

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + Make non-commercial use of the files We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + Maintain attribution The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### About Google Book Search

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



## HARVARD COLLEGE LIBRARY



FROM THE LIBRARY OF

#### ALBERT ANDREW HOWARD

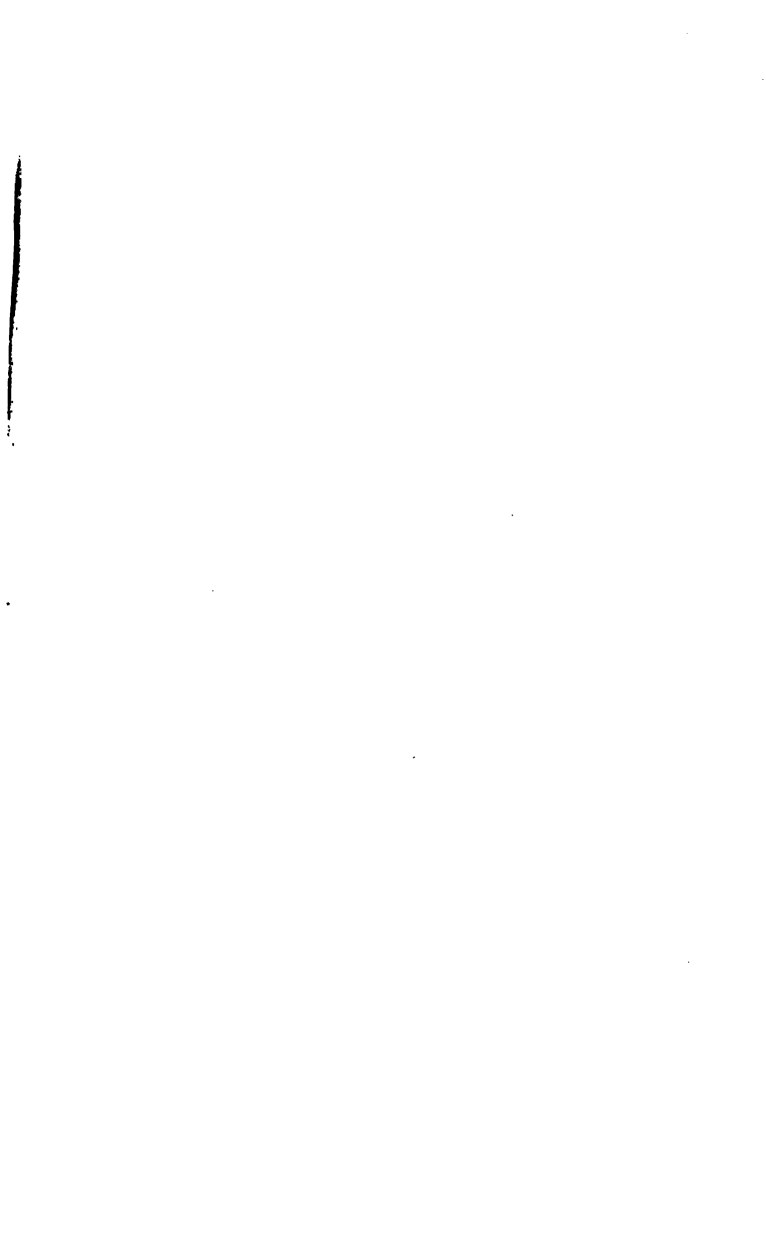
POPE PROFESSOR OF LATIN

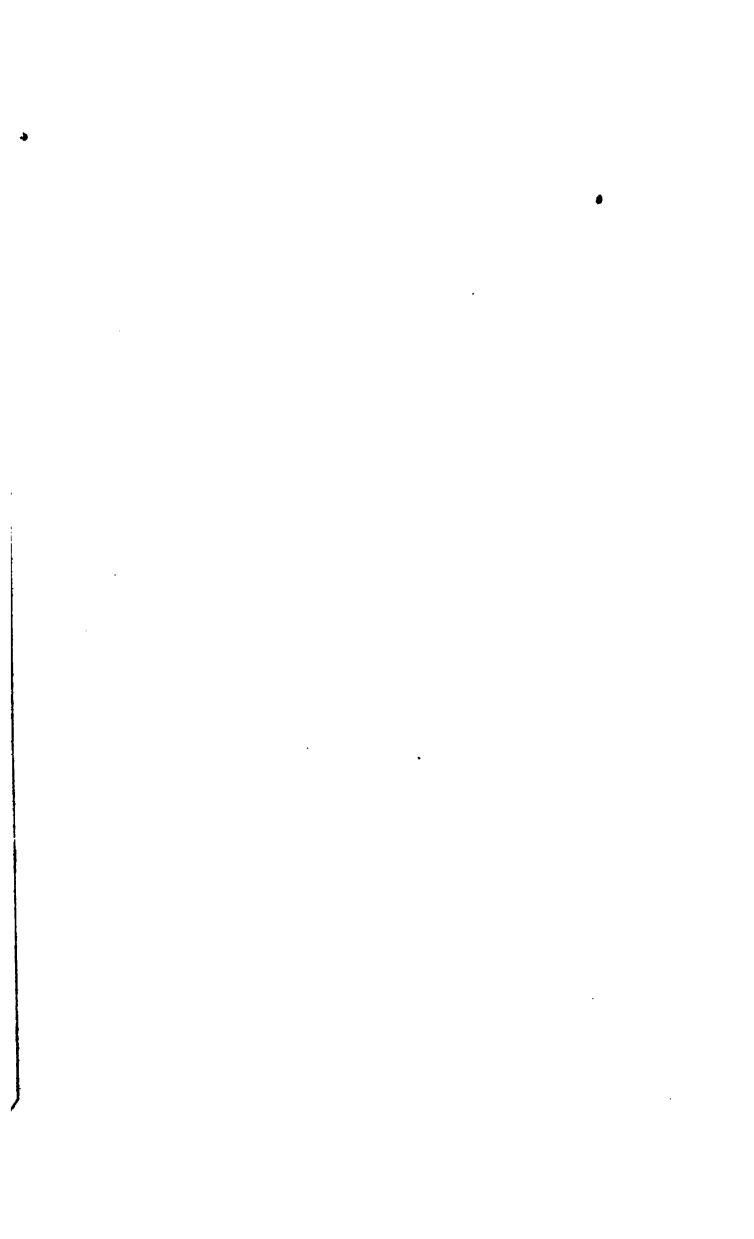
THE GIFT OF HIS SON

HERMANN HAGEN HOWARD

Class of 1916

RECEIVED OCTOBER 16, 1929





## SANCTI

# AURELII AUGUSTINI

**EPISCOPI** 

# DE CIVITATE DEI

LIBRI XXII.

ITERUM RECOGNOVIT

## B. DOMBART.

VOL. II.



LIPSIAE
IN AEDIBUS B. G. TEUBNERI.

MDCCCLXXVII.

C613.50.1

v B

FROM THE LIDRARY OF PROF. ALBERT ANDREW HOWARD OCT. 15, 1929

LIPSIAE: TYPIS B. G. TEUBNERI.

11/

#### LIBER XIV.

#### CAPUT I.

Per inoboedientiam primi hominis omnes in secundae mortis perpetuitatem ruituros fuisse, nisi multos

Dei gratia liberaret.

Diximus iam superioribus libris ad humanum genus non solum naturae similitudine sociandum, verum etiam quadam cognationis necessitudine in unitatem concordem pacis vinculo conligandum ex homine uno Deum voluisse 10 homines instituere, neque hoc genus fuisse in singulis quibusque moriturum, nisi duo primi, quorum creatus est unus ex nullo, altera ex illo, id inoboedientia meruissent, a quibus admissum est tam grande peccatum, ut in deterius eo natura mutaretur humana, etiam in posteros obli- 15 gatione peccati et mortis necessitate transmissa. Mortis autem regnum in homines usque adeo dominatum est, ut omnes in secundam quoque mortem, cuius nullus est finis, poena debita praecipites ageret, nisi inde quosdam indebita Dei gratia liberaret. Ac per hoc factum est, ut, 20 cum tot tantaeque gentes per terrarum orbem diversis ritibus moribusque viventes multiplici linguarum armorum vestium sint varietate distinctae, non tamen amplius quam duo quaedam genera humanae societatis existerent, quas civitates duas secundum scripturas nostras merito appel- 25 lare possemus. Una quippe est hominum secundum car-

5

<sup>7</sup> super. VA (vol. I, 233, 23; 511, 28); in super.  $v \parallel 24$  quaedam om.  $A \parallel 26$  possemus VAFe; possumus ab; possimus  $v \parallel$  unam  $F \parallel$  est om. F

C 613.50.1.

r B

HARVARD COLLEGE LIBRARY
FROM THE LIBRARY OF
PROF. ALBERT ANDREW HOWARD
OCT. 15, 1929

LIPSIAE: TYPIS B. G. TEUBNERI.

**;** }

ub

## LIBER XIV.

#### CAPUT I.

Per inoboedientiam primi hominis omnes in secundae mortis perpetuitatem ruituros fuisse, nisi multos Dei gratia liberaret.

Diximus iam superioribus libris ad humanum genus non solum naturae similitudine sociandum, verum etiam quadam cognationis necessitudine in unitatem concordem pacis vinculo conligandum ex homine uno Deum voluisse 10 homines instituere, neque hoc genus fuisse in singulis quibusque moriturum, nisi duo primi, quorum creatus est unus ex nullo, altera ex illo, id inoboedientia meruissent, a quibus admissum est tam grande peccatum, ut in deterius eo natura mutaretur humana, etiam in posteros obli- 15 gatione peccati et mortis necessitate transmissa. Mortis autem regnum in homines usque adeo dominatum est, ut omnes in secundam quoque mortem, cuius nullus est finis, poena debita praecipites ageret, nisi inde quosdam indebita Dei gratia liberaret. Ac per hoc factum est, ut, 20 cum tot tantaeque gentes per terrarum orbem diversis ritibus moribusque viventes multiplici linguarum armorum vestium sint varietate distinctae, non tamen amplius quam duo quaedam genera humanae societatis existerent, quas civitates duas secundum scripturas nostras merito appel- 25 lare possemus. Una quippe est hominum secundum car-

5

<sup>7</sup> super. VA (vol. I, 233, 23; 511, 28); in super.  $v \parallel 24$  quaedam om.  $A \parallel 26$  possemus VAFe; possumus ab; possimus  $v \parallel$  unam  $F \parallel$  est om. F

nem, altera secundum spiritum vivere in sui cuiu generis pace volentium et, cum id quod expetunt sequuntur, in sui cuiusque generis pace viventium.

#### CAPUT II.

5 De vita carnali, quae non ex corporis tantum, sed  $\epsilon$  ex animi intellegenda sit vitiis.

Prius ergo videndum est, quid sit secundum car quid secundum spiritum vivere. Quisquis enim hoc diximus prima fronte inspicit, vel non recolens vel n 10 advertens quem ad modum scripturae sanctae loqua potest putare philosophos quidem Epicureos secui carnem vivere, quia summum bonum hominis in cor voluptate posuerunt, et si qui alii sunt, qui quoquo corporis bonum summum bonum esse hominis of 15 sunt, et eorum omne vulgus, qui non aliquo dogmat eo modo philosophantur, sed proclives ad libidinem ex voluptatibus, quas corporeis sensibus capiunt, gau nesciunt; Stoicos autem, qui summum bonum homin animo ponunt, secundum spiritum vivere, quia et homanimo ponunt, secundum spiritum vivere, quia et homanimo quid est nisi spiritus? Sed sicut loquitur ptura divina, secundum carném vivere utrique mons tur. Carnem quippe appellat non solum corpus te atque mortalis animantis (veluti cum dicit: Non caro eadem caro; alia quidem hominis, alia autem 25 necoris alia volucrum alia niscium) sed et aliis n 25 pecoris, alia volucrum, alia piscium), sed et aliis n modis significatione huius nominis utitur, inter quos v locutionis modos saepe etiam ipsum hominem, id es turam hominis, carnem nuncupat, modo locutionis a totum, quale est: Ex operibus legis non iustifica 30 omnis caro. Quid enim voluit intellegi nisi omnis ho

25) 1. Cor. 15, 39. 30) Rom. 3, 20.

<sup>1</sup> alteram  $F \parallel$  24 alia quidem VA; sed al. qu.  $v \parallel$  VF; om. Av

Quod apertius paulo post ait: In lege nemo iustificatur, et ad Galatas: Scientes autem quia non iustificatur homo ex operibus legis. Secundum hoc intellegitur: Et Verbum caro factum est, id est homo; quod non recte accipientes quidam putaverunt Christo humanam animam 5 defuisse. Sicut enim a toto pars accipitur, ubi Mariae Magdalenae verba in evangelio leguntur dicentis: Tulerunt Dominum meum et nescio ubi posuerunt eum, cum de sola Christi carne loqueretur, quam sepultam de monumento putabat ablatam: ita et a parte totum carne nomi- 10 nata intellegitur homo, sicuti ea sunt quae supra commemoravimus.

Cum igitur multis modis, quos perscrutari et colligere longum est, divina scriptura nuncupet carnem: quid sit secundum carnem vivere (quod profecto malum est, 15 cum ipsa carnis natura non sit malum) ut indagare possimus, inspiciamus diligenter illum locum epistulae Pauli apostoli quam scripsit ad Galatas, ubi ait: Manifesta autem sunt opera carnis, quae sunt fornicationes, inmunditiae, huxuria, idolorum servitus, veneficia, inimicitiae, contentiones, aemulationes, animositates, dissensiones, kaereses, invidiae, ebrietates, comisationes et his similia; quae praedico vobis, sicut praedixi, quoniam qui talia agunt regnum Dei non possidebunt. Iste totus epistulae apostolicae locus, quantum ad rem praesentem satis esse videto bitur, consideratus poterit hanc dissolvere quaestionem, quid sit secundum carnem vivere. In operibus namque carnis, quae manifesta esse dixit eaque commemorata

<sup>1)</sup> Gal. 3, 11. 3) Ib. 2, 16. 4) Io. 1, 14. 8) Io. 20, 13. 24) Gal. 5, 19 sqq.

<sup>1</sup> iustificabitur  $AF \parallel 2$  autem VA sec. Graec.; om.  $v \parallel$  quia]  $q \equiv A \parallel$  iustificatur Veb sec. Graec.; iustificabitur  $AFv \parallel 7$  tulerunt VAF codd. Amiat. Fuld.; Abstul.  $v \parallel 19$  fornic. VAF (6, 2); adulteria fornic.  $v \parallel 20$  et 6, 3 luxuria Vef; luxuriae  $Av \parallel 22$  comisationes V (item 6, 3); comess.  $v \parallel 23$  sicut V Parr.; sicut et AFv

damnavit, non illa tantum invenimus, quae ad voluptatem pertinent carnis, sicuti sunt fornicationes, inmunditiae, luxuria, ebrietates, comisationes; verum etiam illa, quibus animi vitia demonstrantur a voluptate carnis aliena. Quis 6 enim servitutem, quae idolis exhibetur, veneficia, inimicitias, contentiones, aemulationes, animositates, dissensiones, haereses, invidias non potius intellegat animi vitia esse quam carnis? Quando quidem fieri potest, ut propter idololatriam vel haeresis alicuius errorem a voluptatibus 10 corporis temperetur; et tamen etiam tunc homo, quamvis carnis libidines continere atque cohibere videatur, secundum carnem vivere hac apostolica auctoritate convincitur, et in eo, quod abstinet a voluptatibus carnis, damnabilia opera carnis agere demonstratur. Quis inimicitias non in 15 animo habeat? aut quis ita loquatur, ut inimico suo vel quem putat inimicum dicat: "Malam carnem," ac non potius: "Malum animum habes adversus me"? Postremo sicut carnalitates, ut ita dicam, si quis audisset, non dubitaret carni tribuere, ita nemo dubitat animositates ad ani-20 mum pertinere. Cur ergo haec omnia et his similia doctor gentium in fide et veritate opera carnis appellat, nisi quia eo locutionis modo, quo totum significatur a parte, ipsum hominem vult nomine carnis intellegi?

## CAPUT III.

25 Peccati causam ex anima, non ex carne prodisse, et corruptionem ex peccato contractam non peccatum esse, sed poenam.

Quod si quisquam dicit carnem causam esse in malis moribus quorumcumque vitiorum, eo quod anima carne 30 affecta sic vivit, profecto non universam hominis naturam diligenter advertit. Nam "corpus quidem corruptibile ad-

<sup>10</sup> corporis VAF; carnis  $v \parallel 18$  dubitasset v

gravat animam." Unde etiam idem apostolus agens de hoc corruptibili corpore, de quo paulo ante dixerat: Etsi exterior homo noster corrumpitur: Scimus, inquit, quia, si terrena nostra domus habitationis resolvatur, aedificationem habemus ex Deo, domum non manu factam 5 aeternam in caelis. Etenim in hoc ingemescimus, habitaculum nostrum quod de caelo est superindui cupientes; si tamen et induti, non nudi inveniamur. Etenim qui sumus in hac habitatione, ingemescimus gravati, in quo nolumus exspoliari, sed supervestiri, ut absorbeatur mor- 10 tale a vita. Et adgravamur ergo corruptibili corpore, et ipsius adgravationis causam non naturam substantiamque corporis, sed eius corruptionem scientes nolumus corpore spoliari, sed eius inmortalitate vestiri. Et tunc enim erit, sed quia corruptibile non erit, non gravabit. Adgravat 15 ergo nunc animam corpus corruptibile, et deprimit terrena inhabitatio sensum multa cogitantem. Verum tamen qui omnia mala animae ex corpore putant accidisse, in errore sunt.

Quamvis enim Vergilius Platonicam videatur lucu- 20 lentis versibus explicare sententiam dicens:

Igneus est ollis vigor et caelestis origo Seminibus, quantum non noxia corpora tardant Terrenique hebetant artus moribundaque membra,

omnesque illas notissimas quattuor animi perturbationes, 25 cupiditatem timorem, laetitiam tristitiam, quasi origines omnium peccatorum atque vitiorum volens intellegi ex corpore accidere subiungat et dicat:

1) Sap. 9, 15. 3) 2. Cor. 4, 16. 11) Ib. 5, 1 sqq. 17) Sap. 9, 15.

<sup>4</sup> habitationis  $VA^1v$ ; huius hab.  $A^2Fef \parallel$  resoluatur mss; dissolv.  $v \parallel 6$  et 9 ingemiscimus  $v \parallel 9$  in quo A (l. 20 c. 17 med.); in quod V; eo quod  $v \parallel 14$  exspoliari  $v \parallel 22$  ollis AFv; illis VParr.

Hinc metuunt cupiuntque, dolent gaudentque,

Suspiciunt, clausae tenebris et carcere caeco:

tamen aliter se habet fides nostra. Nam corruptio corporis, quae adgravat animam, non peccati primi est causa, sed poena; nec caro corruptibilis animam peccatricem, sed anima peccatrix fecit esse corruptibilem carnem. Ex qua corruptione carnis licet existant quaedam incitamenta vitiorum et ipsa desideria vitiosa, non tamen omnia vitae iniquae vitia tribuenda sunt carni, ne ab his omnibus purgemus diabolum, qui non habet carnem. Etsi enim diabolus fornicator vel ebriosus vel si quid huius modi mali est, quod ad carnis pertinet voluptates, non potest dici, cum sit etiam talium peccatorum suasor et instigator octultus: est tamen maxime superbus atque invidus. Quae illum vitiositas sic obtinuit, ut propter hanc esset in carceribus caliginosi huius aeris aeterno supplicio destinatus. Haec autem vitia, quae tenent in diabolo principatum, carni tribuit apostolus, quam certum est diabolum non habere. Dicit enim inimicitias, contentiones, aemulationes, animositates, invidias opera esse carnis; quorum omnium malorum caput atque origo superbia est, quae sine carne regnat in diabolo. Quis autem illo est inimicior sanctis? Quis adversus eos contentiosior, animosior et magis aemulus atque invidus invenitur? At haec omnia cum habeat sine carne, quo modo sunt ista opera carnis, nisi quia opera sunt hominis, quem, sicut dixi, nomine carnis appellat? Non enim habendo carnem, quam non habet diabolus, sed vivendo secundum se ipsum, hoc est secundum hominem, factus est homo similis diabolo; quia et ille secundum se ipsum vivere voluit, quando in veritate non stetit, ut non de Dei, sed de suo mendacium loqueretur, tamen aliter se habet fides nostra. Nam corruptio cor-

<sup>3)</sup> Aen. 6, 780 sqq. 21) Gal. 5, 20. 32) Io. 8, 44.

<sup>25</sup> at V; Et v

qui non solum mendax, verum etiam mendacii pater est. Primus est quippe mentitus, et a quo peccatum, ab illo coepit esse mendacium.

#### CAPUT IV.

Quid sit secundum hominem, quid autem secundum 5
Deum vivere.

Cum ergo vivit homo secundum hominem, non secundum Deum, similis est diabolo; quia nec angelo secundum angelum, sed secundum Deum vivendum fuit, ut staret in veritate et veritatem de illius, non de suo men- 10 dacium loqueretur. Nam et de homine alio loco idem apostolus ait: Si autem veritas Dei in meo mendacio abundavit. Nostrum dixit mendacium, veritatem Dei. Cum itaque vivit homo secundum veritatem, non vivit secundum se ipsum, sed secundum Deum. Deus est enim 15 qui dixit: Ego sum veritas. Cum vero vivit secundum se ipsum, hoc est secundum hominem, non secundum Deum, profecto secundum mendacium vivit; non quia homo ipse mendacium est, cum sit eius auctor et creator Deus, qui non est utique auctor creatorque mendacii, sed 20 quia homo ita factus est rectus, ut non secundum se ipsum, sed secundum eum, a quo factus est, viveret, id est illius potius quam suam faceret voluntatem: non ita vivere, quem ad modum est factus ut viveret, hoc est mendacium. Beatus quippe vult esse etiam non sic vi- 25 vendo ut possit esse. Quid est ista voluntate mendacius? Unde non frustra dici potest omne peccatum esse mendacium. Non enim fit peccatum nisi ea voluntate, qua volumus ut bene sit nobis vel nolumus út male sit nobis. Ergo mendacium est, quod, cum fiat ut bene sit nobis, 30 Ergo mendacium est, quod, cum siat ut bene sit nobis, 30

13) Rom. 3, 7. 16) Io. 14, 6.

<sup>5</sup> quid autem V; quidve  $v \parallel 13$  nostrum mss; Meum  $v \parallel 23$  non VA; non autem v

hinc potius male est nobis, vel cum siat, ut melius sit nobis, hinc potius peius est nobis. Unde hoc, nisi quiade Deo potest bene esse homini, quem delinquendo deserit non de se ipso, secundum quem vivendo delinquit?

Quod itaque diximus, hinc extitisse duas civitates diversas inter se atque contrarias, quod alii secundum carnem, alii secundum spiritum viverent: potest etiam istomodo dici quod alii secundum hominem, alii secundum Deum vivant. Apertissime quippe (Paulus) ad Corinthios 10 dicit: Cum enim sint inter vos aemulatio et contentio, nonne carnales estis et secundum hominem ambulatis? Quod ergo est ambulare secundum hominem, hoc est esse carnalem, quod a carne, id est a parte hominis, intellegitur homo. Eosdem ipsos quippe dixit superius animales, 16 quos postea carnales, ita loquens: Quis enim scit, inquit, hominum, quae sunt hominis, nisi spiritus hominis, qui in ipso est? Sic et quae Dei sunt, nemo scit nisi spiritus Dei. Nos autem, inquit, non spiritum huius mundi accepimus, sed spiritum qui ex Deo est, ut sciamus quae 20 a Deo donata sunt nobis; quae et loquimur, non in sapientiae humanae doctis verbis, sed doctis spiritu, spiritalibus spiritalia comparantes. Animalis autem homo non percipit quae sunt spiritus Dei; stultitia est enim illi. Talibus igitur, id est animalibus, paulo post dicit: 25 Et ego, fratres, non potui loqui vobis quasi spiritalibus, sed quasi carnalibus; et illud et hoc eodem loquendi modo, id est a parte totum. Et ab anima namque et a carne, quae sunt partes hominis, potest totum significari, quod est homo; atque ita non est aliud animalis homo, 30 aliud carnalis, sed idem ipsum est utrumque, id est secundum hominem vivens homo; sicut non aliud quam homines significantur, sive ubi legitur: Ex operibus legis non 11) 1. Cor. 3, 3. 24) Ib. 2, 11 sqq. 26) Ib. 3, 1.

<sup>11) 1.</sup> Cor. 3, 3. 24) Ib. 2, 11 sqq. 26) Ib. 3, 1.

<sup>9</sup> Paulus om.  $VAF \parallel 21$  doctis spiritu Av sec. Graec.; docti spiritu V; docti spiritus Parr.  $plrq. \parallel 26$  et hoc V; ex hoc Av

15

iustificabitur omnis caro, sive quod scriptum est: Septuaginta quinque animae descenderunt cum Iacob in Aegyptum. Et ibi enim per omnem carnem omnis homo, et
ibi per septuaginta quinque animas septuaginta quinque
homines intelleguntur. Et quod dictum est: Non in 5
sapientiae humanae doctis verbis, potuit dici: "Non in
sapientiae carnalis"; sicut quod dictum est: Secundum
hominem ambulatis, potuit dici: "Secundum carnem".
Magis autem hoc apparuit in his quae subiunxit: Cum
enim quis dicat: Ego quidem sum Pauli, alius autem: 10
Ego Apollo, nonne homines estis? Quod dicebat: Animales estis, et: Carnales estis, expressius dixit: Homines
estis, quod est: "Secundum hominem vivitis, non secundum Deum, secundum quem si viveretis, dii essetis."

## CAPUT V.

Quod de corporis animaeque natura tolerabilior quidem Platonicorum quam Manichaeorum sit opinio, sed et ipsa reprobanda, quoniam vitiorum omnium causas naturae carnis ascribit.

Non igitur opus est in peccatis vitiisque nostris ad 20 Creatoris iniuriam carnis accusare naturam, quae in genere atque ordine suo bona est; sed deserto Creatore bono vivere secundum creatum bonum non est bonum, sive quisque secundum carnem sive secundum animam sive secundum totum hominem, qui ex anima constat et 25 carne (unde et nomine solius animae et nomine solius carnis significari potest) eligat vivere. Nam qui velut summum bonum laudat animae naturam et tamquam malum naturam carnis accusat, profecto et animam carnaliter

1) Rom. 3, 20. 3) Gen. 46, 27. 11) 1. Cor. 3, 4.

<sup>1</sup> iustificatur Ve; cf. 4, 29 || 10 quidem VAF sec. Gracc.; om. v || 18 ipsa reprobanda V; ipsi reprobantur v || omnium V; om. v || 19 ascribit scripsi; ascripti V; ascribunt v

adpetit et carnem carnaliter fugit, quoniam id vanitate sentit humana, non veritate divina. Non quidem Platonici sicut Manichaei desipiunt, ut tamquam mali naturam terrena corpora detestentur, cum omnia elementa, quibus 5 iste mundus visibilis contrectabilisque compactus est, qualitatesque eorum Deo artifici tribuant; verum tamen ex terrenis artubus moribundisque membris sic affici animas opinantur, ut hinc eis sint morbi cupiditatum et timorum et laetitiae sive tristitiae; quibus quattuor vel perturbationibus, ut Cicero appellat, vel passionibus, ut plerique verbum e verbo Graeco exprimunt, omnis humanorum morum vitiositas continetur. Quod si ita est, quid est quod Aeneas apud Vergilium, cum audisset a patre apud inferos animas rursus ad corpora redituras, hanc opinionem miratur exclamans:

O pater, anne aliquas ad caelum hinc ire putandum est Sublimes animas iterumque ad tarda reverti Corpora? Quae lucis miseris tam dira cupido?

Numquidnam haec tam dira cupido ex terrenis artubus moribundisque membris adhuc inest animarum illi praedicatissimae puritati? Nonne ab huius modi corporeis, ut dicit, pestibus omnibus eas asserit esse purgatas, cum rursus incipiunt in corpora velle reverti? Unde colligitur, etiamsi ita se haberet, quod est omnino vanissimum, vicissim alternans incessabiliter euntium atque redeuntium animarum mundatio et inquinatio, non potuisse veraciter dici omnes culpabiles atque vitiosos motus animarum eisex terrenis corporibus inolescere, si quidem secundum oi psos illa, ut locutor nobilis ait, dira cupido usque adecinon est ex corpore, ut ab omni corporea peste purgatan et extra omne corpus animam constitutam ipsam esse

<sup>10)</sup> Tusc. 4, 6. 19) Aen. 6, 719 sqq.

<sup>32</sup> et om. V

5

compellat in corpore. Unde etiam illis fatentibus non ex carne tantum afficitur anima, ut cupiat metuat, laete-tur aegrescat, verum etiam ex se ipsa his potest motibus agitari.

#### CAPUT VI.

De qualitate voluntatis humanae, sub cuius iudicio affe-ctiones animi aut pravae habentur aut rectae.

Interest autem qualis sit voluntas hominis; quia si perversa est, perversos habebit hos motus; si autem recta est, non solum inculpabiles, verum etiam laudabiles erunt. 10 Voluntas est quippe in omnibus; immo omnes nihil aliud quam voluntates sunt. Nam quid est cupiditas et laetitia nisi voluntas in eorum consensione quae volumus? Et quid est metus atque tristitia nisi voluntas in dissensione ab his quae nolumus? Sed cum consentimus appetendo 15 ea quae volumus, cupiditas; cum autem consentimus fruendo his quae volumus, laetitia vocatur. Itemque cum dissentimus ab eo quod accidere nolumus, talis voluntas metus est; cum autem dissentimus ab eo quod nolentibus accidit, talis voluntas tristitia est. Et omnino pro varietate 20 rerum, quae appetuntur atque fugiuntur, sicut allicitur vel offenditur voluntas hominis, ita in hos vel illos affectus mutatur et vertitur. Quapropter homo, qui secundum Deum, non secundum hominem vivit, oportet ut sit amator boni; unde fit consequens ut malum oderit. Et quo- 25 niam nemo natura, sed quisquis malus est, vitio malus est: perfectum odium debet malis, qui secundum Deum vivit, ut nec propter vitium oderit hominem nec amet vitium propter hominem, sed oderit vitium, amet hominem. Sanato enim vitio totum quod amare, nihil autem 30 quod debeat odisse remanebit.

28) Ps. 138, 22.

28) Ps. 138, 22.

<sup>13</sup> sq. consensione . . dissensione .mss; consensionem . . dissensionem v

#### CAPIT VII.

Amorem et dilectionem indifferenter et in bono et in malo apud sacras litteras inveniri.

Nam cuius propositum est amare Deum et non se5 cundum hominem, sed secundum Deum amare proximum, sicut etiam se ipsum: procul dubio propter hunc amorem dicitur voluntatis bonae, quae usitatius in scripturis sanctis caritas appellatur; sed amor quoque secundum easdem sacras litteras dicitur. Nam et amatorem boni apostolus 10 dicit esse debere, quem regendo populo praecipit eligendum, et ipse Dominus Petrum apostolum interrogans cum dixisset: Diligis me plus his? ille respondit: Domine, tu scis quia amo te; et iterum Dominus quaesivit, non utrum amaret, sed utrum diligeret eum Petrus; at ille 15 respondit iterum: Domine, tu scis quia amo te; tertia vero interrogatione et ipse Iesus non ait: "Diligis me?" sed: Amas me? ubi secutus ait evangelista: Contristatus est Petrus, quia dixit ei tertio: Amas me? cum Dominus non tertio, sed semel dixerit: Amas me? bis autem dixerit: 20 Diligis me? Unde intellegimus, quod etiam cum dicebat Dominus: Diligis me? nihil aliud dicebat quam: Amas me? Petrus autem non mutavit huius unius rei verbum, sed etiam tertio: Domine, inquit, tu omnia scis, tu scis quia amo te.

Hoc propterea commemorandum putavi, quia nonnulli arbitrantur aliud esse dilectionem sive caritatem,
aliud amorem. Dicunt enim dilectionem accipiendam esse
in bono, amorem in malo. Sic autem nec ipsos auctores
saecularium litterarum locutos esse certissimum est. Sed
viderint philosophi utrum vel qua ratione ista discernant;
amorem tamen eos in bonis rebus et erga ipsum Deum

11) 1. Tim. 3, 1. 24) Io. 21, 15 sqq.

<sup>7</sup> sanctis VAF (progr. p. 17); sacris  $v \parallel 16$  iesus VAF; Dominus v

magni pendere, libri eorum satis loquuntur. Sed scripturas religionis nostrae, quarum auctoritatem ceteris omnibus litteris anteponimus, non aliud dicere amorem, aliud dilectionem vel caritatem, insinuandum fuit. Nam et amorem in bono dici iam ostendimus. Sed ne quis 5 et amorem in bono dici iam ostendimus. Sed ne quis 5 existimet amorem quidem et in malo et in bono, dilectionem autem non nisi in bono esse dicendam, illud adtendat quod in psalmo scriptum est: Qui autem diligit iniquitatem, odit animam suam, et illud apostoli Iohannis: Si quis dilexerit mundum, non est dilectio Patris in illo. 10 Ecce uno loco dilectio et in bono et in malo. Amorem autem in malo (quia in bono iam ostendimus) ne quisquam flagitet, legat quod scriptum est: Erunt enim homines se ipsos amantes, amatores pecuniae. Recta itaque voluntas est bonus amor et voluntas perversa malus 15 amor. Amor ergo inhians habere quod amatur, cupiditas est, id autem habens eoque fruens laetitia; fugiens quod ei adversatur, timor est, idque si acciderit sentiens tristitia est. Proinde mala sunt ista, si malus amor est; bona, si bonus. Quod dicimus, de scripturis probemus. Concupiscit apostolus dissolvi et esse cum Christo; et: Concupivit anima mea desiderare iudicia tua, vel si accommodatius dicitur: Desideravit anima mea concupiscere iudicia tua; et: Concupiscentia sapientiae perducit ad iudicia tua; et: Concupiscentia sapientiae perducit ad regnum. Hoc tamen loquendi obtinuit consuetudo, ut, si 25 cupiditas vel concupiscentia dicatur nec addatur cuius rei sit, non nisi in malo possit intellegi. Laetitia in bono est: Laetamini in Domino et exultate iusti; et: Dedisti laetitiam in cor meum; et: Adimplebis me laetitia cum vultu tuo. Timor in bono est apud apostolum, ubi ait: 30-

<sup>9)</sup> Ps. 10, 5. 10) 1. Io. 2, 15. 14) 2. Tim. 3, 2. 22) Phil. 1, 23. 24) Ps. 118, 20. 25) Sap. 6, 21. 28) Ps. 31, 11. 29) Ps. 4, 8. 30) Ps. 15, 11.

<sup>8)</sup> omnibus VAF; quibusque  $v \parallel 10$  diligit  $A \parallel$  in eo  $v \parallel$  17 laet. VA; laet. est v

10

Cum timore et tremore vestram ipsorum salutem oper mini; et: Noli altum sapere, sed time; et: Timeo aute ne, sicut serpens Evam seduxit astutia sua, sic et vestra mentes corrumpantur a castitate, quae est in Christ

5 De tristitia vero, quam Cicero magis aegritudinem appellat, dolorem autem Vergilius, ubi ait: "Dolent gaudentque (sed ideo malui tristitiam dicere, quia aegritudo vel dolo usitatius in corporibus dicitur) scrupulosior quaestio es utrum inveniri possit in bono.

CAPUT VIII.

De tribus perturbationibus, quas in animo sapientis Stoi esse voluerunt, excluso dolore sive tristitia, quam virtus animi sentire non debeat.

Virtus animi sentire non debeat.

Quas enim Graeci appellant εὐπαθείας, Latine aute
15 Cicero constantias nominavit, Stoici tres esse voluerus
pro tribus perturbationibus in animo sapientis, pro cup
ditate voluntatem, pro laetitia gaudium, pro metu cauti
nem; pro aegritudine vero vel dolore, quam nos vitanda
ambiguitatis gratia tristitiam maluimus dicere, negaveru
20 esse posse aliquid in animo sapientis. Voluntas quipp
inquiunt, appetit bonum, quod facit sapiens; gaudium a
bono adepto est, quod ubique adipiscitur sapiens; caut
devitat malum, quod debet sapiens devitare; tristitia por
quia de malo est, quod iam accidit, nullum autem malu
25 existimant posse accidere sapienti, nihil in eius animo p
illa esse posse dixerunt. Sic ergo illi loquuntur,
velle gaudere cavere negent nisi sapientem; stultum aute
non nisi cupere laetari, metuere contristari; et illas tr
esse constantias, has autem quattuor perturbationes secu
30 dum Ciceronem, secundum autem plurimos passione
Graece autem illae tres, sicut dixi, appellantur εὐπάθεια
istae autem quattuor πάθη. Haec locutio utrum scriptur
sanctis congruat, cum quaererem quantum potui dilige
2) Phil. 2, 12. Rom. 11, 20. 4) 2. Cor. 11, 3. 5) Tus

<sup>2)</sup> Phil. 2, 12. Rom. 11, 20. 4) 2. Cor. 11, 3. 5) Tus 3, 10. 6) Aen. 6, 733.

ter, illud inveni quod ait propheta: Non est gaudere impiis, dicit Dominus; tamquam impii laetari possint potius quam gaudere de malis, quia gaudium proprie bonorum et piorum est. Item illud in evangelio: Quaecumque vultis ut faciant vobis homines, haec et vos facite illis, ita dictum videtur, tamquam nemo possit aliquid male vel turpiter velle, sed cupere. Denique propter consuetudinem locutionis nonnulli interpretes addiderunt "bona" et ita interpretati sunt: "Quaecumque vultis ut faciant vobis homines bona." Cavendum enim putaverunt, ne quisquam 10 inhonesta velit sibi fieri ab hominibus, ut de turpioribus taceam, certe luxuriosa convivia, in quibus se, si et ipse illis faciat, hoc praeceptum existimet impleturum. Sed in Graeco evangelio, unde in Latinum translatum est, non legitur "bona", sed: Quaecumque vultis ut faciant 15 vobis homines, haec et vos facite illis; credo propterea, quia in eo quod dixit vultis, iam voluit intellegi "bona". Non enim ait "cupitis".

Non tamen semper his proprietatibus locutio nostra frenanda est, sed interdum his utendum est; et cum legi-20 mus eos, quorum auctoritati resultare fas non est, ibi sunt intellegendae, ubi rectus sensus alium exitum non potest invenire; sicut ista sunt, quae exempli gratia partim ex propheta, partim ex evangelio commemoravimus.

Quis enim nescit impios exultare laetitia? et tamen: Non 25 est gaudere impiis, dicit Dominus. Unde, nisi quia gaudere aliud est, quando proprie signateque hoc verbum ponitur? Item quis negaverit non recte praecipi hominibus, ut quaecumque ab aliis sibi fieri cupiunt, haec eis et ipsi faciant; ne se invicem turpitudine inlicitae voluptatis ob-30 lectent? et tamen saluberrimum verissimumque praeceptum est: Quaecumque vultis ut faciant vobis homines,

2) Esai. 57, 21. 5) Mt. 7, 12.

<sup>13</sup> faciat VAF; f. similia  $v \parallel 19$  his se A (hisce?)  $\parallel 22$  intellegendae Fv; intellegendi VAbef

AUG. DE CIV. DEI. II.

25

eadem et vos facite illis. Et hoc unde, nisi quia loco modo quodam proprio voluntas posita est, quae malo accipi non potest? Locutione vero usitatiore, quae frequentat maxime consuetudo sermonis, non utique ceretur: Noli velle mentiri omne mendacium, nisi e et voluntas mala, a cuius pravitate illa distinguitur, qua praedicaverunt angeli dicentes: Pax in terra homini bonae voluntatis. Nam ex abundanti additum est "bon si esse non potest nisi bona. Quid autem magnum caritatis laudibus dixisset apostolus, quod non gaue super iniquitate, nisi quia ita malignitas gaudet? Et a auctores saecularium litterarum talis istorum verboi indifferentia reperitur. Ait enim Cicero orator ampli mus: "Cupio, patres conscripti, me esse clementem." (15 id verbum in bono posuit, quis tam perverse doctus stat, qui non eum "Cupio", sed "Volo" potius dicere buisse contendat? Porro apud Terentium flagitiosus a lescens insana flagrans cupidine:

Nihil volo aliud, inquit, nisi Philumenam.

20 Quam voluntatem fuisse libidinem responsio, quae servi eius sanioris inducitur, satis indicat. Ait nam domino suo:

Quanto satius est,

Te id dare operam, qui istum amorem ex animo amoveas tuo,

Quam id loqui, quo magis libido frustra accenda tur tua?

Gaudium vero eos et in malo posuisse ille ipse Verg

5) Eccli. 7, 13. 8) Lc. 2, 14. 11) 1. Cor. 13, 6. 14) 1, 2. 27) Ter. Andr. 2, 1, 6 sqq.

<sup>8</sup> ex abundantia V; sed cf. Quintil. 4, 5, 15; 5, 6, 2 et VAF; Nam et  $v \parallel 21$  sanioris VAFParr. plrq. (opp. in flagrans libidine); sen.  $v \parallel 24$  qui VAe; quo Fv

5

nus testis est versus, ubi has quattuor perturbationes summa brevitate complexus est:

Hinc metuunt cupiuntque, dolent gaudentque.

#### Dixit etiam idem auctor:

Mala mentis gaudia.

Proinde volunt cavent gaudent et boni et mali; atque ut eadem aliis verbis enuntiemus, cupiunt timent laetantur et boni et mali; sed illi bene, isti male, sicut hominibus seu recta seu perversa voluntas est. Ipsa quoque tristitia, pro qua Stoici nihil in animo sapientes inveniri posse 10 putaverunt, reperitur in bono et maxime apud nostros. Nam laudat apostolus Corinthios, quod contristati fuerint secundum Deum. Sed fortasse quis dixerit illis apostolum fuisse congratulatum, quod contristati fuerint paenitendo, qualis tristitia, nisi eorum qui peccaverint, esse non potest. Ita enim dicit: Video quod epistula illa, etsi ad horam, contristavit vos: nunc aaudeo, non quia contristati horam, contristavit vos; nunc gaudeo, non quia contristati estis, sed quia contristati estis in paenitentiam. Contristati enim estis secundum Deum, ut in nullo detrimentum patiamini ex nobis. Quae enim secundum Deum 20 est tristitia, paenitentiam in salutem inpaenitendam opera-tur; mundi autem tristitia mortem operatur. Ecce enim id ipsum secundum Deum contristari quantam perfecit in vobis industriam. Ac per hoc possunt Stoici pro suis partibus respondere, ad hoc videri utilem esse tristitiam, 25 ut peccasse paeniteat; in animo autem sapientis ideo esse non posse, quia nec peccatum in eum cadit, cuius paenitentia contristetur, nec ullum aliud malum, quod perpetiendo et sentiendo sit tristis. Nam et Alcibiadem ferunt

(si me de nomine hominis memoria non fallit), cum sibi 30

<sup>3)</sup> Aen. 6, 733. 5) Aen. 6, 278. 24) 2. Cor. 7, 8 sqq.

<sup>18</sup> in mss; ad  $v \parallel 23$  dominum  $V \parallel$  contristari vos  $F \parallel per$ fecit VA sec. Graec.; perficit v

beatus videretur, Socrate disputante et ei quam esset, quoniam stultus esset, demonstrante flevisse. ergo stultitia fuit causa etiam huius utilis optand tristitiae, qua homo esse se dolet, quod esse non o Stoici autem non stultum, sed sapientem aiunt tresse non posse.

#### CAPUT IX.

De perturbationibus animi, quarum affectus rectos vita iustorum.

- Verum his philosophis, quod ad istam quaesti de animi perturbationibus adtinet, iam respondimi nono huius operis libro, ostendentes eos non tam d bus, quam de verbis cupidiores esse contentionis veritatis. Apud nos autem iuxta scripturas sancta 15 namque doctrinam cives sanctae civitatis Dei in vitae peregrinatione secundum Deum viventes me cupiuntque, dolent gaudentque, et quia rectus est eorum, istas omnes affectiones rectas habent. Me poenam aeternam, cupiunt vitam aeternam; dolent i 20 quia ipsi in semet ipsis adhuc ingemescunt adoptic expectantes redemptionem corporis sui; gaudent in quia fiet sermo, qui scriptus est: Absorpta est mo victoriam. Item metuunt peccare, cupiunt perseve dolent in peccatis, gaudent in operibus bonis. Ut 25 metuant peccare, audiunt: Quoniam abundabit iniq refrigescet caritas multorum; ut cupiant perseve audiunt quod scriptum est: Qui perseveraverit usquinem, hic salvus erit; ut doleant in peccatis, aud Si dixerimus quia peccatum non habemus, nos ipse 30 ducimus, et veritas in nobis non est; ut gaudeant in
  - 12) C. 4; 5. 23) 1. Cor. 15, 54. 26) Mt. 24, 12. 2: 10, 22. 30) 1. Io. 1, 8.

<sup>14</sup> sacras v (14, 7) | 19 in se A Parr. | 23 in ui  $V \parallel 26$  refrigescit V

bus bonis, audiunt: Hilarem datorem diligit Deus. Item sicuti se infirmitas eorum firmitasque habuerit, metuunt temptari, cupiunt temptari; dolent in temptationibus, gaudent in temptationibus. Ut enim metuant temptari, audiunt: Si quis praeoccupatus fuerit in aliquo delicto, 5 vos, qui spiritales estis, instruite huius modi in spiritu mansuetudinis, intendens te ipsum, ne et tu tempteris; ut autem cupiant temptari, audiunt quendam virum fortem civitatis Dei dicentem: Proba me, Domine, et tempta me; ure renes meos et cor meum; ut doleant in temptationibus, vident Petrum flentem; ut gaudeant in temptationibus, audiunt Iacobum dicentem: Omne gaudium existimate, fratres mei, cum in temptationes varias incideritis.

Non solum autem propter se ipsos his moventur affectibus, verum etiam propter eos, quos liberari cupiunt et ne pereant metuunt, et dolent si pereunt et gaudent si liberantur. Illum quippe optimum et fortissimum virum, qui in suis infirmitatibus gloriatur, ut eum potissimum commemoremus, qui in ecclesiam Christi ex gentibus ve- 20 nimus, doctorem gentium in fide et veritate, qui et plus omnibus suis coapostolis laboravit et pluribus epistulis populos Dei, non eos tantum, qui praesentes ab illo videbantur, verum etiam illos, qui futuri praevidebantur, instruxit; illum, inquam, virum, athletam Christi, doctum 25 ab illo, unctum de illo, crucifixum cum illo, gloriosum in illo, in theatro huius mundi, cui spectaculum factus est et angelis et hominibus, legitime magnum agonem certantem et palmam supernae vocationis in anteriora sectantem, oculis fidei libentissime spectant gaudere cum gaudenti- 30

etu

ion

Ori

erf

711

rue dia

08

Opt 1

er

<sup>1) 2.</sup> Cor. 9, 7. 7) Gal. 6, 1. 10) Ps. 25, 2. 11) Mt. 26, 75. 14) Iac. 1, 2. 19) 2. Cor. 12, 5. 22) 1. Cor. 15, 10. 26) Gal. 1, 12. 2. Cor. 1, 21. Gal. 2, 20. 28) 1. Cor. 4, 9. 29) Phil. 3, 14.

<sup>1</sup> hilarem enim F sec. Graec. || 28 magnum agonem Vv; magno agone  $AF \parallel 30$  spectantem Abef

bus, flere cum flentibus, foris habentem pugnas, intu timores, cupientem dissolvi et esse cum Christo, desiderar tem videre Romanos, ut aliquem fructum habeat et i illis, sicut et in ceteris gentibus, aemulantem Corinthio et ipsa aemulatione metuentem, ne seducantur eorum mentes a castitate, quae in Christo est, magnam tristitian et continuum dolorem cordis de Israelitis habentem, quo ignorantes Dei iustitiam et suam volentes constituere iu stitiae Dei non essent subiecti; nec solum dolorem, verum 10 etiam luctum suum denuntiantem quibusdam, qui anti peccaverunt et non egerunt paenitentiam super inmunditi et fornicationibus suis.

Hi motus, hi affectus de amore boni et de sanct caritate venientes si vitia vocanda sunt, sinamus, ut es quae vere vitia sunt, virtutes vocentur. Sed cum rectan rationem sequantur istae affectiones, quando ubi oporte adhibentur, quis eas tunc morbos seu vitiosas passione audeat dicere? Quam ob rem etiam ipse Dominus is forma servi agere vitam dignatus humanam, sed nullum 20 habens omnino peccatum adhibuit eas, ubi adhibendas essiudicavit. Neque enim, in quo verum erat hominis cor pus et verus hominis animus, falsus erat humanus affectus Cum ergo eius in evangelio ista referuntur, quod supe duritia cordis Iudaeorum cum ira contristatus sit, quo 25 dixerit: Gaudeo propter vos, ut credatis, quod Lazarus suscitaturus etiam lacrimas fuderit, quod concupiverit cui discipulis suis manducare pascha, quod propinquante passione tristis fuerit anima eius: non falso utique referuntur. Verum ille hos motus certae dispensationis grati

<sup>1)</sup> Rom. 12, 15. 2) 2. Cor. 7, 5. Phil. 1, 23. 4) Ror 1, 11; 13. 6) 2. Cor. 11, 2 sq. 7) Rom. 9, 2. 9) Rom. 10, 12) 2. Cor. 12, 21. 24) Mr. 3, 5. 25) Io. 11, 15. 26) Ib. 3 27) Lc. 22, 15. 28) Mt. 26, 38.

<sup>5</sup> ipsa Vv; in ipsa  $AF \parallel 19$  servi] dei  $V \parallel 24$  duritia VA (11); duritiam v

cum voluit suscepit animo humano, ut cum voluit ctus est homo.

cum voluit suscepit animo humano, ut cum voluit tus est homo.

Proinde, quod fatendum est, etiam cum rectas et sendum Deum habemus has affectiones, huius vitae sunt, on illius, quam futuram speramus, et saepe illis etiam 5 viti cedimus. Itaque aliquando, quamvis non culpabili upiditate, sed laudabili caritate moveamur, etiam dum olumus flemus. Habemus ergo eas ex humanae conditionis infirmitate; non autem ita Dominus Iesus, cuius et nfirmitas fuit ex potestate. Sed dum vitae huius infir- 10 nitatem gerimus, si eas omnino nullas habeamus, tunc volius non recte vivimus. Vituperabat enim et detestatur apostolus quosdam, quos etiam esse dixit sine affectione. Culpavit etiam illos sacer psalmus, de quibus il: Sustinui qui simul contristaretur, et non fuit. Nam 15 minino non dolere, dum sumus in hoc loco miseriae, proteto, sicut quidam etiam apud saeculi huius litteratos ensit et dixit, non sine magna mercede contingit inmanitatis in animo, stuporis in corpore. Quocirca illa, quae sucolum Graece dicitur (quae si Latine posset inpassibi- 20 tas diceretur), si ita intellegenda est (in animo quippe, on in corpore accipitur), ut sine his affectionibus vivalur, quae contra rationem accidunt mentemque perturbant, ona plane et maxime optanda est, sed nec ipsa huius est itae. Non enim qualiumcumque hominum vox est, sed 25 maxime piorum multumque iustorum atque sanctorum: idixerimus, quoniam peccatum non habemus, nos ipsos educimus et veritas in nobis non est. Tunc itaque ànántus ista erit, quando peccatum in homine nullum erit. ista erit, quando peccatum in homine nullum erit.

Sunc vero satis bene vivitur, si sine crimine; sine pec-30

ato autem qui se vivere existimat, non id agit, ut pec
atum non habeat, sed ut veniam non accipiat. Porro

<sup>14)</sup> Rom. 1, 31. 15) Ps. 68, 21. 18) Cic. Tusc. 3, 6. 28) l. lo. 1, 8.

<sup>30</sup> si om.  $V \parallel 32$  porro autem VF (40, 22; vol. I, 103,22); porro Av

autem si ἀπάθεια illa dicenda est, cum animum comomnino non potest ullus affectus, quis hunc stupore omnibus vitiis iudicet esse peiorem? Potest ergo ne surde dici perfectam beatitudinem sine stimulo time sine ulla tristitia futuram; non ibi autem futurum a gaudiumque quis dixerit, nisi omni modo a veritate sus? Si autem ἀπάθεια illa est, ubi nec metus exterret nec angit dolor, aversanda est in hac verete, hoc est secundum Deum, vivere volumus; 10 vero beata, quae sempiterna promittitur, plane se da est.

Timor non est in caritate, sed perfecta caritas fore tit timorem, quia timor poenam habet; qui autem 15 non est perfectus in caritate, non est eius generis cuius ille, quo timebat apostolus Paulus, ne Corinti pentina seducerentur astutia; hunc enim timorem caritas, immo non habet nisi caritas; sed illius est timor, qui non est in caritate, de quo ipse ap 20 Paulus ait: Non enim accepistis spiritum servitutis in timore. Timor vero ille castus permanens in lum saeculi, si erit et in futuro saeculo, (nam que modo potest intellegi permanere in saeculum saeculi est timor exterrens a malo quod accidere potes 25 tenens in bono quod amitti non potest. Ubi enimadepti amor inmutabilis est, profecto, si dici potes cavendi timor securus est. Timoris quippe casti ea voluntas significata est, qua nos necesse erit nol care, et non sollicitudine infirmitatis, ne forte pec 30 sed tranquillitate caritatis cavere peccatum. Aut lius omnino generis timor esse poterit in illa cer securitate perpetuorum feliciumque gaudiorum, se

15) 1. Io. 4, 18. 17) 2. Cor. 11, 3. 21) Rom. 8, 1 Ps. 18, 10.

<sup>21</sup> timore mss (ut codd. Amiat. Fuld.); timorem v

dictum: Timor Domini castus permanens in saeculum saeculi, quem ad modum dictum est: Patientia pauperum non peribit in aeternum. Neque enim aeterna erit ipsa patientia, quae necessaria non est, nisi ubi toleranda sunt mala; sed aeternum erit, quo per patientiam 5 pervenitur. Ita fortasse timor castus in saeculum saeculi dictus est permanere, quia id permanebit, quo timor ipse perducit.

Quae cum ita sint, quoniam recta vita ducenda est, qua perveniendum sit ad beatam, omnes affectus istos vita 10 recta rectos habet, perversa perversos. Beata vero eademque aeterna amorem habebit et gaudium non solum rectum, verum etiam certum; timorem autem ac dolorem nullum. Unde iam apparet utcumque, quales esse debeant in hac peregrinatione cives civitatis Dei, viventes secun- 15 dum spiritum, non secundum carnem, hoc est secundum Deum, non secundum hominem, et quales in illa, quo tendunt, inmortalitate futuri sint. Civitas porro, id est societas, impiorum non secundum Deum, sed secundum hominem viventium et in ipso cultu falsae contemptuque 20 verae divinitatis doctrinas hominum daemonumve sectantium his affectibus pravis tamquam morbis et perturbaverae divinitatis doctrinas hominum daemonumve sectantium his affectibus pravis tamquam morbis et perturbationibus quatitur. Et si quos cives habet, qui moderari talibus motibus et eos quasi temperare videantur, sic impietate superbi et elati sunt, ut hoc ipso sint in eis maio- 25 res tumores, quo minores dolores. Et si nonnulli tanto inmaniore, quanto rariore, vanitate hoc in se ipsis adamaverint, ut nullo prorsus erigantur et excitentur, nullo flectantur atque inclinentur affectu: humanitatem totam potius amittunt, quam veram adsequuntur tranquillitatem. 30 Non enim quia durum aliquid, ideo rectum, aut quia stupidum est, ideo sanum.

<sup>3)</sup> Ps. 9, 19. 26) Ps. 18, 10.

<sup>30</sup> adsequentur mss; assequantur v

#### CAPUT X.

An primos homines in paradiso constitutos nullis perturbationibus, priusquam delinquerent, affectos fuisse credendum sit.

Sed utrum primus homo vel primi homines (duorum erat quippe coniugium) habebant istos affectus in corpore animali ante peccatum, quales in corpore spiritali non habebimus omni purgato finitoque peccato, non inmerito quaeritur. Si enim habebant, quo modo erant beati in 10 illo memorabili beatitudinis loco, id est paradiso? Quis tandem absolute dici beatus potest, qui timore afficitur vel dolore? Quid autem timere aut dolere poterant illi homines in tantorum tanta afluentia bonorum, ubi nec mors metuebatur nec ulla corporis mala valetudo, nec 15 aberat quicquam, quod bona voluntas adipisceretur, nec inerat quod carnem animumve hominis feliciter viventis offenderet? Amor erat inperturbatus in Deum atque inter se coniugum fida et sincera societate viventium, et ex hoc amore grande gaudium, non desistente quod amabatur ad 20 fruendum. Erat devitatio tranquilla peccati, qua manente nullum omnino alicunde malum, quod contristaret, inruebat. An forte cupiebant prohibitum lignum ad vescendum contingere, sed mori metuebant, ac per hoc et cupiditas et metus iam tunc illos homines etiam in illo perturbabat 25 loco? Absit ut hoc existimemus fuisse, ubi nullum erat 25 loco? Absit ut hoc existimemus fuisse, ubi nullum erat omnino peccatum. Neque enim nullum peccatum est ea quae lex Dei prohibet concupiscere atque ab his abstinere timore poenae, non amore iustitiae. Absit, inquam, ut ante omne peccatum iam ibi fuerit tale peccatum, ut hoc 30 de ligno admitterent, quod de muliere Dominus ait: Si quis viderit mulierem ad concupiscendum eam, iam moechatus est eam in corde suo. Quam igitur felices erant

<sup>32)</sup> Mt. 5, 28.

<sup>2</sup> ullis V; nullis  $v \parallel 3$  delinquerent V; deliquerint  $v \parallel 13$  afl.  $V \parallel 21$  aliunde  $v \parallel 32$  erant VAF; erant primi homines v

et nullis agitabantur perturbationibus animorum, nullis corporum laedebantur incommodis: tam felix universa societas esset humana, si nec illi malum, quod etiam in posteros traicerent, nec quisquam ex eorum stirpe iniquitate committeret, quod damnatione reciperet; atque ista 5 permanente felicitate, donec per illam benedictionem, qua dictum est: Crescite et multiplicamini, praedestinatorum sanctorum numerus compleretur, alia maior daretur, quae beatissimis angelis data est, ubi iam esset certa securitas peccaturum neminem neminemque moriturum, et talis 10 esset vita sanctorum post nullum laboris doloris mortis experimentum, qualis erit post haec omnia in incorruptione corporum reddita resurrectione mortuorum.

#### CAPUT XI.

De lapsu primi hominis, in quo bene condita natura 15 vitiata est, nec potest nisi a suo auctore reparari.

Sed quia Deus cuncta praescivit et ideo quoque hominem peccaturum ignorare non potuit: secundum id, quod praescivit atque disposuit, civitatem sanctam debemus ad-20 serere, non secundum illud, quod in nostram cognitionem pervenire non potuit, quia in Dei dispositione non fuit. Neque enim homo peccato suo divinum potuit perturbare consilium, quasi Deum quod statuerat mutare conpulerit; cum Deus praesciendo utrumque praevenerit, id est, et 25 homo, quem bonum ipse creavit, quam malus esset futurus, et quid boni etiam sic de illo esset ipse facturus.

7) Gen. 1, 28.

<sup>4</sup> traiecerunt  $v \parallel 5$  iniquitate ... quod damnatione VAF (cf. c. 15 denique ... in illius peccati poena quid inoboedientiae nisi inoboedientia retributa est? l. 15 c. 6 sub fin.; l. 21 c. 11 fin.); iniquitatem .. quae damnationem  $v \parallel 16$  uitiata V; om.  $v \parallel 18$  quoque hom. VAF; hom. qu.  $v \parallel 20$  sanctam F ed. Lovan.; sanctam eam VAv

Deus enim etsi dicitur statuta mutare (unde tropica locutione in scripturis etiam paenituisse legitur Deum), iuxtaid dicitur, quod homo speraverat vel naturalium causarum ordo gestabat, non iuxta id, quod se Omnipotens facturum 5 esse praesciverat. Fecit itaque Deus, sicut scriptum est, hominem rectum ac per hoc voluntatis bonae. Non enim rectus esset bonam non habens voluntatem. Bona igitur voluntas opus est Dei; cum ea quippe ab illo factus est homo. Mala vero voluntas prima, quoniam omnia opera 10 mala praecessit in homine, defectus potius fuit quidam ab opere Dei ad sua opera quam opus ullum, et ideo mala opera, quia secundum se, non secundum Deum; ut eorum operum tamquam fructuum malorum voluntas ipsa esset velut arbor mala aut ipse homo in quantum malae 15 voluntatis. Porco mala voluntas quamvis non sit secundum naturam, sed contra naturam, quia vitium est, tamen eius naturae est, cuius est vitium, quod nisi in natura non potest esse; sed in ea, quam creavit ex nihilo, non quam genuit Creator de semet ipso, sicut genuit Verbum, 20 per quod facta sunt omnia; quia, etsi de terrae pulvere Deus finxit hominem, eadem terra omnisque terrena materies omnino de nihilo est, animamque de nihilo factam dedit corpori, cum factus est homo. Usque adeo autem mala vincuntur a bonis, ut, quamvis sinantur esse ad 25 demonstrandum quam possit et ipsis bene uti iustitia providentissima Creatoris, bona tamen sine malis esse possint, sicut Deus ipse verus et summus, sicut omnis super istum caliginosum aerem caelestis invisibilis visibilisque creatura; mala vero sine bonis esse non possint, quoniam so naturae, in quibus sunt, in quantum naturae sunt, utique bonae sunt. Detrahitur porro malum non aliqua natura, quae accesserat, vel ulla eius parte sublata, sed ea, quae

<sup>2</sup> Gen. 6, 6. 6) Eccle. 7, 30.

<sup>2</sup> scripturis VAF; script. sanctis  $v \parallel 16$  est om.  $A^1 \parallel 19$  de] ex A

vitiata ac depravata fuerat, sanata atque correcta. Arbitrium igitur voluntatis tunc est vere liberum, cum vitiis peccatisque non servit. Tale datum est a Deo; quod amissum proprio vitio, nisi a quo dari potuit, reddi non potest. Unde Veritas dicit: Si vos Filius liberaverit, tunc 5 vere liberi eritis. Id ipsum est autem, ac si diceret: "Si vos Filius salvos fecerit, tunc vere salvi eritis." Inde quippe liberator, unde salvator.

Vivebat itaque homo secundum Deum in paradiso et corporali et spiritali. Neque enim erat paradisus corpo- 10 ralis propter corporis bona et propter mentis non erat spiritalis; aut vero erat spiritalis quo per interiores et non erat corporalis quo per exteriores sensus homo frueretur. Erat plane utrumque propter utrumque. Postea vero quam superbus ille angelus ac per hoc invidus per 15 candem superbiam a Deo ad semet ipsum conversus et quodam quasi tyrannico fastu gaudere subditis quam esse subditus eligens de spiritali paradiso cecidit (de cuius lapsu sociorumque eius, qui ex angelis Dei angeli eius effecti sunt, in libris undecimo et duodecimo huius operis 20 satis, quantum potui, disputavi), malesuada versutia in hominis sensum serpere affectans, cui utique stanti, quoniam ipse ceciderat, invidebat, colubrum in paradiso corporali, ubi cum duobus illis hominibus, masculo et femina, animalia etiam terrestria cetera subdita et innoxia versa- 25 bantur, animal scilicet lubricum et tortuosis anfractibus mobile, operi suo congruum, per quem loqueretur, elegit; eoque per angelicam praesentiam praestantioremque naluram spiritali nequitia sibi subiecto et tamquam instrumento abutens fallacia sermocinatus est feminae, a parte 30 scilicet inferiore illius humanae copulae incipiens, ut gradatim perveniret ad totum, non existimans virum facile credulum nec errando posse decipi, sed dum alieno cedit

<sup>6)</sup> Io. 8, 36.

<sup>16</sup> et om.  $v \parallel 22$  sensus  $v \parallel 30$  fallaciam Parr.

- 5 conpulsum: ita credendum est illum virum suae feminae uni unum, hominem homini, coniugem coniugi, ad De legem transgrediendam non tamquam verum loquenti cre didisse seductum, sed sociali necessitudine paruisse. Not enim frustra dixit apostolus: Et Adam non est seductus
- 10 mulier autem seducia est, nisi quia illa quod ei serpentiocutus est, tamquam verum esset, accepit, ille autem abunico noluit consortio dirimi nec in communione peccati; nec ideo minus reus, si sciens prudensque peccavit. Unde et apostolus non ait: "Non peccavit", sed: Non est sedu-
- 15 ctus; nam utique ipsum ostendit, ubi dicit: Per unum hominem peccatum intravit in mundum, et paulo post apertius: In similitudine, inquit, praevaricationis Adae. Hos autem seductos intellegi voluit, qui id, quod faciunt non putant esse peccatum; ille autem scivit. Alioquin
- 20 quo modo verum erit: Adam non est seductus? Sed in expertus divinae severitatis in eo falli potuit, ut veniale crederet esse commissum. Ac per hoc in eo quidem, que mulier seducta est, non est ille seductus, sed eum fefellit, que modo fuerat iudicandum quod erat dicturus: Mulier, que
- 25 dedisti mecum, ipsa mihi dedit, et manducavi Quid ergo pluribus? Etsi credendo non sunt ambo decepti peccando tamen ambo sunt capti et diaboli laqueis in plicati.
  - 2) Exod. 32, 3 sqq. 5) 1. Reg. 11, 4. 10) 1. Tim. 2, 14, 17) Rom. 5, 12 sqq. 25) Gen. 8, 12.

<sup>9</sup> Et Adam scripsi (progr. p. 7); sed adam VAF; Sed et Adam  $v \parallel 13$  si mss; sed  $v \parallel 18$  Eos  $v \parallel 25$  mecum Ve'v sec. Gracc.; mihi AFabf

#### CAPUT XII.

De qualitate peccati a primis hominibus admissi.

Si quem vero movet, cur aliis peccatis sic natura non mutetur humana, quem ad modum illa duorum primorum hominum praevaricatione mutata est, ut tantae 5 corruptioni, quantam videmus atque sentimus, et per hanc subiaceret et morti ac tot et tantis tamque inter se contrariis perturbaretur et fluctuaret affectibus, qualis in paradiso ante peccatum, licet in corpore animali esset, utique non fuit — si quis hoc movetur, ut dixi, non ideo 10 debet existimare leve ac parvum illud fuisse commissum, quia in esca factum est, non quidem mala nec noxia, nisi quia prohibita; neque enim quicquam mali Deus in illo tantae felicitatis loco crearet atque plantaret. Sed oboedientia commendata est in praecepto, quae virtus in crea- 15 tura rationali mater quodam modo est omnium custosque virtutum; quando quidem ita facta est, ut ei subditam esse sit utile; perniciosum autem suam, non eius a quo creata est facere voluntatem. Hoc itaque de uno cibi genere non edendo, ubi aliorum tanta copia subiacebat, 20 tam leve praeceptum ad observandum, tam breve ad memoria retinendum, ubi praesertim nondum voluntati cupiditas resistebat, quod de poena transgressionis postea sub-secutum est, tanto maiore iniustitia violatum est, quanto faciliore posset observantia custodiri. 25

## CAPUT XIII.

Quod in praevaricatione Adae opus malum voluntas praecesserit mala.

In occulto autem mali esse coeperunt, ut in apertam inoboedientiam laberentur. Non enim ad malum opus 30

<sup>2</sup> ut editur V; primi peccati per hominem admissi  $v \parallel 7$  et morti VAF; morti  $v \parallel 27$  opus V; ad opus  $v \parallel 28$  praecesserit V; praecessit v

perveniretur, nisi praecessisset voluntas mala. Porro malae voluntatis initium quae potuit esse nisi superbia? Initium enim omnis peccati superbia est. Quid est autem superbia nisi perversae celsitudinis appetitus? Perversa enim 5 est celsitudo deserto eo, cui debet animus inhaerere, principio sibi quodam modo fieri atque esse principium. Hoc fit, cum sibi nimis placet. Sibi vero ita placet, cum ab illo bono inmutabili deficit, quod ei magis placere debuit quam ipse sibi. Spontaneus est autem iste defectus, 10 quoniam, si voluntas in amore superioris inmutabilis boni, a quo inlustrabatur ut videret et accendebatur ut amaret, stabilis permaneret, non inde ad sibi placendum averteretur et ex hoc tenebresceret et frigesceret, ut vel illa crederet verum dixisse serpentem, vel ille Dei mandato 15 uxoris praeponeret voluntatem putaretque se venialiter transgressorem esse praecepti, si vitae suae sociam non desereret etiam in societate peccati. Non ergo malum opus factum est, id est illa transgressio, ut cibo prohibito vescerentur, nisi ab eis qui iam mali erant. Neque enim 20 fieret ille fructus malus nisi ab arbore mala. Ut autem esset arbor mala, contra naturam factum est, quia nisi esset arbor mala, contra naturam factum est, quia nisi vitio voluntatis, quod contra naturam est, non utique fieret. Sed vitio depravari nisi ex nihilo facta natura non posset. Ac per hoc ut natura sit, ex eo habet quod a Deo facta est; ut autem ab eo quod est deficiat, ex hoc quod de nihilo facta est. Nec sic defecit homo, ut omnino nihil esset, sed ut inclinatus ad se ipsum minus esset, quam erat, cum ei qui summe est inhaerebat. Relicto itaque Deo esse in semet ipso, hoc est sibi placere, non iam 30 nihil esse est, sed nihilo propinquare. Unde superbi se cundum scripturas sanctas alio nomine appellantur sib placentes. Bonum est enim sursum habere cor; noi tamen ad se ipsum, quod est superbiae, sed ad Dominum

<sup>3)</sup> Eccli. 10, 13. 20) Mt. 7, 18. 32) 2. Petr. 2, 10.

<sup>2</sup> quae VAFef; quod v

quod est oboedientiae, quae nisi humilium non potest esse. Est igitur aliquid humilitatis miro modo quod sursum faciat cor, et est aliquid elationis quod deorsum faciat cor. Hoc quidem quasi contrarium videtur, ut elatio sit deorsum et humilitas sursum. Sed pia humilitas facit subditum superiori; nihil est autem superius Deo; et ideo exaltat humilitas, quae facit subditum Deo. Elatio autem, quae in vitio est, eo ipso respuit subiectionem et cadit ab illo, quo non est quicquam superius, et ex hoc erit inferius et fit quod scriptum est: Deiecisti eos, cum 10 extollerentur. Non enim ait: "Cum elati fuissent", ut prius extollerentur et postea deicerentur; sed cum extollerentur, tunc deiecti sunt. Ipsum quippe extolli iam deici est. Quapropter quod nunc in civitate Dei et civitati Dei in hoc peregrinanti saeculo maxime commendatur 15 humilitas et in eius rege, qui est Christus, maxime praedicatur contrariumque huic virtuti elationis vitium in eius adversario, qui est diabolus, maxime dominari sacris litteris edocetur: profecto ista est magna differentia, qua civitas, unde loquimur, utraque discernitur, una scilicet 20 societas piorum hominum, altera impiorum, singula quaeque cum angelis ad se pertinentibus, in quibus praecessit hac amor Dei, hac amor sui.

Manifesto ergo apertoque peccato, ubi factum est

Manifesto ergo apertoque peccato, ubi factum est quod Deus sieri prohibuerat, diabolus hominem non ce-25 pisset, nisi iam ille sibi ipsi placere coepisset. Hinc enim et delectavit quod dictum est: Eritis sicut dii. Quod melius esse possent summo veroque principio cohaerendo per oboedientiam, non suum sibi existendo principium per uperbiam. Dii enim creati non sua veritate, sed Dei 30 eri participatione sunt dii. Plus autem appetendo minus st, qui, dum sibi sufficere deligit, ab illo, qui ei vere

11) Ps. 72, 18. 27) Gen. 3, 5.

<sup>8</sup> ipso resp. mss; ipso quo resp.  $v \parallel 26$  ipsi om.  $A \parallel 32$  derit VF (deligit-deficit; de infinitivo cf. vol. I, 349, 24); delet A; diligit  $v \parallel ei$  om. A

sufficit, desicit. Illud itaque malum, quo, cum sibi home placet, tamquam sit et ipse lumen, avertitur ab eo lumine, quod ei si placeat et ipse sit lumen — illud, inquam, malum praecessit in abdito, ut sequeretur hoc malum quod per petratum est in aperto. Verum est enim quod scriptum est: Ante ruinam exaltatur cor et ante gloriam humilia est: Ante rumam exattatur cor et ante gioriam humitatur. Illa prorsus ruina, quae fit in occulto, praecediruinam, quae fit in manifesto, dum illa ruina esse not putatur. Quis enim exaltationem ruinam putat, cum imputatur. Properties esse utile catter in aliqued exertim manifestumque percetum under the dere in aliqued exertim manifestum que percetum under the dere in aliqued exertim manifestum que percetum under the dere in aliqued exertim exertim putation dere in aliqued exertim exert 15 dere in aliquod apertum manifestumque peccatum, unde sibi displiceant, qui iam sibi placendo ceciderant. Salubrius enim Petrus sibi displicuit, quando flevit, quam sibi placuit, quando praesumpsit. Hoc dicit et sacer psalmus Imple facies eorum ignominia, et quaerent nomen tuum 20 Domine, id est, ut tu eis placeas quaerentibus nomer tuum, qui sibi placuerant quaerendo suum.

# CAPUT XIV.

De superbia transgressoris, quae ipsa fuit transgression deterior.

Sed est peior damnabiliorque superbia, qua etiam i peccatis manifestis suffugium excusationis inquiritur; sicu illi primi homines, quorum et illa dixit: Serpens seduxi me, et manducavi, et ille dixit: Mulier, quam dedisi mecum, haec mihi dedit a ligno, et edi. Nusquam hi

7) Prov. 18, 12. 18) Mt. 26, 33; 75. 20) Ps. 82, 17.

<sup>16</sup> ceciderunt  $F \parallel 19$  quaerant  $A \parallel 21$  placuerunt  $v \parallel 10$  transgressoris V (32, 16); transgressionis  $v \parallel 29$  mecum 100, 25; mihi AF

sonat petitio veniae, nusquam inploratio medicinae. Nam licet isti non sicut Cain quod commiserunt negent, adhuc tamen superbia in aliud quaerit referre quod perperam fecit: superbia mulieris in serpentem, superbia viri in mulierem. Sed accusatio potius quam excusatio vera est, 5 ubi mandati divini est aperta transgressio. Neque enim hoc propterea non fecerunt, quia id mulier serpente suadente, vir muliere inpertiente commisit, quasi quicquam Deo, cui vel crederetur vel cederetur, anteponendum fuit.

#### CAPUT XV.

10

De iustitia retributionis, quam primi homines pro sua inoboedientia receperunt.

Quia ergo contemptus est Deus iubens, qui creaverat, qui ad suam imaginem fecerat, qui ceteris animalibus praeposuerat, qui in paradiso constituerat, qui rerum 15 omnium copiam salutisque praestiterat, qui praeceptis nec pluribus nec grandibus nec difficilibus oneraverat, sed uno brevissimo atque levissimo ad oboedientiae salubritatem adminiculaverat, quo eam creaturam, cui libera servitus expediret, se esse Dominum commonebat: iusta da-20 mnatio subsecuta est, talisque damnatio, ut homo, qui custodiendo mandatum futurus fuerat etiam carne spiritalis, fieret etiam mente carnalis et, qui sua superbia sibi placuerat, Dei iustitia sibi donaretur; nec sic, ut in sua esset omnimodis potestate, sed a se ipse quoque dissentiens sub illo, cui peccando consensit, pro libertate, quam concupivit, duram miseramque ageret servitutem, mortuus spiritu volens et corpore moriturus invitus, desertor aeternae vitae etiam aeterna, nisi gratia liberaret, morte damnatus. Quisquis huius modi damnationem vel 80

<sup>4)</sup> Gen. 3, 12 sq.

<sup>3</sup> alium v | 9 fuit VAF (vol. I, 133, 31); fuerit v

nimiam vel iniustam putat, metiri profecto nescit, quanta fuerit iniquitas in peccando, ubi tanta erat non peccandi facilitas. Sicut enim Abrahae non inmerito magna oboedientia praedicatur, quia, ut occideret filium, res difficilbima est imperata: ita in paradiso tanto maior inboedientia fuit, quanto id, quod praeceptum est, nullius difficultatis fuit. Et sicut oboedientia secundi hominis eo praedicabilior, quo factus est oboediens usque ad mortem: ita inoboedientia primi hominis eo detestabilior, quo factus 10 est inoboediens usque ad mortem. Ubi enim magna est inoboedientiae poena proposita et res a Creatore facilis imperata, quisnam satis explicet, quantum malum sit non oboedire in re facili et tantae potestatis imperio et tanto terrente supplicio?

Denique, ut breviter dicatur, in illius peccati poena quid inoboedientiae nisi inoboedientia retributa est? Nam quae hominis est alia miseria nisi adversus eum ipsum inoboedientia eius ipsius, ut, quoniam noluit quod potult, quod non potest velit? In paradiso enim etiamsi non 20 omnia poterat ante peccatum, quidquid tamen non poterat, non volebat, et ideo poterat omnia quae volebat; nunc vero sicut in eius stirpe cognoscimus et divina scriptura testatur: Homo vanitati similis factus est. Quis enim enumerat, quam multa quae non potest velit, dum sibi 25 ipse, id est voluntati eius ipse animus eius eoque inferior caro eius, non obtemperat? Ipso namque invito et animus plerumque turbatur et caro dolet et veterescit et moritur, et quidquid aliud patimur, quod non pateremur inviti, si voluntati nostrae nostra natura omni modo atque 30 ex omnibus partibus oboediret. At enim aliquid caro patitur, quo servire non sinitur. Quid interest unde, dum

5) Gen. 22, 2. 8) Phil. 2, 8. 23) Ps. 143, 4.

<sup>2</sup> sq. in non peccando felicitas V (in expunctum)  $\parallel$  9 et ipoboed.  $V \parallel$  14 terrente Vef; terrentis AF; terrenti  $v \parallel$  24 cup.  $F \parallel$  27 veterascit v

tamen per iustitiam dominantis Dei, cui subditi servire nolumus, caro nostra nobis, quae subdita fuerat, non serviendo molesta sit, quamvis nos Deo non serviendo molesti mobis potuerimus esse, non illi? Neque enim sic ille nostro, ut nos servitio corporis indigemus, et ideo nostra 5 est quod recipimus, non illius poena quod fecimus. Dolores porro, qui dicuntur carnis, animae sunt in carne et ex carne. Quid enim caro per se ipsam sine anima vel dolet vel concupiscit? Sed quod concupiscere caro dicitur vel dolere, aut ipse homo est, sicut disseruimus, aut 10 aliquid animae, quod carnis afficit passio, vel aspera, ut faciat dolorem, vel lenis, ut voluptatem. Sed dolor carnis tantum modo offensio est animae ex carne et quaedam ab eius passione dissensio, sicut animi dolor, quae tristitia nuncupatur, dissensio est ab his rebus, quae 15 nobis nolentibus acciderunt. Sed tristitiam plerumque praecedit metus, qui et ipse in anima est, non in carne. Dolorem autem carnis non praecedit ullus quasi metus carnis, qui ante dolorem in carne sentiatur. Voluptatem vero praecedit appetitus quidam, qui sentitur in carne 20 quasi cupiditas eius, sicut fames et sitis et ea, quae in genitalibus usitatius libido nominatur, cum hoc sit generale vocabulum omnis cupiditatis. Nam et ipsam iram nihil aliud esse quam ulciscendi libidinem veteres definierunt; quamvis nonnumquam homo, ubi vindictae nullus est sen- 25 mus, etiam rebus inanimis irascatur, ut male scribentem stihm conlidat vel calamum frangat iratus. Verum et ista licet inrationabilior, tamen quaedam ulciscendi libido est, et nescio quae, ut ita dixerim, quasi umbra retributionis, ut qui male faciunt, mala patiantur. Est igitur libido 30 ulciscendi, quae ira dicitur; est libido habendi pecuniam, quae avaritia; est libido gloriandi, quae iactantia nuncupatur.

<sup>24)</sup> Cic. Tusc. 3, 5.

<sup>9</sup> quod) cum  $e \parallel 14$  animae  $v \parallel 26$  ut] et V

Sunt multae variaeque libidines, quarum nonnullae haben etiam vocabula propria, quaedam vero non habent. Qui enim facile dixerit, quid vocetur libido dominandi, quan tamen plurimum valere in tyrannorum animis etian 5 civilia bella testantur?

### CAPUT XVI.

De libidinis malo, cuius nomen cum multis vitiis congruat, proprie tamen motibus obsceni caloris ascribitur.

Cum igitur sint multarum libidines rerum, tamen cum libido dicitur neque cuius rei libido sit additur, nor fere adsolet animo occurrere nisi illa, qua obscenae par tes corporis excitantur. Haec autem sibi non solum to tum corpus nec solum extrinsecus, verum etiam intrin 15 secus vindicat totumque commovet hominem animi simu affectu cum carnis appetitu coniuncto atque permixto, we ea voluptas sequatur, qua maior in corporis voluptatibu nulla est; ita ut momento ipso temporis, quo ad eius per venitur extremum, paene omnis acies et quasi vigilia cogi tationis obruatur. Quis autem amicus sapientiae sanctorumque gaudiorum coniugalem agens vitam, sed, sicu apostolus monuit, sciens suum vas possidere in sanctificatione et honore, non in morbo desiderii, sicut et gentes quae ignorant Deum, non mallet, si posset, sine hac libi officio sic eius menti ea, quae ad hoc opus creata sunt quem ad modum cetera suis quaeque operibus distribut membra servirent, nutu voluntatis acta, non aestu libidini incitata? Sed neque ipsi amatores huius voluptatis siv ad concubitus coniugales sive ad inmunditias flagitiorur cum voluerint commoventur; sed aliquando inportunus et 24) 1. Thess. 4, 4 sq.

24) 1. Thess. 4, 4 sq.

<sup>8</sup> obsceni caloris V (cf. c. 26 med.); obscenis corporis v

ille motus poscente nullo, aliquando autem destituit inhiantem, et cum in animo concupiscentia ferveat, friget in corpore; atque ita mirum in modum non solum generandi voluntati, verum etiam lasciviendi libidini libido non servit, et cum tota plerumque menti cohibenti adversetur, 5 nonnumquam et adversus se ipsa dividitur commotoque animo in commovendo corpore se ipsa non sequitur.

#### CAPUT XVII.

De nuditate primorum hominum, quam post peccatum turpem pudendamque viderunt.

10

Merito huius libidinis maxime pudet, merito et ipsa membra, quae suo quodam, ut ita dixerim, iure, non omni modo ad arbitrium nostrum movet aut non movet, pudenda dicuntur, quod ante peccatum hominis non fuerunt. Nam sicut scriptum est: Nudi erant, et non confundeban- 15 tur, non quod eis sua nuditas esset incognita, sed turpis nuditas nondum erat, quia nondum libido membra illa praeter arbitrium commovebat, nondum ad hominis inoboedientiam redarguendam sua inoboedientia caro quodam modo testimonium perhibebat. Neque ênim caeci 20 creati erant, ut inperitum vulgus opinatur; quando quidem et ille vidit animalia, quibus nomina inposuit, et de illa legitur: Vidit mulier quia bonum lignum in escam et quia placet oculis ad videndum. Patebant ergo oculi eorum, sed ad hoc non erant aperti, hoc est non adtenti, 25 ut cognoscerent quid eis indumento gratiae praestaretur, quando membra eorum voluntati repugnare nesciebant. Qua gratia remota, ut poena reciproca inoboedientia plecteretur, extitit in motu corporis quaedam inpudens novitas, unde esset indecens nuditas, et fecit adtentos reddi- 30

<sup>16)</sup> Gen. 2, 25(3, 1). 24) Ib. 3, 6.

<sup>6</sup> ipsa VA; ipsam  $v \parallel 13$  mouentur aut non mouentur e; sed cf. 17; 43, 12 sq.

ditque confusos. Hinc est quod, postea quam mandat Dei aperta transgressione violarunt, scriptum est de il Et aperti sunt oculi amborum et agnoverunt quia ni erant, et consuerunt folia fici et fecerunt sibi campesti 5 Aperti sunt, inquit, oculi amborum, non ad videndu nam et antea videbant, sed ad discernendum inter bon quod amiserant et malum quo ceciderant. Unde et ips lignum, eo quod istam faceret dignoscentiam, si ad vesci dum contra vetitum tangeretur, ex ea re nomen accel 10 ut appellaretur lignum sciendi boni et mali. Experta en morbi, molestia, evidentior, fit, etiam, incunditas, sanita morbi molestia evidentior fit etiam iucunditas sanita Cognoverunt ergo quia nudi erant, nudati scilicet ea g tia, qua siebat ut nuditas corporis nulla eos lege pece menti eorum repugnante confunderet. Hoc itaque cognoverunt, quod selicius ignorarent, si Deo credentes et ob dientes non committerent, quod eos cogeret experiri in delitas et inoboedientia quid noceret. Proinde conf delitas et inoboedientia quid noceret. Proinde confinoboedientia carnis suae, tamquam teste poena inoboedientia carnis suae, tamquam teste poena inoboedient 20 suae, consuerunt folia fici et fecerunt sibi campesti îd est succinctoria genitalium. Nam quidam interpre "succinctoria" posuerunt. Porro autem "campestria" Li num quidem verbum est, sed ex eo dictum, quod iuven qui nudi exercebantur in campo, pudenda operieba unde qui ita succincti sunt, campestratos vulgus appel Quod itaque adversus damnatam culpa inoboedient voluntatem libido inoboedienter movebat, verecundia denter tegebat. Ex hoc omnes gentes, quoniam ab stirpe procreatae sunt, usque adeo tenent insitum pudei 30 velare, ut quidam barbari illas corporis partes nec balneis nudas habeant, sed cum earum tegimentis lave Per opacas quoque Indiae solitudines, cum quidam n philosophentur, unde gymnosophistae nominantur, adhib

<sup>4)</sup> Gen. 3, 7.

<sup>3</sup> cognoverunt  $v \parallel 9$  et ex  $V \parallel 17$  nocerent  $v \parallel 31$  tegim

amen genitalibus tegmina, quibus per cetera membrorum arent.

### CAPUT XVIII.

De pudore concubitus non solum vulgaris, sed etiam coniugalis.

Opus vero ipsum, quod libidine tali peragitur, non olum in quibusque stupris, ubi latebrae ad subterfugiena humana iudicia requiruntur, verum etiam in usu scorrum, quam terrena civitas licitam turpitudinem fecit, uanvis id agatur, quod eius civitatis nulla lex vindicat, 10 evitat tamen publicum etiam permissa atque inpunita liido conspectum, et verecundia naturali habent provisum panaria ipsa secretum faciliusque potuit inpudicitia non abere vincla prohibitionis, quam inpudentia removere atibula illius foeditatis. Sed hanc etiam ipsi turpes turtiudinem vocant, cuius licet sint amatores, ostentatores see non audent. Quid? concubitus coniugalis, qui secunum matrimonialium praescripta tabularum procreandorum t causa liberorum, nonne et ipse quamquam sit licitus thonestus, remotum ab arbitris cubile conquiri? Nonne 20 mnes famulos atque ipsos etiam paranymphos et quosumque ingredi quaelibet necessitudo permiserat, ante littit foras, quam vel blandiri coniux coniugi incipiat? It quoniam, sicut ait etiam quidam "Romani maximus uctor eloquii", omnia recte facta in luce se conlocari 25 olunt, id est appetunt sciri: hoc recte factum sic appetit ciri, ut tamen erubescat videri. Quis enim nescit, ut lii procreentur, quid inter se coniuges agant? quando nidem ut id agatur, tanta celebritate ducuntur uxores; t tamen cum agitur, unde filii nascantur, nec ipsi filii, 30

<sup>25)</sup> Lucan. Phars. 7, 62. 26) Cic. Tusc. 2, 26.

<sup>4</sup> sq. ut editur V; vulgari . . coniugali  $v \parallel 20$  requirit  $v \parallel 20$  etiam om. v

10

si qui inde iam nati sunt, testes sieri permittuntur enim hoc recte factum ad sui notitiam lucem appet morum, ut tamen resugiat oculorum. Unde hoc quia sic geritur quod deceat ex natura, ut etiam 5 pudeat comitetur ex poena?

#### CAPUT XIX.

Quod partes irae atque libidinis, quae in homini vitiose moventur, ut eas necesse sit frenis sapien cohiberi, in illa ante peccatum naturae sanita non fuerunt.

Hinc est quod et illi philosophi, qui veritati p accesserunt, iram atque libidinem vitiosas animi esse confessi sunt, eo quod turbide atque inordinat verentur ad ea etiam, quae sapientia perpetrari vet 15 per hoc opus habere moderatrice mente atque ri Quam partem animi tertiam velut in arce quadam ac regendas perhibent conlocatam, ut illa imperante, servientibus possit in homine iustitia ex omni animi servari. Hae igitur partes, quas et in homine sapiel temperante fatentur esse vitiosas, ut eas ab his ad quas iniuste moventur, mens conpescendo et cohi refrenet ac revocet atque ad ea permittat, quae s tiae lege concessa sunt (sicut iram ad exerendam i cohercitionem, sicut libidinem ad propagandae proli 25 cium) — hae, inquam, partes in paradiso ante pec vitiosae non erant. Non enim contra rectam volur ad aliquid movebantur, unde necesse esset eas ri tamquam frenis regentibus abstinere. Nam quod ita moventur et ab eis, qui temperanter et iuste 30 vivunt, alias facilius, alias difficilius, tamen cohiber

<sup>7</sup> sq. ut editur V (nisi quod pater pro partes exhibet) in homine om. v; contra v. 9. vulgo scribebatur: quae in il uetat mss; non vetat  $v \parallel 23$  exerendam VA (vol. I, 237, 14 exercend.  $v \parallel 27$  est AF

pugnando modificantur, non est utique sanitas ex natra, sed languor ex culpa. Quod autem irae opera aliaamque affectionum in quibusque dictis atque factis non
ic abscondit verecundia, ut opera libidinis, quae fiunt geitalibus membris, quid causae est, nisi quia in ceteris 5
nembra corporis non ipsae affectiones, sed, cum eis conenserit, voluntas movet, quae in usu eorum omnino doninatur? Nam quisquis verbum emittit iratus vel etiam
quemquam percutit, non posset hoc facere, nisi lingua et
nanus iubente quodam modo voluntate moverentur; quae 10
nembra, etiam cum ira nulla est, moventur eadem volunate. At vero genitales corporis partes ita libido suo iuri
quodam modo mancipavit, ut moveri non valeant, si ipsa
lefuerit et nisi ipsa vel ultro vel excitata surrexerit.
loc est quod pudet, hoc est quod intuentium oculos eru15
escendo devitat; magisque fert homo spectantium multiudinem, quando iniuste irascitur homini, quam vel unius
spectum, et quando iuste miscetur uxori.

## CAPUT XX.

De vanissima turpitudine Cynicorum.

20

Hoc illi canini philosophi, hoc est Cynici, non videunt, proferentes contra humanam verecundiam quid aliud nam caninam, hoc est inmundam inpudentemque sentenam? ut scilicet, quoniam iustum est quod fit in uxore, alam non pudeat id agere nec in vico aut platea qua- 25 bet coniugalem concubitum devitare. Vicit tamen pudor aturalis opinionem huius erroris. Nam etsi perhibent, oc aliquando gloriabundum fecisse Diogenem, ita putanem sectam suam nobiliorem futuram, si in hominum nemoria insignior eius inpudentia figeretur, postea tamen 30 Cynicis fieri cessatum est, plusque valuit pudor, ut eruescerent homines hominibus, quam error, ut homines

<sup>1</sup> repugnando mss; refrenando v

canibus esse similes affectarent. Unde et illum vel qui hoc fecisse referuntur, potius arbitror concumber motus dedisse oculis hominum nescientium quid sub lio gereretur, quam humano premente conspectu pot illam peragi voluptatem. Ibi enim philosophi non e scebant videri se velle concumbere, ubi libido ipsa e sceret surgere. Et nunc videmus adhuc esse philoso Cynicos; hi enim sunt, qui non solum amiciuntur p verum etiam clavam ferunt; nemo tamen eorum in hoc facere, quod si aliqui ausi essent, ut non dicam bus lapidantium, certe conspuentium salivis obruere Pudet igitur huius libidinis humanam sine ulla dubita naturam, et merito pudet. In eius quippe inoboedic quae genitalia corporis membra solis suis motibus s dit et potestati voluntatis eripuit, satis ostenditur, sit hominis illi primae inoboedientiae retributum; que ea parte maxime oportuit apparere, qua generatur natura, quae illo primo et magno in deterius est m peccato; a cuius nexu nullus eruitur, nisi id, quod, 20 omnes in uno essent, in communem perniciem per tum est et Dei iustitia vindicatum, Dei gratia in sir expietur. canibus esse similes affectarent. Unde et illum vel expietur.

### CAPUT XXI.

De benedictione multiplicandae fecunditatis humanae 25 peccatum data, quam praevaricatio non ademerit e libidinis morbus accesserit.

Absit itaque, ut credamus illos coniuges in par constitutos per hanc libidinem, de qua erubescendo e membra texerunt, impleturos fuisse quod in sua be 30 ctione Deus dixit: Crescite et multiplicamini et re terram. Post peccatum quippe orta est haec libido;

31) Gen. 1, 28.

<sup>25</sup> data V; om.  $v \parallel$  ademerit (quod in ed. I. conieceral adimeret  $v \parallel$  30 implete v

eccatum eam natura non inpudens amissa potestate, cui orpus ex omni parte serviebat, sensit adtendit, erubuit peruit. Illa vero benedictio nuptiarum, ut coniugati crecerent et multiplicarentur et implerent terram, quamvis in delinquentibus manserit, tamen antequam delinque-5 rent data est, ut cognosceretur procreationem filiorum ad gloriam conubii, non ad poenam pertinere peccati. Sed nunc homines, profecto illius quae in paradiso fuit felicitatis ignari, nisi per hoc, quod experti sunt, id est per libidinem, de qua videmus etiam ipsam honestatem erube-10 scere nuptiarum, non potuisse gigni filios opinantur, alii scripturas divinas, ubi legitur post peccatum puduisse nuditatis et pudenda esse contecta, prorsus non accipientes, sed infideliter inridentes; alii vero quamvis eas accipiant et honorent, illud tamen quod dictum est: Crescite et 15 multiplicamini, non secundum carnalem fecunditatem volunt intellegi, quia et secundum animam legitur tale aliquid dictum: Multiplicabis me in anima mea in virtute, ut id, quod in genesi sequitur: Et implete terram et dominamini eius, terram intellegant carnem, quam praesentia 20 sua implet anima eiusque maxime dominatur, cum in virtute multiplicatur; carnales autem fetus sine libidine, quae post peccatum exorta inspecta, confusa velata est, nec tunc nasci potuisse, sicut neque nunc possunt, nec in paradiso futuros fuisse, sed foris, sicut et factum est. 25 Nam postea quam inde dimissi sunt, ad gignendos filios coierunt eosque genuerunt. coierunt eosque genuerunt.

## CAPUT XXII.

De copula coniugali a Deo primitus instituta atque benedicta.

30

Nos autem nullo modo dubitamus secundum benedictionem Dei crescere et multiplicari et implere terram

<sup>18)</sup> Ps. 137, 3.

<sup>18</sup> in nirtute VA (21) sec. cod. Alex.; in virtute tua v

donum esse nuptiarum, quas Deus ante peccatum ho ab initio constituit, creando masculum et feminam sexus evidens utique in carne est. Huic quippe Dei etiam benedictio ipsa subiuncta est. Nam cum 5 ptura dixisset: Masculum et feminam fecit eos, con subdidit: Et benedixit eos Deus dicens: Crescite et subdidit: Et benedixit eos Deus dicens: Crescite et tiplicamini et implete terram et dominamini eius, e tera. Quae omnia quamquam non inconvenienter p etiam ad intellectum spiritalem referri, masculum t 10 et feminam non sicut simile aliquid etiam in homine intellegi potest, quia videlicet in eo aliud est quod aliud quod regitur; sed sicut evidentissime appar diversi sexus corporibus, masculum et feminam ita tos, ut prolem generando crescerent et multiplicar 16 et implerent terram, magnae absurditatis est relu Neque enim de spiritu qui imperat et carne quae ol perat, aut de animo rationali qui regit et inrationali ditate quae regitur, aut de virtute contemplativa qua cellit et de activa quae subditur, aut de intellectu n 20 et sensu corporis, sed aperte de vinculo coniugali, invicem sibi uterque sexus obstringitur, Dominus rogatus utrum liceret quacumque causa dimittere ux quoniam propter duritiam cordis Israelitarum Moyses permisit libellum repudii, respondit atque ait: Non 25 stis, quia, qui fecit ab initio, masculum et feminam eos et dixit: Propter hoc dimittet homo patrem et trem et adhaerebit uxori suae, et erunt duo in una? Itaque iam non sunt duo, sed una caro. ergo Deus coniunxit, homo non separet. Certun 80 igitur masculum et feminam ita primitus instituto nunc homines duos diversi sexus videmus et nov unum autem dici vel propter coniunctionem vel pi tiplicamini et implete terram et dominamini eius, e unum autem dici vel propter coniunctionem vel pr

<sup>7)</sup> Gen. 1, 27; 28. 29) Mt. 19, 4 sqq.

<sup>22</sup> quac. ex causa v

ginem feminae, quae de masculi latere creata est. Nam apostolus per hoc primum, quod Deo instituente praessit, exemplum singulos quosque admonet, ut viri uxores as diligant.

## CAPUT XXIII.

5

n etiam in paradiso generandum fuisset, si nemo peccasset, vel utrum contra aestum libidinis pugnatura illic fuisset ratio castitatis.

Quisquis autem dicit non fuisse coituros nec genera10s, nisi peccassent, quid dicit, nisi propter numerosi10stem sanctorum necessarium hominis fuisse peccatum?
i enim non peccando soli remanerent, quia, sicut putant,
isi peccassent, generare non possent: profecto ut non
di duo iusti homines possent esse, sed multi, neces15sterium peccatum fuit. Quod si credere absurdum est,
15steret, etsi credendum, quod sanctorum numerus
15steret, etsi nemo peccasset, quantus nunc per Dei gra16steret, quantus nunc per Dei gra16steret, quantus nunc per Dei gra-

Et ideo illae nuptiae dignae felicitate paradisi, si pectum non fuisset, et diligendam prolem gignerent et puendam libidinem non haberent. Sed quo modo id fieri esset, nunc non est quo demonstretur exemplo. Nec leo tamen incredibile debet videri etiam illud unum sine 25 ta libidine voluntati potuisse servire, cui tot membra unc serviunt. An vero manus et pedes movemus, cum olumus, ad ea, quae his membris agenda sunt, sine ullo enisu, tanta facilitate, quanta et in nobis et in aliis viemus, maxime in artificibus quorumque operum corpo- 30

4) Eph. 5, 25; Col. 3, 19. 20) Lc. 20, 34.

<sup>7</sup> aestum V (38, 28); actum  $v \parallel 8$  ratio V; traditio v

ralium, ubi ad exercendam infirmiorem tardioremq naturam agilior accessit industria; et non credimus opus generationis filiorum, si libido non fuisset, qu peccato inoboedientiae retributa est, oboedienter hominib 5 ad voluntatis nutum similiter ut cetera potuisse illa mel bra servire? Nonne Cicero in libris de re publica, ct de imperiorum differentia disputaret et huius rei simi tudinem ex natura hominis adsumeret, ut filiis dixit i perari corporis membris propter oboediendi facilitate 10 vitiosas vero animi partes ut servos asperiore imper coherceri? Et utique ordine naturali animus anteponit corpori, et tamen ipse animus imperat corpori facili quam sibi. Verum tamen haec libido, de qua nunc di serimus, eo magis erubescenda extitit, quod animus in 15 nec sibi efficaciter imperat, ut omnino non libeat, n omni modo corpori, ut pudenda membra voluntas poti quam libido commoveat; quod si ita esset, pudenda n essent. Nunc vero pudet animum resisti sibi a corpor quod ei natura inferiore subiectum est. In aliis quip 20 affectionibus cum sibi resistit, ideo minus pudet, qui cum a se ipso vincitur, ipse se vincit; etsi inordinate a que vitiose, quia ex his partibus, quae rationi subici d bent, tamen a partibus suis ac per hoc, ut dictum et a se ipso vincitur. Nam cum ordinate se animus vinc 25 ut inrationabiles motus eius menti rationique subdantu ci tamen at illa Dec subdita est laudis atque vitate a se ipso vincitur. Nam cum ordinate se animus vinc 25 ut inrationabiles motus eius menti rationique subdantu si tamen et illa Deo subdita est, laudis atque virtut est. Minus tamen pudet, cum sibi animus ex vitiosis su partibus non obtemperat, quam cum ei corpus, quod alt rum ab illo est atque infra illum est et cuius sine il 30 natura non vivit, volenti iubentique non cedit. Sed cum alia membra retinentur voluntatis imperi sine quibus illa, quae contra voluntatem libidine concita

<sup>6</sup> nonne hoc  $V^2 \parallel 14$  extitit AF (39, 29); existit  $Vv \parallel 1$  inrationabiles scripsi (vol. I, 53, 14; 370, 11; 373, 9; 16); i rationales v

30

tur, id quod appetunt implere non possunt, pudicitia custoditur, non amissa, sed non permissa delectatione pec-cati. Hunc renisum, hanc repugnantiam, hanc voluntatis et libidinis rixam vel certe ad voluntatis sufficientiam libidinis indigentiam procul dubio, nisi culpabilis inoboedien- 5 tia poenali inoboedientia plecteretur, in paradiso nuptiae non haberent, sed voluntati membra, ut cetera, ita cuncta servirent. Ita genitale arvum vas in hoc opus creatum seminaret, ut nunc terram manus, et quod modo de hac re nobis volentibus diligentius disputare verecundia resi- 10 stit et compellit veniam honore praesato a pudicis auribus poscere, cur id fieret nulla causa esset, sed in omnia, quae de huius modi membris sensum cogitantis adtingequae de huius modi membris sensum cogitantis adtingerent, sine ullo timore obscenitatis liber sermo ferretur, nec ipsa verba essent, quae vocarentur obscena, sed quid- 15 quid inde diceretur, tam honestum esset, quam de aliis cum loquimur corporis partibus. Quisquis ergo ad has litteras inpudicus accedit, culpam refugiat, non naturam; facta denotet suae turpitudinis, non verba nostrae necessitatis; in quibus mihi facillime pudicus et religiosus lector 20 vel auditor ignoscit, donec infidelitatem refellam, non de fide rerum inexpertarum, sed de sensu expertarum argumentantem. Legit enim haec sine offensione, qui non exhorret apostolum horrenda feminarum flagitia reprehendentem, quae inmutaverunt naturalem usum in eum usum, 25 qui est contra naturam, praecipue quia nos non damnaqui est contra naturam, praecipue quia nos non damna-bilem obscenitatem nunc, sicut ille, commemoramus atque reprehendimus, sed in explicandis, quantum possumus, humanae generationis effectibus verba tamen, sicut ille, obscena vitamus.

<sup>8)</sup> Verg. Georg. 3, 136. 26) Rom. 1, 26.

<sup>7</sup> ut cetera ita mss; illa ut cetera  $v \parallel 21$  de om. V

Б

#### CAPUT XXIV.

Quod insontes homines et merito oboedientiae in para permanentes ita genitalibus membris usuri fuissen ad generationem prolis, sicut ceteris ad arbitrium voluntatis.

Seminaret igitur prolem vir, susciperet femina g talibus membris, quando id opus esset et quantum o esset, voluntate motis, non libidine concitatis. Ne enim ea sola membra movemus ad nutum, quae conpa 10 articulata sunt ossibus, sicut manus et pedes et digi verum etiam illa, quae mollibus remissa sunt nervis, o volumus, movemus agitando et porrigendo producimus torquendo flectimus et constringendo duramus, sicut sunt, quae in ore ac facie, quantum potest, voluntas 15 vet. Pulmones denique ipsi omnium, nisi medullar mollissimi viscerum et ob hoc antro pectoris commu ad spiritum ducendum ac remittendum vocemque emit dam seu modificandam, sicut folles fabrorum vel orga rum, flantis, respirantis, loquentis, clamantis, canta 20 serviunt voluntati. Omitto quod animalibus quibus naturaliter inditum est, ut tegmen, quo corpus omne vesti si quid in quocumque loco eius senserint abigendum, tantum moveant, ubi sentiunt, nec solum insidentes mus verum etiam haerentes hastas cutis tremore discuti Numquid quia id non potest homo, ideo Creator qui voluit animantibus donare non potuit? Sic ergo et homo potuit oboedientiam etiam inferiorum habere m brorum, quam sua inoboedientia perdidit. Neque e Deo difficile fuit sic illum condere, ut in eius carne e 30 illud non nisi eius voluntate moveretur, quod nunc libidine non movetur.

Nam et hominum quorundam naturas novimus i tum ceteris dispares et ipsa raritate mirabiles noni

<sup>24</sup> inhaer. A; sed cf. vol. I, 168, 1

t volunt de corpore facientium, quae alii nullo modo cossunt et audita vix credunt. Sunt enim, qui et aures noveant vel singulas vel ambas simul. Sunt qui totam caesariem capite inmoto, quantum capilli occupant, deponunt ad frontem revocantque cum volunt. Sunt qui 5 corum quae voraverint incredibiliter plurima et varia paululum praecordiis contrectatis tamquam de sacculo quod placuerit integerrimum proferunt. Quidam voces avium pecorumque et aliorum quorumlibet hominum sic imitantur atque exprimunt, ut, nisi videantur, discerni omnino 10 non possint. Nonnulli ab imo sine paedore ullo ita numerosos pro arbitrio sonitus edunt, ut ex illa etiam parte cantare videantur. Ipse sum expertus sudare hominem solere, cum vellet. Notum est quosdam flere, cum volunt, atque ubertim lacrimas fundere. Iam illud multo est interedibilius, quod plerique fratres memoria recentissima experti sunt. Presbyter fuit quidam Restitutus nomine in paroecia Calamensis ecclesiae. Quando ei placebat (rogabatur autem ut hoc faceret ab eis, qui rem mirabilem coram scire cupiebant), ad imitatas quasi lamentantis 20 cuiuslibet hominis voces ita se auferebat a sensibus et iacebat simillimus mortuo, ut non solum vellicantes atque cuiuslibet hominis voces ita se auferebat a sensibus et iacebat simillimus mortuo, ut non solum vellicantes atque pungentes minime sentiret, sed aliquando etiam igne ureretur admoto sine ullo doloris sensu nisi postmodum ex vulnere; non autem obnitendo, sed non sentiendo non 25 movere corpus eo probabatur, quod tamquam in defuncto nullus inveniebatur anhelitus; hominum tamen voces, si clarius loquerentur, tamquam de longinquo se audire postca referebat. Cum itaque corpus etiam nunc quibusdam, licet in carne corruptibili hanc aerumnosam ducen- 30 tibus vitam, ita in plerisque motionibus et affectionibus extra usitatum naturae modum mirabiliter serviat: quid causae est, ut non credamus ante inoboedientiae pecca-

<sup>11</sup> paedore Vfv; pedore  $A^1F$ ; pudore  $A^2 \parallel 18$  paroecia  $V^1v$ ; parocia  $V^2F$ ; parochia  $A \parallel q$ uando VA; qui quando v

tum corruptionisque supplicium ad propagandam p sine ulla libidine servire voluntati humanae humana bra potuisse? Donatus est itaque homo sibi, quia de Deum placendo sibi, et non oboediens Deo non 5 oboedire nec sibi. Hinc evidentior miseria, qua hom vivit ut vult. Nam si ut vellet viveret, beatum se pu sed nec sic tamen esset, si turpiter viveret.

## CAPUT XXV.

De vera beatitudine, quam temporalis vita non ol

Quamquam si diligentius adtendamus, nisi beatu vivit ut vult, et nullus beatus nisi iustus. Sed etiam iustus non vivet ut vult, nisi eo pervenerit, ubi mor offendi omnino non possit eique sit certum ita se futurum. Hoc enim natura expetit, nec plene atque 15 fecte beata erit nisi adepta quod expetit. Nunc quis hominum potest ut vult vivere, quando ipsum v non est in potestate? Vivere enim vult, mori co Quo modo ergo vivit ut vult, qui non vivit quamdiu Quod si mori voluerit, quo modo potest ut vult vivere, sed ut post mortem melius vivat: nondum ut vult vivit, sed cum ad id quod vult moriendo venerit. Verum ecce vivat ut vult, quoniam sibi ex sibique imperavit non velle quod non potest, atque 25 velle quod potest (sicut ait Terentius:

Quoniam non potest id fieri quod vis Id velis quod possis):

num ideo beatus est, quia patienter miser est? quippe vita si non amatur, non habetur. Porro si al

27) Ter. Andr. 2, 1, 5.

<sup>12</sup> vivit v 20 quod AF 27 possis mss; possit v

et habetur, ceteris omnibus rebus excellentius necesse est ametur, quoniam propter hanc amandum est quidquid aliud amatur. Porro si tantum amatur, quantum amari digna est (non enim beatus est, a quo ipsa beata vita non amatur ut digna est): fieri non potest, ut eam, qui 5 sic amat, non aeternam velit. Tunc igitur beata erit, quando aeterna erit.

## CAPUT XXVI.

Quod felicitas in paradiso viventium sine erubescendo appetitu generandi officium credenda sit implere 10 potuisse.

Vivebat itaque homo in paradiso sicut volebat, quamdiu hoc volebat quod Deus iusserat; vivebat fruens Deo, ex quo bono erat bonus; vivebat sine ulla egestate, ita semper vivere habens in potestate. Cibus aderat ne esu- 15 riret, potus ne sitiret, lignum vitae ne illum senecta dissolveret. Nihil corruptionis in corpore vel ex corpore ullas molestias ullis eius sensibus ingerebat. Nullus intrinsecus morbus, nullus ictus metuebatur extrinsecus. Summa in carne sanitas, in animo tota tranquillitas. Sicut 20 in paradiso nullus aestus aut frigus, sic in eius habitatore nulla ex cupiditate vel timore accidebat bonae voluntatis effensio. Nihil omnino triste, nihil erat inaniter laetum. Gaudium verum perpetuabatur ex Deo, in quem flagrabat caritas de corde puro et conscientia bona et fide non 25 ficta, atque inter se coniugum fida ex honesto amore societas, concors mentis corporisque vigilia et mandati sine labore custodia. Non lassitudo fatigabat etiosum, non somnus premebat invitum. In tanta facilitate rerum et felicitate hominum absit ut suspicemur non potuisse pro- 30

26) 1. Tim. 1, 5.

<sup>20</sup> animo mss; anima  $v \parallel 21$  sic V; ita  $Av \parallel 22$  accidebat mss (vol. I, 374, 17); acced. v

lem seri sine libidinis morbo, sed eo voluntatis nuta moverentur membra illa quo cetera, et sine ardoris inlecebroso stimulo cum tranquillitate animi et corporis nulla corruptione integritatis infunderetur gremio maritatis uxoris. Neque enim quia experientia probari non potestideo credendum non est, quando illas corporis partes non ageret turbidus calor, sed spontanea potestas, sicut opos esset, adhiberet, ita tunc potuisse utero coniugis salva integritate feminei genitalis virile semen inmitti, sicut nune 10 potest eadem integritate salva ex utero virginis fluxamenstrui cruoris emitti. Eadem quippe via posset illed inici, qua hoc potest eici. Ut enim ad pariendum non doloris gemitus, sed maturitatis inpulsus feminea viscent relaxaret, sic ad fetandum et concipiendum non libididis appetitus, sed voluntarius usus naturam utramque coniungeret. De rebus loquimur nunc pudendis et ido, quamvis, antequam earum puderet, quales esse potuissent coniciamus ut possumus, tamen necesse est, ut nostra disputatio magis frenetur ea, quae nos revocat, verecuntur. Nam cum id quod dico nec ipsi experti fuerint, qua experiri potuerunt (quoniam praeoccupante peccato exilimade paradiso ante meruerunt, quam sibi in opere serenda propaginis tranquillo arbitrio convenirent), quo modo nunci cum ista commemorantur, sensibus occurrit humanis ma experientia libidinis turbidae, non coniectura placidae voluntatis? Hinc est quod inpedit loquentem pudor, etsi nos deficiat ratio cogitantem. Verum tamen omnipotenti Doquimon ac summe bono creatori omnium naturarum, vo oluntatum autem bonarum adiutori et remuneratori, malarum autem relictori et damnatori, utrarumque ordinatori, non defuit utique consilium, quo certum numerum civium in sua sapientia praedestinatum etiam ex damnato genere humano suae civitatis impleret, non eos iam meritis, quando quidem universa massa tamquam in vitiata radicadamnata est, sed gratia discernens et liberatis non solum

10

e ipsis, verum etiam de non liberatis, quid eis largiatur, stendens. Non enim debita, sed gratuita bonitate tunc e quisque agnoscit erutum malis, cum ab eorum hominum consortio fit inmunis, cum quibus illi iuste esset poena communis. Cur ergo non crearet Deus, quos pectaturos esse praescivit, quando quidem in eis et ex eis, et quid eorum culpa mereretur, et quid sua gratia donaretur, posset ostendere, nec sub illo creatore ac dispositore perversa inordinatio delinquentium rectum perverteret ordinem rerum?

## CAPUT XXVII.

De peccatoribus, et angelis et hominibus, quorum perver-sitas non perturbat providentiam.

Proinde peccatores, et angeli et homines, nihil agunt, quo inpediantur magna opera Domini, exquisita in omnes 15 voluntates eius, quoniam qui providenter atque omnipotenter sua cuique distribuit, non solum bonis, verum etiam malis bene uti novit. Ac per hoc propter meritum primae malae voluntatis ita damnato atque obdurato angelo malo, ut iam bonam voluntatem ulterius non haberet, 20 bene utens Deus cur non permitteret, ut ab illo primus homo, qui rectus, hoc est bonae voluntatis, creatus fuerat, temptaretur? Quando quidem sic erat institutus, ut, si de adiutorio Dei fideret bonus homo, malum angelum vinceret; si autem creatorem atque adiutorem Deum su-25 perbe sibi placendo desereret, vinceretur; meritum bonum habens in adiuta divinitus voluntate recta, malum vero in deserente Deum voluntate perversa. Quia et ipsum fidere de adiutorio Dei non quidem posset sine adiutorio Dei, nec tamen ideo ab his divinae gratiae beneficiis sibi pla-30

16) Ps. 110, 2.

V; prov. Dei v | 6 et ex] uel ex F | 13 prouidentiam

cendo recedere non babebat in potestate. Nam sicut hac carne vivere sine adiumentis alimentorum in potesta non est, non autem in ea vivere in potestate est, que faciunt qui se ipsos necant: ita bene vivere sine adiutor.

5 Dei etiam in paradiso non erat in potestate; erat auta in potestate male vivere, sed beatitudine non permansum et poena iustissima secutura. Cum igitur huius futa casus humani Deus non esset ignarus, cur eum non sinem invidi angeli malignitate temptari? nullo modo quide 10 quod vinceretur incertus, sed nihilo minus praescius que ab eius semine adiuto sua gratia idem ipse diabolus fuer sanctorum gloria maiore vincendus. Ita factum est, nec Deum aliquid futurorum lateret, nec praesciem quemquam peccare conpelleret et, quid interesset int 15 propriam cuiusque praesumptionem et suam tuitionel angelicae et humanae rationali creaturae consequenti e perientia demonstraret. Quis enim audeat credere a dicere, ut neque angelus neque homo caderet, in I potestate non fuisse? Sed hoc eorum potestati mah 20 non auferre atque ita, et quantum mali eorum superi et quantum boni sua gratia valeret, ostendere.

# CAPUT XXVIII.

De qualitate duarum civitatum, terrenae atque caelest

Fecerunt itaque civitates duas amores duo, terrens 25 scilicet amor sui usque ad contemptum Dei, caeleste vero amor Dei usque ad contemptum sui. Denique i in se ipsa, haec in Domino gloriatur. Illa enim quae ab hominibus gloriam; huic autem Deus conscientiae tes maxima est gloria. Illa in gloria sua exaltat caput suu 30 haec dicit Deo suo: Gloria mea et exaltans caput meu Illi in principibus eius vel in eis quas subiugat nationil

<sup>30)</sup> Ps. 3, 4.

<sup>30</sup> exaltas AF

dominandi libido dominatur; in hac serviunt invicem in caritate et praepositi consulendo et subditi obtemperando. Illa in suis potentibus diligit virtutem suam; haec dicit Deo suo: Diligam te, Domine, virtus mea. Ideoque in illa sapientes eius secundum hominem viventes aut cor-5 poris aut animi sui bona aut utriusque sectati sunt, aut qui potuerunt cognoscere Deum, non ut Deum honoraverunt aut gratias egerunt, sed evanuerunt in cogitationibus suis, et obscuratum est insipiens cor eorum; dicentes se esse sapientes (id est dominante sibi superbia in sua 10 supentia sese extollentes) stulti facti sunt et inmutaverunt gloriam incorruptibilis Dei in similitudinem imaginis corruptibilis hominis et volucrum et quadrupedum et serpentium (ad huiusce modi enim simulacra adoranda vel duces populorum vel sectatores fuerunt), et coluerunt 15 atque servierunt creaturae potius quam Creatori, qui est benedictus in saecula; in hac autem nulla est hominis sapientia nisi pietas, qua recte colitur verus Deus, id expectans praemium in societate sanctorum non solum hominum, verum etiam angelorum, ut sit Deus omnia in 20 omnibus.

#### LIBER XV.

#### CAPUT I.

25

De duobus ordinibus generationis humanae in diversos fines ab initio procurrentis.

De felicitate paradisi vel de ipso paradiso et de vita ibi primorum hominum eorumque peccato atque supplicio multi multa senserunt, multa dixerunt, multa litteris man- 30

4) Ps. 17, 2. 17) Rom. 1, 21 sqq. 21) 1. Cor. 15, 28.

<sup>8</sup> vel v

daverunt. Nos quoque secundum scripturas sanctas v quod in eis legimus vel quod ex eis intellegere potuim earum congruentes auctoritati de his rebus in superior bus libris diximus. Enucleatius autem si ista quaerantu 5 multiplices atque multimodas pariunt disputationes, qua pluribus intexendae sint voluminibus, quam hoc opu tempusque deposcit, quod non ita largum habemus, ut is omnibus, quae possunt requirere otiosi et scrupulosi paratiores ad interrogandum quam capaciores ad intel 10 legendum, nos oporteat inmorari. Arbitror tamen satu nos iam fecisse magnis et difficillimis quaestionibus di initio vel mundi vel animae vel ipsius generis humani quod in duo genera distribuimus, unum eorum, qui secundum hominem, alterum eorum, qui secundum Deum 15 vivunt; quas etiam mystice appellamus civitates duas, ho est duas societates hominum, quarum est una quae prae destinata est in aeternum regnare cum Deo, altera aeter num supplicium subire cum diabolo. Sed iste finis es earum, de quo post loquendum est. Nunc autem quo niam de exortu earum sive in angelis, quorum numeru ignoratur a nobis, sive in duobus primis hominibus sati dictum est, iam mihi videtur earum adgrediendus excur sus, ex quo illi duo generare coeperunt, donec homine generare cessabunt. Hoc enim universum tempus siv saeculum, in quo cedunt morientes succeduntque nascel tes, istarum duarum civitatum, de quibus disputamus, ec cursus est. cursus est.

Natus est igitur prior Cain ex illis duobus gener humani parentibus, pertinens ad hominum civitatem, p sterior Abel, ad civitatem Dei. Sicut enim in uno homin quod dixit apostolus, experimur, quia non primum que spiritale est, sed quod animale, postea spiritale (una unusquisque, quoniam ex damnata propagine exorito

<sup>32) 1.</sup> Cor. 15, 46.

<sup>6</sup> sunt  $v \parallel 8$  scrup. Vv; scrip.  $RAFe \parallel 33$  ex adam na

primo sit necesse est ex Adam malus atque carnalis; quod si in Christum renascendo profecerit, post erit bonus et spiritalis): sic in universo genere humano, cum primum duae istae coeperunt nascendo atque moriendo procurrere civitates, prior est natus civis huius saeculi, 5 posterius autem isto peregrinus in saeculo et pertinens ad civitatem Dei, gratia praedestinatus gratia electus, gratia peregrinus deorsum gratia civis sursum. Nam quantum ad ipsum adtinet, ex eadem massa oritur, quae originaliter est tota damnata; sed tamquam figulus Deus 10 (hanc enim similitudinem non inpudenter, sed prudenter introducit apostolus) ex eadem massa fecit aliud vas in honorem, aliud in contumeliam. Prius autem factum est vas in contumeliam, post vero alterum in honorem, quia et in ipso uno, sicut iam dixi, homine prius est repro- 15 bum, unde necesse est incipiamus et ubi non est necesse ut remaneamus, posterius vero probum, quo proficientes veniamus et quo pervenientes maneamus. Proinde non quidem omnis homo malus erit bonus, nemo tamen erit bonus qui non erat malus; sed quanto quisque citius 20 mutatur in melius, hoc in se facit nominari, quod adprehendit, celerius et posteriore cooperit vocabulum prius. Scriptum est itaque de Cain, quod condiderit civitatem; Abel autem tamquam peregrinus non condidit. Superna est enim sanctorum civitas, quamvis hic pariat cives, in 25 quibus peregrinatur, donec regni eius tempus adveniat, cum congregatura est omnes in suis corporibus resurgentes, quando eis promissum dabitur regnum, ubi cum suo principe rege saeculorum sine ullo temporis fine regnabunt. regnabunt. 30

13) Rom. 9, 21.

Parr.; sed cf. 54, 32; 59, 10; c. 21 sub fin.  $\parallel$  6 posterior  $v \parallel$  11 inpud. VR; inprud. Av

# CAPUT II.

De filiis carnis et filiis promissionis.

Umbra sane quaedam civitatis huius et imago phetica ei significandae potius quam praesentandae 5 vivit in terris, quo eam tempore demonstrari oport et dicta est etiam ipsa civitas sancta merito signific imaginis, non expressae, sicut futura est, veritatis. hac imagine serviente et de illa, quam significat, l civitate sic apostolus ad Galatas loquitur: Dicite 10 inquit, sub lege volentes esse legem non audistis? ptum est enim, quod Abraham duos filios habuit, i de ancilla et unum de libera. Sed ille quidem, qu ancilla, secundum carnem natus est; qui autem c bera, per repromissionem; quae sunt in allegoria. 15 enim sunt duo testamenta, unum quidem a monte in servitutem generans, quod est Agar; Sina enim est in Arabia, quae coniuncta est huic quae nun Hierusalem; servit enim cum filiis suis. Quae a sursum est Hierusalem, libera est, quae est mater no 20 Scriptum est enim: Laetare sterilis, quae non p erumpe et exclama, quae non parturis; quoniam : filii desertae, magis quam eius quae habet virum. autem, fratres, secundum Isaac promissionis filii si Sed sicut tunc, qui secundum carnem natus fuerat, 25 sequebatur eum, qui secundum spiritum: ita et 1 Sed quid dicit scriptura? Eice ancillam et filium non enim heres erit filius ancillae cum filio lib Nos autem, fratres, non sumus ancillae filii, sed lib qua libertate Christus nos liberavit. Haec forma 30 legendi de apostolica auctoritate descendens locum

29) Gal. 4, 21 sqq.

<sup>17</sup> qui coniunctus est  $v \parallel 19$  nostra VRAFef (progr. p omnium nostrum  $v \parallel 21$  et exclama VAF (l. 18, c. 29); e ma Rv

aperit, quem ad modum scripturas duorum testamentorum, veteris et novi, accipere debeamus. Pars enim quaedam terrenae civitatis imago caelestis civitatis effecta est, non se significando, sed alteram, et ideo serviens. Non enim propter se ipsam, sed propter aliam significandam est in-5 stituta, et praecedente alia significatione et ipsa praefigurans praefigurata est. Namque Agar ancilla Sarrae eiusque filius imago quaedam huius imaginis fuit; et quoniam transiturae erant umbrae luce veniente, ideo dixit libera Sarra, quae significabat liberam civitatem, cui rur-10 sus alio modo significandae etiam illa umbra serviebat: Eice ancillam et filium eius; non enim heres erit filius ancillae cum filio meo Isaac, quod ait apostolus: Cum filio liberae. Invenimus ergo in terrena civitate duas formas, unam suam praesentiam demonstrantem, alteram 15 formas, unam suam praesentiam demonstrantem, alteram 15 caelesti civitati significandae sua praesentia servientem. Parit autem cives terrenae civitatis peccato vitiata natura, caelestis vero civitatis cives parit a peccato naturam liberans gratia; unde illa vocantur vasa irae, ista vasa misericordiae. Significatum est hoc etiam in duobus filiis 20 Abrahae, quod unus de ancilla, quae dicebatur Agar, secundum carnem natus est Ismael, alter est autem de Sarra libera secundum repromissionem natus Isaac. Uterque quidem de semine Abrahae; sed illum genuit demonstrans consuetudo naturam, illum vero dedit promissio significans 25 gratiam; ibi humanus usus ostenditur, hic divinum beneficium commendatur. cium commendatur.

## CAPUT III.

De sterilitate Sarrae, quam Dei gratia fecundavit.

Sarra quippe sterilis erat et desperatione prolis sal- 30 tem de ancilla sua concupiscens habere, quod de se ipsa

13) Gen. 21, 10. 20) Rom. 9, 22 sq.

<sup>22</sup> alter est VRA; est om.  $v \parallel 25$  illum vero VRA (65, 1; I, 100, 18; 142, 22 etc.); istum vero v

non se posse cernebat, dedit eam fetandam viro, de q parere voluerat nec potuerat. Exegit itaque etiam : debitum de marito utens iure suo in utero alieno. Nat est ergo Ismael, sicut nascuntur homines, permixtica sexus utriusque, usitata lege naturae. Ideo dictum es Secundum carnem; non quod ista beneficia Dei non si aut non illa operetur Deus, cuius opifex sapientia adtigit, sicut scriptum est, a fine usque in finem fortiter disponit omnia suaviter; sed ubi significandum fuerat D donum, quod indebitum hominibus gratia largiretur, s oportuit dari filium, quem ad modum naturae non debitum excursibus. Negat enim natura iam filios tali com batur excursibus. Negat enim natura iam filios tali con mixtioni maris et feminae, qualis esse poterat Abrahae (Sarrae in illa iam aetate, etiam mulieris accedente ster litate, quae nec tunc parere potuit, quando non aeta fecunditati, sed aetati fecunditas defuit. Quod ergo natura sic affectae fructus posteritatis non debebatur, significa quod natura generis humani peccato vitiata ac per ho iure damnata nihil verae felicitatis in posterum merebatur lilios gratiae, cives civitatis liberae, socios pacis aeterna ubi sit non amor propriae ac privatae quodam mod voluntatis, sed communi eodemque inmutabili bono gauder atque ex multis unum cor faciens, id est perfecte col cors oboedientia caritatis. 25 cors oboedientia caritatis.

### CAPUT IV.

De terrenae civitatis vel concertatione vel pace.

Terrena porro civitas, quae sempiterna non erit (n que enim, cum extremo supplicio damnata fuerit, ia 30 civitas erit), hic habet bonum suum, cuius societate la

9) Sap. 8, 1.

<sup>6</sup> secundum hominem  $AF \parallel 8$  in V; ad  $v \parallel 29$  in extremo

tur, qualis esse de talibus laetitia rebus potest. Et ioniam non est tale bonum, ut nullas angustias faciat natoribus suis, ideo civitas ista adversus se ipsam plerumie dividitur litigando, bellando atque pugnando et aut iortiferas aut certe mortales victorias requirendo. Nam 5 x quacumque sui parte adversus alteram sui partem belindo surrexerit, quaerit esse victrix gentium, cum sit aptiva vitiorum; et si quidem, cum vicerit, superbius xtollitur, etiam mortifera; si vero condicionem cogitans asusque communes magis quae accidere possunt adversis 10 mgitur, quam eis quae provenerunt secundis rebus inflatur, tantummodo mortalis est ista victoria. Neque enim semper dominari poterit permanendo eis, quos potuerit subiugare vincendo. Non autem recte dicitur ea bona non esse, quae concupiscit haec civitas. quando est et 15 subiugare vincendo. Non autem recte dicitur ea bona non esse, quae concupiscit haec civitas, quando est et 15 psa in suo humano genere melior. Concupiscit enim terrenam quandam pro rebus infimis pacem; ad eam namque desiderat pervenire bellando; quoniam si vicerit et qui resistat non fuerit, pax erit, quam non habebant partes in vicem adversantes et pro his rebus, quas simul 20 habere non poterant, infelici egestate certantes. Hanc pacem requirunt laboriosa bella, hanc adipiscitur quae putatur gloriosa victoria. Quando autem vincunt qui causa iustiore pugnabant, quis dubitet gratulandam esse victoriam et provenisse optabilem pacem? Haec bona 25 sunt et sine dubio Dei dona sunt. Sed si neglectis melioribus, quae ad supernam pertinent civitatem, ubi erit victoria in aeterna et summa pace secura, bona ista sic concupiscuntur, ut vel sola esse credantur vel his, quae meliora creduntur, amplius diligantur: necesse est 30 miseria consequatur et quae inerat augeatur.

<sup>4</sup> belligerando  $R \parallel 11$  provenerint  $v \parallel 14$  dicuntur v

#### CAPUT V.

De primo terrenae civitatis auctore fratricida, cuius impietati Romanae urbis conditor germani caede responderit.

Primus itaque fuit terrenae civitatis conditor fratricida; nam suum fratrem civem civitatis aeternae in hat terra peregrinantem invidentia victus occidit. Unde mirandum non est, quod tanto post in ea civitate condenda, quae fuerat huius terrenae civitatis, de qua loquimur, caput futura et tam multis gentibus regnatura, huic primo exemplo et, ut Graeci appellant, ἀρχετύπφ quaedam sui generis imago respondit. Nam et illic, sicut ipsum facinus quidam poeta commemoravit illorum,

Fraterno primi maduerunt sanguine muri.

- fratre Romulo Romana testatur historia; nisi quod isti terrenae civitatis ambo cives erant. Ambo gloriam de Romanae rei publicae institutione quaerebant, sed ambo eam tantam, quantam, nisi unus esset, habere non pot dominaretur, si eius potestas vivo consorte minueretur. Ut ergo totam dominationem haberet unus, ablatus est socius, et scelere crevit in peius, quod innocentia minus esset et melius. Hi autem fratres Cain et Abel non 25 habebant ambo inter se similem rerum terrenarum cupiditatem, nec in hoc alter alteri invidit, quod eius dominatus fieret angustior, qui alterum occidit, si ambo dominarentur (Abel quippe non quaerebat dominationem in ea civitate, quae condebatur a fratre), sed invidentia illa 30 diabolica, qua invident bonis mali, nulla alia causa, nisi
  - 14) Lucan. 1, 95.

<sup>19</sup> nisi scripsi (Lucan. 1, 111; Non cepit fortuna duos); si mss v || non om. R (nescio an recte; tum si retinendum)

quia illi boni sunt, illi mali. Nullo enim modo fit minor accedente seu permanente consorte possessio bonitatis, immo possessio bonitas, quam tanto latius, quanto concordius individua sociorum possidet caritas. Non habebit denique istam possessionem, qui eam noluerit habere 5 communem, et tanto eam reperiet ampliorem, quanto amplius ibi potuerit amare consortem. Illud igitur, quod inter Remum et Romulum exortum est, quem ad modum adversus se ipsam terrena civitas dividatur, ostendit; quod autem inter Cain et Abel, inter duas ipsas civitates, Dei 10 et hominum, inimicitias demonstravit. Pugnant ergo inter se mali et mali; item pugnant inter se mali et boni: boni vero et boni, si perfecti sunt, inter se pugnare non possunt. Proficientes autem nondumque perfecti ita possunt, ut bonus quisque ex ea parte pugnet contra alterum, qua 15 etiam contra semet ipsum; et in uno quippe homine caro concupiscit adversus spiritum et spiritus adversus carnem. Concupiscentia ergo spiritalis contra alterius potest pugnare carnalem vel concupiscentia carnalis contra alterius spiritalem, sicut inter se pugnant boni et mali; vel 20 certe ipsae concupiscentiae carnales inter se duorum bonorum, nondum utique perfectorum, sicut inter se pugnant mali et mali, donec eorum, qui curantur, ad ultimam victoriam sanitas perducatur.

# CAPUT VI.

25

De languoribus, quos ex poena peccati etiam cives civitatis Dei in huius vitae peregrinatione patiuntur et a quibus Deo medente sanantur.

Languor est quippe iste, id est illa inoboedientia, de qua in libro quarto decimo disseruimus, primae inoboe- 30 dientiae supplicium, et ideo non natura, sed vitium; propier quod dicitur proficientibus bonis et ex side in hac

18) Gal. 5, 17. 30) C. 1; 11 etc.

<sup>32</sup> et om. RA

AUG. DE CIV. DEI. IL

peregrinatione viventibus: In vicem onera vestra porta et sic adimplebitis legem Christi; item alibi dicitur: Ca ripite inquietos, consolamini pusillanimes, suscipite inf mos, patientes estote ad omnes; videte ne quis malu 5 pro malo alicui reddat; item alio loco: Si praeoccupati fuerit homo in aliquo delicto, vos, qui spiritales esta instruite huius modi in spiritu mansuetudinis, intender te ipsum, ne et tu tempteris; et alibi: Sol non occid super iracundiam vestram; et in evangelio: Si peccaver 10 in te frater tuus, corripe eum inter te et ipsum; itel de peccatis, in quibus multorum cavetur offensio, aposto lus dicit: Peccantes coram omnibus argue, ut ceteri to morem habeant. Propter hoc et de venia in vicem dand multa praecipiuntur et magna cura propter tenendam para cura propter tenend debita, quae illi fuerant relaxata, quoniam debitum den riorum centum conservo suo non relaxavit; qua similit dine proposita Dominus Iesus adiecit atque ait: Sic 20 vobis faciet Pater vester caelestis, si non dimiseri unusquisque fratri suo de cordibus vestris. Hoc mo curantur cives civitatis Dei in hac terra peregrinantes paci supernae patriae suspirantes. Spiritus autem sanct operatur intrinsecus, ut valeat aliquid medicina, quae 3 25 hibetur extrinsecus. Alioquin etiamsi Deus ipse ute creatura sibi subdita in aliqua specie humana sensus a loquatur humanos, sive istos corporis sive illos, quos is simillimos habemus in somnis, nec interiore gratia me tem regat atque agat, nihil prodest homini omnis praes a catio veritatis. Facit autem hoc Deus a vasis misericordi

<sup>2)</sup> Gal. 6, 2. 5) 1. Thess. 5, 14 sq. 8) Gal. 6, 1. 9) Eq. 4, 26. 10) Mt. 18, 15. 13) 1. Tim. 5, 20. 15) Hebr. 12, 21) Mt. 18, 35.

<sup>10</sup> ipsum mss; ips. solum  $v \parallel 12$  ut cet. VRAF (idemy Cypr. test. 3, 77 et fragm. Fris.); ut et cet.  $v \parallel 15$  terror m terror est v

e vasa discernens, dispensatione qua ipse novit multum culta, sed tamen iusta. Ipso quippe adiuvante mirabilis et latentibus modis, cum peccatum quod habitat in embris nostris, quae potius iam poena peccati est, sicut ostolus praecipit, non regnat in nostro mortali corpore 5 oboediendum desideriis eius nec ei membra nostra lut iniquitatis arma exhibemus, convertitur ad mentem n sibi ad mala, Deo regente, consentientem et eam gentem tranquillius nunc habebit, postea sanitate percta atque inmortalitate percepta homo sine ullo peccato 10 aeterna pace regnabit.

### CAPUT VII.

le causa et pertinacia sceleris Cain, quem a facinore concepto nec Dei sermo revocavit.

Sed hoc ipsum, quod sicut potuimus exposuimus, 15 um Deus locutus esset ad Cain eo more, quo cum priis hominibus per creaturam subiectam velut eorum soius forma congrua loquebatur, quid ei profuit? Nonne
onceptum scelus in necando fratre etiam post verbum
ivinae admonitionis implevit? Nam cum sacrificia discre20 isset amborum, in illius respiciens, huius despiciens, quod
on dubitandum est potuisse 'cognosci signo aliquo adtetante visibili, et hoc ideo fecisset Deus, quia mala erant
pera huius, fratris vero eius bona: contristatus est Cain
alde et concidit facies eius. Sic enim scriptum est: Et 25
'ixit Dominus ad Cain: Quare tristis factus es et quare
oncidit facies tua? Nonne si recte offeras, recte autem
on dividas, peccasti? Quiesce; ad te enim conversio
ius, et tu dominaberis illius. In hac admonitione vel
nonitu, quem Deus protulit ad Cain, illud quidem quod 30

<sup>7)</sup> Rom. 6, 12 sq. 29) Gen. 4, 6 sq.

<sup>29</sup> admonitione, quam v (omisso vel monitu)

dictum est: Nonne si recte offeras, recte autem non vidas, peccasti? quia non elucet cur vel unde sit dicti multos sensus peperit eius obscuritas, cum divinar scripturarum quisque tractator secundum fidei regulam 5 conatur exponere. Recte quippe offertur sacrificium, confertur Deo vero, cui uni tantummodo sacrificand offertur Deo vero, cui uni tantummodo sacrificandi est. Non autem recte dividitur, dum non discernum recte vel loca vel tempora vel res ipsae quae offerunt vel qui offert et cui offertur vel hi, quibus ad vescende 10 distribuitur quod oblatum est, ut divisionem hic discreti nem intellegamus; sive cum offertur, ubi non oportet a quod non ibi, sed alibi oportet, sive cum offertur, quan non oportet aut quod non tunc, sed alias oportet, si cum offertur, quod nusquam et numquam penitus debu 15 sive cum electiora sibi eiusdem generis rerum tenet hom quam sunt ea, quae offert Deo, sive eius rei, quae obla est, fit particeps profanus aut quilibet quem fas non e fieri. In quo autem horum Deo displicuerit Cain, faci non potest inveniri. Sed quoniam Iohannes apostolus, cu 20 de his fratribus loqueretur: Non sicut Cain, inquit, e maligno erat et occidit fratrem suum; et cuius r gratia occidit? Quia opera illius maligna fuerunt, fr maligno erat et occidit fratrem suum; et cuius r gratia occidit? Quia opera illius maligna fuerunt, fr tris autem eius iusta: datur intellegi propterea Deu non respexisse in munus eius, quia hoc ipso male di 25 debat, dans Deo aliquid suum, sibi autem se ipsum. Qu omnes faciunt, qui non Dei, sed suam sectantes volunt tem, id est non recto, sed perverso corde viventes, ( ferunt tamen Deo munus, quo putant eum redimi, eorum non opituletur sanandis pravis cupiditatibus, s 80 explendis. Et hoc est terrenae proprium civitatis, Dei vel deos colere, quibus adiuvantibus regnet in victoriis

23) 1. Io. 3, 12.

<sup>14</sup> cum  $V^1R$ ; cum id  $v \parallel$  16 siue VRA; sive cum  $v \parallel$  ex maligno VRA sec. Graec.; qui ex m.  $Fv \parallel$  22 occidit eu  $v \parallel$  23 eius VR; om. AF; illius v

pace terrena, non caritate consulendi, sed dominandi cupiditate. Boni quippe ad hoc utuntur mundo, ut fruantur Deo; mali autem contra, ut fruantur mundo, uti volunt Deo; qui tamen eum vel esse vel res humanas curare iam credunt. Sunt enim multo deteriores, qui ne 5 hoc quidem credunt. Cognito itaque Cain quod super eius germani sacrificium, nec super suum respexerat Deus, utique fratrem bonum mutatus imitari, non elatus debuit aemulari. Sed contristatus est et concidit facies eius. Hoc peccatum maxime arguit Deus, tristitiam de alterius 10 bonitate, et hoc fratris. Hoc quippe arguendo interrogavit dicens: Quare contristatus es, et quare concidit facies tua? Quia enim fratri invidebat, Deus videbat et hoc arguebat. Nam hominibus, quibus absconditum est cor alterius, esse posset ambiguum et prorsus incertum, utrum 15 illa tristitia malignitatem suam, in qua se Deo displicuisse didicerat, an fratris doluerit bonitatem, quae Deo placuit, cum in sacrificium eius aspexit. Sed rationem reddens Deus, cur eius oblationem accipere noluerit, ut sibi ipse potius merito quam ei frater inmerito displiceret, cum 20 esset iniustus non recte dividendo, hoc est non recte vivendo, et indignus cuius adprobaretur oblatio, quam esset iniustior, quod fratrem iustum gratis odisset, ostendit.

Non tamen eum dimittens sine mandato sancto, iusto

Non tamen eum dimittens sine mandato sancto, iusto et bono: Quiesce, inquit; ad te enim conversio eius, et 25 tu dominaberis illius. Numquid fratris? Absit. Cuius igitur, nisi peccati? Dixerat enim: Peccasti, tum deinde addidit: Quiesce; ad te enim conversio eius, et tu dominaberis illius. Potest quidem ita intellegi ad ipsum hominem conversionem esse debere peccati, ut nulli alii quam 30 sibi sciat tribuere debere quod peccat. Haec est enim salubris paenitentiae medicina et veniae petitio non incongrua, ut, ubi ait: Ad te enim conversio eius, non subaudiatur "erit", sed "sit"; praecipientis videlicet, non

<sup>5</sup> ne VR; nec Av

praedicentis modo. Tunc enim dominabitur quisque peccato, si id sibi non defendendo praeposuerit, sed paenitendo subiecerit; alioquin et illi serviet dominanti, si patrocinium adhibuerit accedenti. Sed ut peccatum intellegatur concupiscentia ipsa carnalis, de qua dicit apostolus: Caro concupiscit adversus spiritum, in cuius carnis fructibus et invidiam commemorat, qua utique Cain stimulabatur et accendebatur in fratris exitium: bene subauditur "erit", id est: Ad te enim conversio eius erit, et 10 tu dominaberis illius. Cum enim commota fuerit pars tu dominaberis illius. Cum enim commota fuerit pari ipsa carnalis, quam peccatum appellat apostolus, ubi dicit: Non ego operor illud, sed quod habitat in me peccatum (quam partem animi etiam philosophi dicunt esse vitiosam, non quae mentem debeat trahere, sed cui mens to debeat imperare eamque ab inlicitis operibus ratione co-hibere); — cum ergo commota fuerit ad aliquid perperam committendum, si quiescatur et obtemperetur dicenti apostolo: Nec exhibueritis membra vestra arma iniquitatis peccato, ad mentem domita et victa convertivur, ut subditae ratio dominetur. Hoc praecepit Deus huic, qui facibus invidiae inflammabatur in fratrem et quem debuerat imitari, cupiebat auferri. Quiesce, in quit; manus ab scelere contine, non regnet peccatum is tuo mortali corpore ad oboediendum desideriis eius, nes exhibeas membra tua iniquitatis arma peccato. Ad to enim conversio eius, dum non adiuvatur relaxando, ses quiescendo frenatur; et tu dominaberis illius, ut, cum forinsecus non permittitur operari, sub potestate menti regentis et benevolentis adsuescat etiam intrinsecus non moveri. Dictum est tale aliquid in eodem divino libro e de muliere, quando post peccatum Deo interrogante atqui de muliere, quando post peccatum Deo interrogante atquiudicante damnationis sententias acceperunt, in serpent diabolus et in se ipsis illa et maritus. Cum enim dixisse

<sup>6)</sup> Gal. 5, 17. 13) Rom. 7, 17. 19) Rom. 6, 13.

<sup>4</sup> accedenti Rbf; accid. VAv | 7 instim. V

i: Multiplicans multiplicabo tristitias tuas et gemitum uum, et in tristitiis paries filios, deinde addidit: Et ad irum tuum conversio tua, et ipse tui dominabitur. Quod lictum est ad Cain de peccato vel de vitiosa carnis concupiscentia, hoc isto loco de peccatrice femina; ubi intellegendum est virum ad regendam uxorem animo carnem regenti similem esse oportere. Propter quod dicit apostolus: Qui diligit uxorem suam, se ipsum diligit; nemo enim umquam carnem suam odio habuit. Sananda sunt enim haec sicut nostra, non sicut aliena damnanda. Sed 10 illud Dei praeceptum Cain sicut praevaricator accepit. Invalescente quippe invidentiae vitio fratrem insidiatus occidit. Talis erat terrenae conditor civitatis. Quo modo autem significaverit etiam Iudaeos, a quibus Christus occisus est pastor ovium hominum, quem pastor ovium pe- 15 corum praefigurabat Abel, quia in allegoria prophetica res est, parco nunc dicere, et quaedam hinc adversus Faustum Manichaeum dixisse me recolo.

## CAPUT VIII.

Quae ratio fuerit, ut Cain inter principia generis humani conderet civitatem.

Nunc autem defendenda mihi videtur historia, ne sit scriptura incredibilis, quae dicit aedificatam ab uno homine civitatem eo tempore, quo non plus quam viri quattuor vel potius tres, postea quam fratrem frater occidit, fuisse 25 videntur in terra, id est primus homo pater omnium et ipse Cain et eius filius Enoch, ex cuius nomine ipsa civitas nuncupata est. Sed hoc quos movet, parum considerant non omnes homines, qui tunc esse potuerunt, criptorem sacrae huius historiae necesse habuisse nomi- 30

3) Gen. 3, 16. 9) Eph. 5, 28 sq. 18) L. 12. C. 9.

<sup>23</sup> uno om.  $R \parallel$  homine om.  $A \parallel$  24 non om.  $VRA \parallel$  26 mo om. V

nare, sed eos solos, quos operis suscepti ratio postu Propositum quippe scriptoris illius fuit, per quem sa Spiritus id agebat, per successiones certarum gene num ex uno homine propagatarum pervenire ad Abi 5 ac deinde ex eius semine ad populum Dei, in quo c cto a ceteris gentibus praefigurarentur et praenuntiar omnia, quae de civitate, cuius aeternum erit regnu de rege eius eodemque conditore Christo in Spiritu videbantur esse ventura; ita ut nec de altera soc 10 hominum taceretur, quam terrenam dicimus civit quantum ei commemorandae satis esset, ut civitas etiam suae adversariae conparatione clarescat. Cun tur scriptura divina, ubi et numerum annorum, que homines vixerunt, commemorat, ita concludat, ut dic illo, de quo loquebatur: Et genuit filios et filias, et runt omnes dies illius vel illius quos vixit anni to mortuus est: numquid quia eosdem filios et filias nominat, ideo intellegere non debemus per tam n annos, quibus tunc in saeculi huius prima aetate vive 20 nasci potuisse plurimos homines, quorum coetibus possent etiam plurimae civitates? Sed pertinuit ad l quo ista inspirante conscripta sunt, has duas soci suis diversis generationibus primitus digerere atque a guere, ut seorsum hominum, hoc est secundum hon viventium, seorsum autem filiorum Dei, id est hon secundum Deum viventium, generationes contexer usque diluvium, ubi ambarum societatum discretio cretioque narratur; discretio quidem, quod aml separatim generationes commemorantur, unius fratr 30 Cain, alterius autem qui vocabatur Seth; natus q fuerat et ipse de Adam pro illo, quem frater of concretio autem, quia bonis in deterius declinantibus universi facti fuerant, ut diluvio delerentur, excepto mortuus est: numquid quia eosdem filios et filias

<sup>17)</sup> Gen. 5, 4 sq.

<sup>27</sup> usque ad v

usto, cui nomen erat Noe, et eius coniuge et tribus filiis totidemque nuribus, qui homines octo ex illa omnium vastatione mortalium per arcam evadere meruerunt.

Quod igitur scriptum est: Et cognovit Cain uxorem suam, et concipiens peperit Enoch; et erat aedificans 5 civitatem in nomine filii sui Enoch: non est quidem consequens, ut istum primum filium genuisse credatur. Neque enim hoc ex eo putandum est, quia dictus est cognovisse uxorem suam; quasi tunc se illi primitus concumbendo miscuisset. Nam et de ipso patre omnium 10 Adam non tunc solum hoc dictum est, quando conceptus est Cain, quem primogenitum videtur habuisse; verum etiam posterius eadem scriptura: Cognovit, inquit, Adam Evam uxorem suam, et concepit et peperit filium, et nominavit nomen illius Seth. Unde intellegitur ita solere illam scriptura loqui, quamvis non semper cum in ea legitur factos hominum fuisse conceptus, non tamen solum cum primum sibi sexus uterque miscetur. Nec illud necessario est argumento, ut primogenitum patri existimemus Enoch, quod eius nomine illa civitas nuncupata est. Non 20 enim ab re est, ut propter aliquam causam, cum et alios haberet, diligeret eum pater ceteris amplius. Neque enim et ludas primogenitus fuit, a quo Iudaea cognominata est et ludaei. Sed etiamsi conditori civitatis illius iste filius primus est natus, non ideo putandum est tunc a patre 25 conditae civitati namen sing impositum guando patra est. primus est natus, non ideo putandum est tunc a patre 25 conditae civitati nomen eius inpositum, quando natus est, quia nec constitui tunc ab uno poterat civitas, quae nihil est aliud quam hominum multitudo aliquo societatis vinculo conligata; sed cum illius hominis familia tanta numerositate cresceret, ut haberet iam populi quantitatem, tunc 30 potuit utique fieri, ut et constitueret et nomen primogeniti sui constitutae inponeret civitati. Tam longa quippe vita illorum hominum fuit, ut illic memoratorum, quorum

<sup>15)</sup> Gen. 4, 17; 25.

<sup>1</sup> cui Vv; cuius RAF

15

et anni taciti non sunt, qui vixit minimum ante diluvium, ad septingentos quinquaginta tres perveniret. Nam plures nongentos annos etiam transierunt, quamvis nemo ad mille pervenerit. Quis itaque dubitaverit per unius homisis aetatem tantum multiplicari potuisse genus humanum, ut esset unde constituerentur non una, sed plurimae civitates? Quod ex hoc conici facillime potest, quia ex une Abraham non multo amplius quadringentis annis numerositas Hebraeae gentis tanta procreata est, ut in exim 10 eiusdem populi ex Aegypto sescenta hominum milia fuisse referantur bellicae iuventutis; ut omittamus gentem limaeorum non pertinentem ad populum Israel, quam genuit frater eius Esau, nepos Abrahae, et alias natas ex semine ipsius Abrahae non per Sarram coniugem procreato.

CAPUT IX.

De longa vita hominum, quae fuit ante diluvium et de ampliore humanorum corporum forma.

Quam ob rem nullus prudens rerum existimator de bitaverit Cain non solum aliquam, verum etiam magnet 20 potuisse condere civitatem, quando in tam longum tempus protendebatur vita mortalium; nisi forte infidelium quispiam ex ipsa numerositate annorum nobis ingered quaestionem, qua vixisse tunc homines scriptum est in auctoritatibus nostris, et hoc neget esse credendum. It quippe non credunt etiam magnitudines corporum longo ampliores tunc fuisse quam nunc sunt. Unde et nobilissimus eorum poeta Vergilius de ingenti lapide, quem in agrorum limite infixum vir fortis illorum temporum pagnans et rapuit et cucurrit et intorsit et misit:

2) Gen. 5, 31. 11) Exod. 12, 37.

<sup>6</sup> constituerentur mss; constitueretur  $v \parallel 14$  procreato  $VR^1(?)AF$ ; procreatas  $v \parallel 24$  auctoribus v

Vix illum (inquit) lecti bis sex cervice subirent, Qualia nunc hominum producit corpora tellus,

gnificans maiora tunc corpora producere solere tellu-em. Quanto magis igitur temporibus recentioribus mundi nte illud nobile diffamatumque diluvium! Sed de cor- 5 orum magnitudine plerumque incredulos nudata per etustatem sive per vim fluminum variosque casus sepulra convincunt, ubi apparuerunt vel unde ceciderunt inredibilis magnitudinis ossa mortuorum. Vidi ipse non olus, sed aliquot mecum in Uticensi litore molarem homi- 10 is dentem tam ingentem, ut, si in nostrorum dentium modu- os minutatim concideretur, centum nobis videretur facere ntuisse. Sed illum gigantis alicuius fuisse crediderim. Nam praeter quod erant omnium multo quam nostra naiora tunc corpora, gigantes longe ceteris anteibant; sic- 15 it aliis deinde nostrisque temporibus rara quidem, sed umquam ferme defuerunt, quae modum aliorum plurimum accederent. Plinius Secundus, doctissimus homo, quanto magis magisque praeterit saeculi excursus, minora corpora naturam ferre testatur; quod etiam Homerum com- 20 memorat saepe carmine fuisse conquestum, non haec velut poetica figmenta deridens, sed in historicam fidem tam-quam miraculorum naturalium scriptor adsumens. Verum, ut dixi, antiquorum magnitudines corporum inventa ple-rumque ossa, quoniam diuturna sunt, etiam multo posterio- 25 ibus saeculis produnt. Annorum autem numerositas ziusque hominis, quae temporibus illis fuit, nullis nunc zibus documentis venire in experimentum potest. Nec amen ideo fides sacrae huic historiae deroganda est, cuius anto inpudentius narrata non credimus, quanto impleri 30 ertius praenuntiata conspicimus. Dicit tamen etiam idem linius esse adhuc gentem, ubi ducentos annos vivitur.

2) Aen. 12, 899 sq. 18) H. N. 7, 16. 32) H. N. 7, 48 (49).

<sup>29</sup> huic VFv (78, 15); huius RA | deneganda R

Si ergo humanarum vitarum diuturnitates, quas experti non sumus, hodie habere creduntur incognita nobis loca, cur non habuisse credantur et tempora? An vero credibile est alicubi esse quod hic non est, et incredibile est aliquando fuisse quod nunc non est?

## CAPUT X.

De differentia, qua inter Hebraeos et nostros codices videntur annorum numeri dissonare.

Quocirca etsi inter Hebraeos et nostros codices 10 ipso numero annorum nonnulla videtur esse distanti, quod ignoro qua ratione sit factum: non tamen tanta et, ut illos homines tam longaevos fuisse dissentiant. Nani ipse homo primus Adam, antequam gigneret filium, qui est appellatus Seth, ducentos triginta vixisse annos reperiores in codicibus nostris, in Hebraeis autem centum triginta perhibetur; sed postea quam eum genuit, septingentos vixisse legitur in nostris, octingentos vero in illis; atque ita in utrisque universitatis summa concordat. atque ita in utrisque universitatis summa concordat. Ac deinde per consequentes generationes antequam gignatur, 20 qui gigni commemoratur, minus vixisse apud Hebraess pater eius invenitur centum annos; sed postea quam est genitus idem ipse, centum minus quam in Hebraeis inveniuntur in nostris; atque ita et hinc et inde numeri universitas consonat. In sexta autem generatione nusquam 25 utrique codices discrepant. In septima vero, ubi ille qui natus est Enoch non mortuus, sed quod Deo placuerit translatus esse narratur, eadem dissonantia est, quae in superioribus quinque de centum annis antequam gigneret eum, qui ibi commemoratus est, filium, atque in summa 30 similis consonantia. Vixit enim annos, antequam trans

<sup>16)</sup> Gen. 5, 3 etc.

<sup>23</sup> et hinc RF; et om. VAv 1 29 atque ita in v

etur, secundum utrosque codices trecentos sexaginta nque. Octava generatio habet quidem nonnullam disitatem, sed minorem ac dissimilem ceteris. Mathusaquippe, quem genuit Enoch, antequam gigneret eum, in ipso ordine sequitur, secundum Hebraeos non 5 tum minus, sed viginti amplius vixit annos; qui rurin nostris, postea quam eum genuit, reperiuntur ad, et in utrisque sibi summa universi numeri occurrit. sola nona generatione, id est in annis Lamech, filii thusalae, patris autem Noe, summa universitatis discre- 10, sed non plurimum. Viginti enim et quattuor annos s vixisse in Hebraeis quam in nostris codicibus inveni. Namque antequam gigneret filium, qui vocatus est 2, sex minus habet in Hebraeis quam in nostris; postea 0 quam eum genuit, triginta amplius in eisdem quam 15 nostris. Unde sex illis detractis restant viginti quatr, ut dictum est.

## CAPUT XI.

annis Mathusalae, cuius aetas quattuordecim annis diluvium videtur excedere.

Per hanc autem discrepantiam Hebraeorum codicum ne nostrorum exoritur illa famosissima quaestio, ubi husalam quattuordecim annos vixisse post diluvium putatur, cum scriptura ex omnibus, qui in terra tunc rant, solos octo homines in arca exitium commemoret 25 sisse diluvii, in quibus Mathusalam non fuit. Secun-1 codices enim nostros Mathusalam priusquam gigneret n, quem vocavit Lamech, vixit annos centum sexaginta em; deinde ipse Lamech, antequam ex illo natus esset, vixit annos centum octoginta octo, qui fiunt simul 30 enti quinquaginta quinque; his adduntur sescenti

<sup>2</sup> et quinque  $v \parallel 3$  Mathusalem  $v \parallel 10$  matusalae VRAF pr. p. 19; Mathusalem  $v \parallel 13$  namque VAF; nam Rv

Noe, quoto eius anno diluvium factum est: qui fi genti quinquaginta quinque, ex quo Mathusalam i usque ad annum diluvii. Omnes autem anni vita salam nongenti sexaginta novem conputantur, qui si vixisset annos centum sexaginta septem et genuiss qui est appellatus Lamech, post eum genitum vix octingentos duo; qui omnes, ut diximus, nonge ginta novem fiunt. Unde detractis nongentis qui quinque ab ortu Mathusalae usque ad diluvium 10 quattuordecim, quibus vixisse creditur post Propter quod eum nonnulli, etsi non in terra, ub carnem, quam vivere in aquis natura non sinit, fuisse deletam, cum patre suo qui translatus fi quantum fuisse atque ibi, donec diluvium pr 15 vixisse arbitrantur, nolentes derogare fidem c quos in auctoritatem celebriorem suscepit ecc quos in auctoritatem celebriorem suscepit ecc credentes Iudaeorum potius quam istos non habe verum est. Non enim admittunt, quod magis potuerit error interpretum, quam in ea lingua 20 sum, unde in nostram per Graecam scriptura ipplata est, sed inquiunt non esse credibile septua terpretes, qui uno simul tempore unoque sensu tati sunt, errare potuisse aut ubi nihil eorum voluisse mentiri; Iudaeos vero, dum nobis invide 25 lex et prophetae ad nos interpretando transierint, quaedam in codicibus suis, ut nostris minueretur tas. Hanc opinionem vel suspicionem accipiat qu putaverit; certum est tamen non vixisse Mathusa diluvium, sed eodem anno fuisse defunctum, si ve 30 quod de numero annorum in Hebraeis codicibutur. De illis autem septuaginta interpretibus q

tur. De illis autem septuaginta interpretibus q

<sup>1)</sup> Gen. 7, 6.

<sup>1</sup> nung.  $R^1$  itemque paulo post  $\parallel 3$  enim  $V \parallel 7$  di duos  $v \parallel 8$  nung. V itemque saepius

videatur, suo loco diligentius disserendum est, cum ad ipsa tempora, quantum necessitas huius operis postulat, commemoranda adiuvante Domino venerimus. Praesenti enim sufficit quaestioni secundum utrosque codices tam longas habuisse vitas illius aevi homines, ut posset aetate 5 unius, qui de duobus, quos solos terra tunc habuit, parentibus primus est natus, ad constituendam etiam civitatem multiplicari genus humanum.

### CAPUT XII.

De opinione eorum, qui primorum temporum homines 10 tam longaevos, quam scribitur, fuisse non credunt.

Neque enim ullo modo audiendi sunt, qui putant aliter annos illis temporibus conputatos, id est tantae brevitatis, ut unus annus noster decem illos habuisse cre-15 datur. Quapropter, inquiunt, cum audierit quisque vel legerit nongentos annos quemque vixisse, debet intellegere nonaginta; decem quippe illi anni unus est noster et decem nostri centum illi fuerunt. Ac per hoc, ut putant, viginti trium annorum fuit Adam, quando genuit 20 seth, et ipse Seth viginti agebat et sex menses, quando ex illo natus est Enos, quos appellat scriptura ducentos et quinque annos; quoniam sicut isti suspicantur, quorum exponimus opinionem, unum annum, qualem nunc habemus, in decem partes illi dividebant et easdem partes 25 annos vocabant; quarum partium habet una quadratum senarium, eo quod sex diebus Deus perfecerit opera sua, it in septimo requiesceret (de qua re in libro undecimo,

1) L. 18. c. 42 sqq. 28) C. 8.

<sup>1</sup> disserend. R (progr. p. 19); inser.  $VAv \parallel 17$  quemque  $^rAF$  (1. 21 c. 27 cum se cuique sanctorum humilis quisue commendat); quem R; quemquam  $v \parallel 21$  et ipse] et om.  $V \parallel$  abebat v

sicut potui, disputavi); sexiens autem seni, qui numera quadratum senarium facit, triginta sex dies sunt; q multiplicati deciens ad trecentos sexaginta perveniunt, l est duodecim menses lunares. Propter quinque dies end 5 reliquos, quibus solaris annus impletur, et diei quadrat tem, propter quem quater ductum eo anno, quo bissentu vocant, unus dies adicitur, addebantur a veteribus post dies, ut occurreret numerus annorum, quos dies Roma intercalares vocabant. Proinde etiam Enos, quem genu 10 Seth, decem et novem agebat annos, quando ex illo nat est filius eius Cainan, quos annos dicit scriptura centum nonaginta. Et deinceps per omnes generationes, in quando ex illo nati est filius eius Cainan, quos annos dicit scriptura centum nonaginta. Et deinceps per omnes generationes, in qua bus hominum anni commemorantur ante diluvium, nulli fere in nostris codicibus invenitur, qui, cum esset ce tum annorum vel infra vel etiam centum viginti aut no multo amplius, genuerit filium; sed qui minima aeta genuerunt, centum sexaginta, et quod excurrit, fuisse referuntur; quia nemo, inquiunt, decem annorum homo pe est gignere filios, qui numerus centum appellabantur and tas et proli iam idonea procreandae, quos centum sexaginta annos illa tempora nuncupabant. Ut aute aliter annum tunc fuisse conputatum non sit incredibi adiciunt quod apud plerosque scriptores historiae repet tur, Aegyptios habuisse annum quattuor mensum, Acaranas sex mensum, Lavinios tredecim mensum. Plini Secundus cum commemorasset relatum fuisse in litter quendam vivisse centum quinquaginta duos (annos) alin Secundus cum commemorasset relatum fuisse in litter quendam vixisse centum quinquaginta duos (annos), aliu decem amplius, alios ducentorum annorum habuisse vita alios trecentorum, quosdam ad quingentos, alios ad sesce tos, nonnullos ad octingentos etiam pervenisse, haec omi inscitia temporum accidisse arbitratus est. "Alii quipi

<sup>27)</sup> H. N. 7, 48 (49).

<sup>2</sup> sunt VRAF; fiunt  $v \parallel 26$  mensum VRAF itemque de ceps (progr. p. 19); mensium  $v \parallel 28$  annos om.  $VRAF \parallel 32$  scitia VARF; propter inscientiam Parr. (?) v

iquit, aestate (unum) determinabant annum et alterum ieme, alii quadripertitis temporibus, sicut Arcades, inquit, quorum anni trimenstres fuerunt." Adiecit etiam liquando Aegyptios, quorum parvos annos quaternorum mensum fuisse supra diximus, lunae fine limitasse antum. "Itaque apud eos, inquit, et singula milia annorum vixisse produntur."

His velut probabilibus argumentis quidam non destruentes sidem sacrae huius historiae, sed astruere nitentes, ne sit incredibile quod tam multos annos vixisse 10 reseruntur antiqui, persuaserunt sibi, nec se suadere inpudenter existimant, tam exiguum spatium temporis tunc annum vocatum, ut illi decem sint unus noster et decem nostri centum illorum. Hoc autem esse falsissimum documento evidentissimo ostenditur. Quod antequam faciam, 15 non mihi tacendum videtur, quae credibilior possit esse suspicio. Poteramus certe hanc adseverationem ex Hesuspicio. Poteramus certe hanc adseverationem ex Hebraeis codicibus redarguere atque convincere, ubi Adam son ducentorum triginta, sed centum triginta annorum fuisse reperitur, quando tertium genuit filium; qui anni 20 si tredecim nostri sunt, procul dubio, primum quando genuit, undecim vel non multo amplius annorum fuit. Quis potest hac aetate generare usitata iste nobisque notissima lege naturae? Sed hunc omittamus, qui fortasse etiam quando creatus est potuit; non enim eum tam 25 parvum, quam infantes nostri sunt, factum fuisse credibile est. Seth filius eius non ducentorum quinque, sicut nos legimus, sed centum quinque fuit, quando genuit Enos; ac per hoc secundum istos nondum habebat undecim annos aetatis. Quid dicam de Cainan eius filio qui cum 30 annos aetatis. Quid dicam de Cainan eius filio, qui cum 30

20) Gen. 5, 3 sqq.

<sup>1</sup> unum om.  $VRAF \parallel 3$  trimenstres V; trimest.  $v \parallel$  fuerunt VR; fuere  $v \parallel 11$  inpudenter VRAF (59, 11); imprud.  $v \parallel$  11 quando genuit VRAF (progr. p. 7); genuit, quando  $v \parallel 27$  eth VAF (progr. p. 7); sedh R; Sed  $v \parallel 27$ 

apud nos centum septuaginta reperiatur, apud Hebra septuaginta legitur fuisse, quando genuit Maleleel? (generat homo septennis, si tunc anni septuaginta nur pabantur, qui septem fuerunt?

5

# CAPUT XIII.

An in dinumeratione annorum Hebraeorum magis que septuaginta interpretum sit sequenda auctoritas.

Sed cum hoc dixero, continuo referetur illud Iud rum esse mendacium, de quo superius satis actum 10 nam septuaginta interpretes laudabiliter celebratos v non potuisse mentiri. Ubi si quaeram, quid sit cr bilius, Iudaeorum gentem tam longe lateque diffusan hoc conscribendum mendacium uno consilio conspi potuisse et, dum aliis invident auctoritatem, sibi abstu 15 veritatem, an septuaginta homines, qui etiam ipsi Iu erant, uno in loco positos, quoniam rex Aegyptius Pi maeus eos ad hoc opus asciverat, ipsam veritatem gi bus alienigenis invidisse et communicato istuc fec consilio: quis non videat quid proclivius faciliusque bus alienigenis invidisse et communicato istuc fet consilio: quis non videat quid proclivius faciliusque 20 datur? Sed absit ut prudens quispiam vel Iudaeos cu libet perversitatis atque malitiae tantum potuisse cr in codicibus tam multis et tam longe lateque dispe vel septuaginta illos memorabiles viros hoc de invide gentibus veritate unum communicasse consilium. Ci bilius ergo quis dixerit, cum primum de bibliotheca lomaei describi ista coeperunt, tunc aliquid tale fieri tuisse in codice uno, sed primitus inde descripto, i iam latius emanaret; ubi potuit quidem accidere e scriptoris error. Sed hoc in illa quaestione de 30 Mathusalae non absurdum est suspicari, et in illo

<sup>2</sup> Malalehel  $v \parallel 3$  septem annis  $RF \parallel 16$  Aegypti  $v \parallel 1$  meus VRAF et sic usquequaque; Ptolemaeus  $v \parallel 18$  VRA~(85, 5); istud  $v \parallel 27$  sed mss; scilicet v

ubi superantibus viginti quattuor annis summa non convenit. In his autem, in quibus continuatur ipsius mendositatis similitudo, ita ut ante genitum filium, qui ordini inseritur, alibi supersint centum anni, alibi desint; post genitum autem ubi deerant supersint, ubi supererant 5 desint, ut summa conveniat; et hoc in prima, secunda, tertia, quarta, quinta, septima generatione invenitur: videtur habere quandam, si dici potest, error ipse constantiam nec casum redolet, sed industriam.

Itaque illa diversitas numerorum aliter se habentium 10 in codicibus Graecis et Latinis, aliter in Hebraeis, ubi non est ista de centum annis prius additis et postea detractis per tot generationes continuata parilitas, nec malitiae Iudaeorum nec diligentiae vel prudentiae septuaginta interpretum, sed scriptoris tribuatur errori, qui de biblio- 15 theca supradicti regis codicem describendum primus accepit. Nam etiam nunc, ubi numeri non faciunt intentum ad aliquid, quod facile possit intellegi vel quod ppareat utiliter disci, et neglegenter describuntur et neglegentius emendantur. Quis enim sibi existimet esse di- 20 scendum, quot milia hominum tribus Israel singillatim habere potuerunt? quoniam prodesse aliquid non putatur; et quotus quisque hominum est, cui profunditas utilitatis huius appareat? Hic vero, ubi per tot contextas generationes centum anni alibi adsunt, alibi desunt, et post 25 natum, qui commemorandus fuerat, filium desunt ubi adfuerunt, adsunt ubi defuerunt, ut summa concordet, nimirum cum vellet persuadere, qui hoc fecit, ideo numerosissimos annos vixisse antiquos, quod eos brevissimos nuncupabant, et hoc de maturitate pubertatis, qua idonea 30 fiii gignerentur, conaretur ostendere, atque ideo in illis centum annis decem nostros insinuandos putaret incrednlis ne homines tamdiu vixisse recipere in fidem noldulis, ne homines tamdiu vixisse recipere in fidem nol-lent, addidit centum, ubi gignendis filiis habilem non in-

<sup>7</sup> quinta sexta sept. V; sed cf. 76, 24

venit aetatem, eosdemque post genitos filios, ut co summa, detraxit. Sic quippe voluit credibiles fa nearum generandae proli convenientias aetatum, numero non fraudaret universas aetates viventiu 5 lorum. Quod autem in sexta generatione non foi ipsum est quod magis monet ideo illum fecisse, quam dicimus, postulavit, quia non fecit, ubi no lavit. Invenit namque in eadem generatione a braeos vixisse Iared, antequam genuisset Enoch 10 sexaginta duos (annos), qui secundum illam brevium annorum fiunt anni sedecim et aliqui quam menses duo; quae iam aetas apta est ac dum, et ideo addere centum annos breves, ut ginti sex fierent, necesse non fuit, nec post natu 15 eos detrahere, quos non addiderat ante nat factum est ut hic nulla esset inter codices varietas.

Sed rursus movet, cur in octava generatio quam de Mathusalam nasceretur Lamech, cum 20 braeos legantur centum octoginta duo anni, vigir inveniuntur in codicibus nostris, ubi potius add solent, et post genitum Lamech conplendam res ad summam, quae in codicibus utrisque non Si enim centum septuaginta annos propter p 25 maturitatem decem et septem volebat intellegi, s addere, ita nihil detrahere iam debebat, quia aetatem idoneam generationi filiorum, propter aliis centum illos annos, ubi eam non invenieb bat. Hoc autem de viginti annis merito putare 30 mendositatis accidere potuisse, nisi eos, sicut prius rat, restituere postea curaret, ut summae conve tegritas. An forte astutius factum existimandum

10) Gen. 5, 18.

<sup>5</sup> id non  $v \parallel 6$  monet R (progr. p. 8); mouet V red  $V^{1}F$ ; iareth  $v \parallel 10$  annos om. VRAF

illa, qua centum anni prius solent adici et postea detrahi, occultaretur industria, cum et illic, ubi necesse non fuerat, non quidem de centum annis, verum tamen de quantulocumque numero prius detracto, post reddito, tale aliquid fieret? Sed quomodolibet istuc accipiatur, sive 5 credatur ita esse factum sive non credatur, sive postremo ita sive non ita sit: recte fieri nullo modo dubitaverim, ut, cum diversum aliquid in utrisque codicibus invenitur, quando quidem ad fidem rerum gestarum utrumque esse non potest verum, ei linguae potius credatur, unde 10 est in aliam per interpretes facta translatio. Nam in quibusdam etiam codicibus Graecis tribus et uno Latino et uno etiam Syro inter se consentientibus inventus est Mathusalam sex annis ante diluvium fuisse defunctus.

# CAPUT XIV.

15

De parilitate annorum, qui eisdem quibus nunc spatiis et in prioribus saeculis cucurrerunt.

Nunc iam videamus quonam modo evidenter possit ostendi, non tam breves, ut illi decem unus esset noster, sed tantae prolixitatis annos, quantae nunc habemus (quos 20 utique circuitus conficit solis), in illorum hominum vita prolixissima conputatos. Sescentensimo nempe anno vitae Noe scriptum est factum esse diluvium. Cur ergo ibi legitur: Et aqua diluvii facta est super terram sescentensimo anno in vita Noe, secundi mensis, septima et vicensimo anno in vita Noe, secundi mensis, septima et vicensima mensis, si annus ille minimus, quales decem faciunt unum nostrum, triginta sex habebat dies? Tantillus quippe annus, si antiquo more hoc nomen accepit, aut non habet menses, aut mensis eius est triduum, ut habeat duodecim menses. Quo modo igitur hic dictum 30

<sup>26)</sup> Gen. 7, 10 sq.

<sup>5</sup> istud v (82, 18) | 21 in om.  $R^1F \parallel 25$  nitae  $AR^2F$ 

est: Sescentensimo anno, secundi mensis, septima et vice sima mensis, nisi quia tales, quales nunc sunt, etiam tu erant menses? Nam quo pacto aliter vicensimo et s ptimo die secundi mensis diceretur coeptum esse diluvium 5 Deinde postea in fine diluvii ita legitur: Et sedit arca mense septimo septima et vicensima mensis super moni Ararat. Aqua autem minuebatur usque ad undecima mensem; in undecimo autem mense prima die men paruerunt capita montium. Si igitur tales menses era 10 tales profecto et anni erant, quales nunc habemus. Me ses quippe illi triduani viginti et septem dies habere n poterant. Aut si pars tricensima tridui tunc appellabat dies, ut omnia proportione minuantur: ergo nec toto qu driduo nostro factum est illud tam grande diluvium, qu 15 memoratur factum quadraginta diebus et noctibus. Qu hanc absurditatem et vanitatem ferat? Proinde remove tur hic error, qui coniectura falsa ita vult astruere sci hanc absurditatem et vanitatem ferat? Proinde remove tur hic error, qui coniectura falsa ita vult astruere sc pturarum nostrarum fidem, ut alibi destruat. Prors tantus etiam tunc dies fuit, quantus et nunc est, que 20 viginti et quattuor horae diurno curriculo nocturnoq determinant; tantus mensis, quantus et nunc est, que luna coepta et finita concludit; tantus annus, quantus nunc est, quem duodecim menses lunares additis propt cursum solarem quinque diebus et quadrante consul 25 mant, quanti anni sescentensimi vitae Noe secundus et mensis eiusque mensis vicensimus et septimus dies, quan coepit esse diluvium, in quo dies quadraginta continual ingentes pluviae memorantur, qui dies non binas ac pat amplius horas habebant, sed vicenas et quaternas die 1 so ctuque transactas. Ac per hoc tam magnos annos vixert illi antiqui usque amplius quam nongentos, quan postea vixit Abraham centum septuaginta et post e

<sup>9)</sup> Gen. 8, 4 sq. 32) Gen. 25, 7.

<sup>1</sup> uicensima VRAFe; vicesima die  $v \parallel 6$  vicesima die 13 quatriduo  $v \parallel 32$  septuaginta mss; sept. quinque  $v \parallel 24$  soli

filius eius Isaac centum octoginta et filius eius Iacob prope centum quinquaginta, et quantos interposita aliquanta aetate Moyses centum viginti, et quantos etiam nunc vivunt homines septuaginta vel octoginta vel non multo amplius, de quibus dictum est: Et amplius eis la-5 bor et dolor.

Illa vero numerorum varietas, quae inter codices Hebraeos invenitur et nostros, neque de hac antiquorum longaevitate dissentit, et si quid habet ita diversum, ut verum esse utrumque non possit, rerum gestarum fides 10 ab ea lingua repetenda est, ex qua interpretatum est quod habemus. Quae facultas cum volentibus ubique gentium praesto sit, non tamen vacat, quod septuaginta interpretes in plurimis, quae diversa dicere videntur, ex Hebraeis codicibus emendare ausus est nemo. Non enim est illa 15 diversitas putata mendositas; nec ego ullo modo putandam existimo: sed ubi non est scriptoris error, aliquid eos divino spiritu, ubi sensus esset consentaneus veritati et praedicans veritatem, non interpretantium munere, sed prophetantium libertate aliter dicere voluisse credendum 20 est. Unde merito non solum Hebraeis, verum etiam ipsis, Prophetantium libertate aliter dicere voluisse credendum 20 est. Unde merito non solum Hebraeis, verum etiam ipsis, cum adhibet testimonia de scripturis, uti apostolica invenitur auctoritas. Sed hinc me opportuniore loco, si Deus adiuverit, promisi diligentius locuturum; nunc quod instat expediam. Non enim ambigendum est ab homine, 25 qui ex primo homine primus est natus, quando tamdiu rivebant, potuisse constitui civitatem, sane terrenam, non lam, quae dicitur civitas Dei, de qua ut scriberemus, aborem tanti huius operis in manus sumpsimus.

<sup>1)</sup> Gen. 35, 28. 2) Gen. 47, 28. 3) Deut. 31, 7. 6) Ps. 3, 10.

<sup>19</sup> munere mss; more v

#### CAPUT XV.

An credibile sit primi saeculi viros usque ad eam aetatem, qua filios generasse referuntur, a concubitu continuisse.

Dicet ergo aliquis: "Itane credendum est homina filios generaturum nec habentem propositum continenti centum et amplius, vel secundum Hebraeos non mul minus, id est octoginta, septuaginta, sexaginta annos concumbendi opere vacuisse, aut si non vacaret, ni

10 prolis gignere potuisse?" Haec quaestio duobus mod solvitur. Aut enim tanto serior fuit proportione pubert quanto vitae totius maior annositas; aut, quod magis vide esse credibile, non hic primogeniti filii commemorati sur sed quos successionis ordo poscebat, ut perveniretur

15 Noe, a quo rursus ad Abraham videmus esse perventura ac deinde usque ad certum articulum temporis, quantu oportebat signari etiam generationibus commemoratis cu sum gloriosissimae civitatis un hoc mundo peregrinant et supernam patriam requirentis. Quod enim negari ne

20 potest, prior omnibus Cain ex coniunctione maris et fem nae natus est. Neque enim illo nato dixisset Adam, que dixisse legitur: Adquisivi hominem per Deum, nisi ille duobus ipse fuisset homo nascendo additus primus. Hur secutus Abel, quem maior frater occidit, praefiguratione

25 quandam peregrinantis civitatis Dei, quod ab impiis quodam modo terrigenis, id est terrenam originem di gentibus et terrenae civitatis terrena l'elicitate gaudent bus, persecutiones iniquas passura fuerat, primus ostendi Sed quot annorum erat Adam, cum eos genuit, non a

30 paret. Exinde digeruntur generationes aliae de Cain, ali

22) Gen. 4, 1.

<sup>9</sup> vacavisse v; cf. vol. I, 124, 18 | 24 praefigurationer quandam VRAF ed. Lov.; praefiguratione quadam Parr. v 25 quod esset ab V'RF | 28 fuerat om. A

de illo, quem genuit Adam in eius successionem, quem frater occidit, et appellavit nomen illius Seth dicens, ut scriptum est: Suscitavit enim mihi Deus semen altud pro Abel, quem occidit Cain. Cum itaque istae duae series generationum, una de Seth, altera de Cain, has duas, de 5 quibus agimus, distinctis ordinibus insinuent civitates, unam caelestem in terris peregrinantem, alteram terrenam terrenis tamquam sola sint gaudiis inhiantem vel inhaerentem: nullus de progenie Cain, cum dinumerata sit connumerato Adam usque ad octavam generationem, quot 10 annorum fuisset expressus est, quando genuit eum, qui commemoratur post eum. Noluit enim Spiritus Dei in terrenae civitatis generationibus tempora notare ante dilavium, sed in caelestis maluit, tamquam essent memoria digniores. Porro autem Seth quando natus est, non qui-15 dem taciti sunt anni patris eius, sed iam genuerat alios; et utrum solos Cain et Abel, adfirmare quis audeat? Non enim quia soli nominati sunt propter ordines generationum quas commemorare oportebat, ideo consequens videri debet solos fuisse tunc generatos ex Adam. Cum enim 20 silentio coopertis omnium nominibus ceterorum legatur eum genuisse filios et filias: quota fuerit ista proles eius, quis praesumat adserere, si culpam temeritatis evitat? Potuit quippe Adam divinitus admonitus dicere, postea quam Seth natus est: Suscitavit enim mihi Deus semen 25 aliud pro Abel, quoniam talis erat futurus, qui impleret illus sanctitatem, non quod ipse prior post eum temporis ordine nasceretur. Deinde quod scriptum est: Vixit autem Seth quinque et centum annos), et genuit Enos: quis 30 posit nisi inconsideratus adseverare hunc eius primogeni-

<sup>4)</sup> Gen. 4, 25.

<sup>1</sup> successione  $AF \parallel 4$  quem iugulauit cain  $R \parallel 19$  commemorare VRAF (c. 21 med. oportebat . . proponere); comnemorari  $v \parallel 28$  vixit] habet R

tum fuisse? ut admirantes merito requiramus, quo mode per tot annos inmunis fuerit a conubio sine ullo proposito continentiae vel non genuerit coniugatus; quando quidem etiam de ipso legitur: Et genuit filios et filias, et fuerunt omnes dies Seth duodecim et nongenti anni, et mortuus est. Atque ita deinceps, quorum anni commemorantur, nec filios filiasque genuisse reticentur. At per hoc non apparet omnino, utrum, qui nominatur geni tus, ipse fuerit primogenitus; immo vero, quoniam credi 10 bile non est patres illos aetate tam longa aut inpubere fuisse aut coniugibus caruisse vel fetibus, nec illos eorun filios primos eis natos fuisse credibile est. Sed cum se crae scriptor historiae ad ortum vitamque Noe, cuius tem pore diluvium factum est, per successiones generationum nemoravit, non quae primae suis parentibus fuerint, set quae in propagationis ordinem venerint.

Exempli gratia, quo id fiat apertius, aliquid interponam, unde nullus ambigat fieri potuisse quod dica Evangelista Matthaeus generationem dominicae carnis per seriem parentum volens commendare memoriae, ordiem a patre Abraham atque ad David primitus ut pervenire intendens: Abraham, inquit, genuit Isaac; cur non didi Ismael, quem primitius genuit? Isaac autem, inquit, genuit Iacob; cur non dixit Esau, qui eius primogenitus fuit? Quia scilicet per illos ad David pervenire non posset. Deinde sequitur: Iacob autem genuit Iudam et fretres eius; numquid Iudas primogenitus fuit? Iudas, in quit, genuit Phares et Zarat; nec istorum geminorum 30 aliquis fuit primogenitus Iudae, sed ante filos iam tra genuerat. Eos itaque tenuit in ordine generationum, pe quos ad David atque inde quo intenderat pervenire

<sup>6)</sup> Gen. 5, 4 sqq. 29) Mt. 1, 2 sq.

<sup>17</sup> ordine F (cf. vol. I, 203, 30; 547, 4) | 29 zarat  $VR_{\ell}$  zarath F; Zaram v | 32 quo] quod V

Б

Ex quo intellegi potest, veteres quoque homines ante diluvium non primogenitos, sed eos fuisse commemoratos, per quos ordo succedentium generationum ad Noe patriarcham duceretur, ne serae pubertatis illorum obscura et non necessaria quaestio nos fatiget.

## CAPUT XVI.

· De iure coniugiorum, quod dissimile a subsequentibus matrimoniis habuerint prima conubia.

Cum 'igitur genus humanum post primam copulam viri facti ex pulvere et coniugis eius ex viri latere marium 10 feminarumque coniunctione opus haberet, ut gignendo multiplicaretur, nec essent ulli homines, nisi qui ex illis duobus nati fuissent: viri sorores suas coniuges accepeduobus nati fuissent: viri sorores suas coniuges acceperunt; quod profecto quanto est antiquius conpellente necessitate, tanto postea factum est damnabilius religione 15 prohibente. Habita est enim ratio rectissima caritatis, ut homines, quibus esset utilis atque honesta concordia, diversarum necessitudinum vinculis necterentur, nec unus in uno multas haberet, sed singulae spargerentur in singulos ac sic ad socialem vitam diligentius conligandam 20 plurimae plurimos obtinerent. Pater quippe et socer duarum sunt necessitudinum nomina. Ut ergo alium quisque habeat patrem, alium socerum, numerosius se caritas porrigit. Utrumque autem unus Adam esse cogebatur et filis et filiabus suis, quando fratres sororesque conubio 25 imagebantur. Sic et Eva uxor eius utrique sexui filiorum fuit et socrus et mater; quae si duae feminae fuissent, mater altera et socrus altera, copiosius se socialis dilectio conligaret. Ipsa denique iam soror, quod etiam uxor fiebat, duas tenebat una necessitudines; quibus per sin-30 gulas distributis, ut altera esset soror, altera uxor, hominum numero socialis propinquitas augeretur. Sed hoc

<sup>13</sup> essent R

unde fieret tunc non erat, quando nisi fratres et sorores ex illis duobus primis nulli homines erant. Fieri ergo debuit quando potuit, ut existente copia inde ducerenter uxores, quae non erant iam sorores, et non solum illud 5 ut fieret nulla necessitas esset, verum etiam si fieret nefts esset. Nam si et nepotes primorum hominum, qui iam consobrinas poterant accipere coniuges, sororibus matrimonio iungerentur: non iam duae, sed tres in homine uno necessitudines fierent, quae propter caritatem nume:

10 rosiore propinquitate nectendam disseminari per singulos singulae debuerunt. Esset enim unus homo filiis suis, fratri scilicet sororique coniugibus, et pater et socer et avunculus; ita et uxor eius eisdem communibus filiis et mater et amita et socrus; idemque inter se filii corum consobrini, quia et fratrum filii. Omnes autem istae necessitudines, quae uni homini tres homines conectebant, novem conecterent, si essent in singulis singulae, ut unus homo haberet alteram sororem, alteram uxorem, alterum socerum, alterum patrem, alterum avunculum, alterum socerum, alterum matrem, alterum avunculum, alterum socerum, alteram matrem, alteram amitam, alteram socrum; atque ita se non in paucitate coartatum, sed latius atque numerosius propinquitatibus crebris vinculum sociale diffunderet. funderet.

Quod humano genere crescente et multiplicato etiminter impios deorum multorum falsorumque cultores sic observari cernimus, ut, etiamsi perversis legibus permitantur fraterna coniugia, melior tamen consuetudo ipsimalit exhorrere licentiam, et cum sorores accipere in matrimonium primis humani generis temporibus omnim licuerit, sic aversetur, quasi numquam licere potuerit. A humanum enim sensum vel adliciendum vel offendendum mos valet plurimum; qui cum in hac causa inmoderationem concupiscentiae coherceat, eum dissignari atque con

<sup>4</sup> istud v

rumpi merito esse nefarium iudicatur. Si enim est iniquum aviditate possidendi transgredi limitem agrorum, quanto est iniquius libidine concumbendi subvertere limitem morum! Experti autem sumus in conubiis consobrinarum etiam nostris temporibus propter gradum propin-5 quitatis fraterno gradui proximum quam raro per mores fiebat, quod fieri per leges licebat, quia id nec divina probibuit et nondum prohibuerat lex humana. Verum tamen factum etiam licitum propter vicinitatem horrebatur inliciti et, quod fiebat cum consobrina, paene cum 10 sorore fieri videbatur; quia et ipsi inter se propter tam propinquam consanguinitatem fratres vocantur et paene germani sunt. Fuit autem antiquis patribus religiosae curae, ne ipsa propinquitas se paulatim propaginum ordinibus dirimens longius abiret et propinquitas esse de-15 sisteret, eam nondum longe positam rursus matrimonii vinculo conligare et quodam modo revocare fugientem. Unde iam pleno hominibus orbe terrarum, non quidem sorores ex patre vel matre vel ex ambobus suis parentibus natas, sed tamen amabant de suo genere ducere 20 utores. Verum quis dubitet honestius hoc tempore etiam consobrinorum prohibita esse coniugia? non solum secundum ea, quae disputavimus, propter multiplicandas adfinitates, ne habeat duas necessitudines una persona, cum duae possint eas habere et numerus propinquitatis augeri; 25 sed etiam quia nescio quo modo inest humanae verecundae quiddam naturale atque laudabile, ut, cui debet causa propinquitatis reverendum honorem, ab ea contineat, quamtis generatricem, tamen libidinem, de qua erubescere videmus et ipsam pudicitiam coniugalem.

Copulatio igitur maris et feminae, quantum adtinet al genus mortalium, quoddam seminarium est civitatis; sed terrena civitas generatione tantummodo, caelestis autem etiam regeneratione opus habet, ut noxam genera-

<sup>28</sup> uerecundum  $R \parallel 34$  etiam om. V

tionis evadat. Utrum autem aliquod fuerit, vel si quale fuerit corporale atque visibile regenerationis signante diluvium, sicut Abrahae circumcisio postea est perata, sacra historia tacet. Sacrificasse tamen Deo est illos antiquissimos homines non tacet; quod et in due primis fratribus claruit, et Noe post diluvium, cun arca fuisset egressus, hostias Deo legitur immolasse, qua re in praecedentibus libris iam diximus, non ob a daemones arrogantes sibi divinitatem deosque se c 10 cupientes sibi expetere sacrificium et gaudere huius r honoribus, nisi quia verum sacrificium vero Deo de sciunt.

### CAPUT XVII.

De duobus ex uno genitore procreatis patribus atq principibus.

Cum ergo esset Adam utriusque generis pater, est et cuius series ad terrenam, et cuius series ad lestem pertinet civitatem, occiso Abel atque in eius in fectione commendato mirabili sacramento facti sunt 20 patres singulorum generum, Cain et Seth, in quo filiis, quos commemorari oportebat, duarum istarum tatum in genere mortalium evidentius indicia clarere perunt. Cain quippe genuit Enoch, in cuius non condidit civitatem, terrenam scilicet, non peregrinanter 25 hoc mundo, sed in eius temporali pace ac felicitate q scentem. Cain autem interpretatur possessio; unde dic est, quando natus est, sive a patre sive a matre e Adquisivi hominem per Deum. Enoch vero dedica hic enim dedicatur terrena civitas, ubi conditur, quor 30 hic habet eum, quem intendit et appetit, finem. P ille Seth interpretatur resurrectio et Enos filius eius terpretatur homo; non sicut Adam. Et ipsum enim no homo interpretatur; sed commune perhibetur esse in

<sup>7)</sup> Gen. 8, 20. 28) Gen. 4, 1.

lingua, id est Hebraea, masculo et feminae. Nam sic de illo scriptum est: Masculum et feminam fecit illos et benedixit illos et cognominavit nomen eorum Adam. Unde non ambigitur sic appellatam fuisse feminam Evam proprio nomine, ut tamen Adam, quod interpretatur homo, 5 nomen esset amborum. Enos autem sic interpretatur homo, ut hoc non posse feminam nuncupari periti linguae illius adseverent, tamquam filius resurrectionis, ubi non nubent neque uxores ducent. Non enim erit ibi generatio, cum illuc perduxerit regeneratio. Quare et hoc non 10 incassum notandum arbitror, quod in eis generationibus, quae propagantur ex illo qui est appellatus Seth, cum genuisse filios filiasque dicantur, nulla ibi genita nominatim femina expressa est; in his autem, quae propagantur ex Cain, in ipso fine, quo usque pertendunt, novissima 15 femina genita nominatur. Sic enim legitur: Mathusael genuit Lamech; et sumpsit sibi Lamech duas uxores, nomen uni Ada et nomen secundae Sella, et peperit Ada lobel; hic erat pater habitantium in tabernaculis pecuariorum. Et nomen fratris eius Iobal; hic fuit qui 20 ostendit psalterium et citharam. Sella autem peperit et ipsa Thobel; et erat malleator aerarius aeramenti et ferri. Soror autem Thobel Noemma. Hoc usque porrectae sunt generationes ex Cain, quae sunt omnes ab Adam octo adnumerato ipso Adam, septem scilicet usque 25 ad Lamech, qui duarum maritus uxorum fuit, et octava est generatio in filiis eius, in quibus commemoratur et femina. Ubi eleganter significatum est terrenam civitatem usque in sui finem carnales habituram generationes, quae

<sup>3)</sup> Gen. 5, 2. 9) Lc. 20, 35. 23) Gen. 4, 18 sqq.

<sup>10</sup> non ut puto  $V^2$ ; non puto  $R^1 \parallel 15$  pertendunt VRAFe l. 16 c. 10 qui (generationum ordo) pertendit ad Abraham); notenduntur  $v \parallel 16$  matthus.  $V \parallel 20$  iobal mss; iubal  $v \parallel 22$  nalleator aerarius A sec. Graec.; m. et aer. VRF; aer. et m.  $\parallel 23$  noemma VRAFef; noema  $v \parallel$  hoc VRA (vol. I, 114, 1); Huc v

marium feminarumque coniunctione proveniunt. Unde et ipsae, quod praeter Evam nusquam reperitur ante dibrium, nominibus propriis exprimuntur uxores illius hendins, qui nominatur hic novissimus pater. Sicut auten 5 Cain, quod interpretatur possessio, terrenae conditor civitatis, et filius eius, in cuius nomine condita est, Enoch, quod interpretatur dedicatio, indicat istam civitatem et initium et finem habere terrenum, ubi nihil speratur amplius, quam in hoc saeculo cerni potest: ita Seth, quel interpretatur resurrectio, cum sit generationum seorum commemoratarum pater, quid de filio eius sacra hec historia dicat, intuendum est.

### CAPUT XVIII.

Quid significatum sit in Abel et Seth et Enos, quod of 15 pareat ad Christum et corpus eius, id est ecclesian, pertinere.

Et Seth, inquit, natus est filius, et nominavit nomes eius Enos; hic speravit invocare nomen Domini Dei. Nempe clamat adtestatio veritatis. In spe igitur vivit 20 homo filius resurrectionis; in spe vivit, quamdiu peregrinatur hic, civitas Dei, quae gignitur ex fide resurrectionis Christi. Ex duobus namque illis hominibus, Abel, quod interpretatur luctus, et eius fratre Seth, quod interpretatur resurrectio, mors Christi et vita eius ex mortuis 25 figuratur. Ex qua fide gignitur hic civitas Dei, id est homo, qui speravit invocare nomen Domini Dei. Spe enim salvi facti sumus, ait apostolus. Spes autem quae videtur, non est spes. Quod enim videt quis, quid sperat? Si autem quod non videmus speramus, per patien 30 tiam expectamus. Nam quis vacare hoc existimet al

18) Gen. 4, 26. 30) Rom. 8, 24 sq.

<sup>28</sup> quid sp. Vv (vol. I, 441, 19); quid et sp. RA

ltitudine sacramenti? Numquid enim Abel non speravit vocare nomen Domini Dei, cuius sacrificium scriptura m acceptum Deo fuisse commemorat? Numquid ipse eth non speravit invocare nomen Domini Dei, de quo ctum est: Suscitavit enim mihi Deus semen aliud pro 5 bel? Cur ergo huic proprie tribuitur, quod piorum nnium intellegitur esse commune, nisi quia oportebat in , qui de patre generationum in meliorem partem, hoc t supernae civitatis, separatarum, primus commemoratur tortus, praesigurari hominem, id est hominum societatem, 10 1ae non secundum hominem in re felicitatis terrenae, ad secundum Deum vivit in spe felicitatis aeternae? ec dictum est: "Hic speravit in Dominum Deum", aut: Lic invocavit nomen Domini Dei", sed: (Hic) speravit, quit, invocare nomen Domini Dei. Quid sibi hoc vult: 15 peravit innocare nisi quia prophetia est evorturum peravit invocare, nisi quia prophetia est exorturum opulum, qui secundum electionem gratiae invocaret nomen Domini Dei? Hoc est, quod per alium prophetam ictum apostolus de hoc populo intellegit ad Dei gratiam ertinente: Et erit, omnis qui invocaverit nomen Domini 20 abus erit. Hoc ipsum enim quod dicitur: Et nominavit vomen eius Enos, quod interpretatur homo, ac deinde dditur: Hic speravit invocare nomen Domini Dei, satis stenditur, quod non in se ipso spem ponere debeat omo; maledictus enim omnis (sicut alibi legitur), qui 25 sem suam ponit in homine, ac per hoc nec in se, ut t civis alterius civitatis, quae non secundum filium in dedicatur hoc tempore, id est mortalis huius sae-li labente transcursu, sed in illa inmortalitate beatitunis sempiternae. 30

6) Gen. 4, 25. 21) Rom. 10, 13; Ioel. 2, 32. 26) Hien. 17, 5.

<sup>14</sup> Hic tertio loco om.  $VRF \parallel 20$  omnis quicumque  $v \parallel 26$  homine Vv; in hominem RAF (Cypr. ,,habet in hominem")

### CAPUT XIX.

De significatione, quae in Enoch translatione monstratur.

Nam et ista propago, cuius est pater Seth, in es 5 generatione habet dedicationis nomen, quae septima est ex Adam adnumerato Adam. Septimus enim ab illo natus est Enoch, quod interpretatur dedicatio. Sed ipse est ille translatus, quoniam placuit Deo, et insigni numero in ordine generationum, quo sabbatum consecratum est, se 10 ptimo scilicet ab Adam. Ab ipso autem patre istarum generationum, quae discernuntur a progenie Cain, id est a Seth, sextus est; quoto die factus est homo et consummavit Deus omnia opera sua. Sed huius Enoch translatio nostrae dedicationis est praefigurata dilatio. Que 15 quidem iam facta est in Christo capite nostro, qui se resurrexit, ut non moriatur ulterius, sed etiam ipse translatus est; restat autem altera dedicatio universae domes; cuius ipse Christus est fundamentum, quae differtur in finem, quando erit omnium resurrectio non moriturorum 20 amplius. Sive autem domus Dei dicatur sive templum Dei sive civitas Dei, id ipsum est nec abhorret a Latini eloquii consuetudine. Nam et Vergilius imperiosissimam civitatem domum appellat Assaraci, Romanos volens intellegi, qui de Assaraco per Troianos originem ducunt; et domum Aeneae eosdem ipsos, quia eo duce Troiani cum Italiam venissent ab eis condita est Roma. Imitatus namque est poeta ille litteras sacras, in quibus dicitur demas lacob iam ingens populus Hebraeorum.

22) Aen. 1, 284; 3, 97.

<sup>6</sup> ab Adam  $v \parallel 11$  propagine  $v \parallel 13$  translatione?  $\parallel 28$  iam VRAF (vol. I, 136, 2; 151, 12); tam v

### CAPUT XX.

eo, quod Cain successio in octo ab Adam generatios clauditur, et in posteris ab eodem patre Adam Noe decimus invenitur.

Dicet aliquis: "Si hoc intendebat scriptor huius hi- 5 oriae in commemorandis generationibus ex Adam per lium eius Seth, ut per illas perveniret ad Noe, sub quo ctum est diluvium, a quo rursus contexeretur ordo nacentium, quo perveniret ad Abraham, a quo Matthaeus wangelista incipit generationes, quibus ad Christum per- 10 renit aeternum regem civitatis Dei: quid intendebat in generationibus ex Cain et quo eas perducere volebat?" Respondetur: Usque ad diluvium, quo totum illud genus terrenae civitatis absumptum est, sed reparatum est ex Mis Noe. Neque enim deesse poterit haec terrena civi- 15 as societasque hominum secundum hominem viventium sque ad huius saeculi finem, de quo Dominus ait: Filii veculi huius generant et generantur. Civitatem vero lei peregrinantem in hoc saeculo regeneratio perducit ad lterum saeculum, cuius filii nec generant nec generantur. 20 lic ergo generari et generare civitati utrique commune st; quamvis Dei civitas habeat etiam hic multa civium ilia, quae ab opere generandi se abstineant; sed habet iam illa ex imitatione quadam, licet errantium. Ad eam imque pertinent etiam, qui deviantes ab huius side di- 25 rsas haereses condiderunt; secundum hominem quippe vunt, non secundum Deum. Et Indorum gymnosophistae, i nudi perhibentur philosophari in solitudinibus Indiae, res eius sunt, et a generando se cohibent. Non est

18) Lc. 20, 34.

<sup>5</sup> auctor  $R \parallel 15$  reparatum (omisso est)  $v \parallel 23$  abstinent 29 cives eius] continentes Glossar. Salomon. (G. Loewe in t. societ. philol. Lips. V, pag. 335 sq.)

enim hoc bonum, nisi cum sit secundum sidem summ boni, qui Deus est. Hoc tamen nemo secisse ante dilu vium reperitur; quando quidem etiam ipse Enoch septi mus ab Adam, qui translatus resertur esse, non mortuu 5 genuit silios et silias antequam transferretur; in quibt suit Mathusalam, per quem generationum memorandaru ordo transcurrit.

Cur ergo tanta paucitas successionum commemoratur in generationibus ex Cain, si eas usque ad diluviu perduci oportebat, nec erat diuturna aetas praevenies pubertatem, quae centum vel amplius annos vacaret fetibus? Nam si non intendebat auctor libri huius al fetibus? Nam si non intendebat auctor libri huius al quem, ad quem necessario perduceret seriem generati num, sicut in illis, quae veniunt de semine Seth, intendebat pervenire ad Noe, a quo rursus ordo necessario sequeretur: quid opus erat praetermittere primogenita filios, ut perveniretur ad Lamech, in cuius filiis finitu illa contextio, octava generatione scilicet ex Adam, sept ma ex Cain, quasi esset inde aliquid deinceps conecter quo caelesti civitati etiam terrena Hierusalem figura propheticam praebuit, vel ad Christum secundum carnes qui est super omnia Deus benedictus in saecula, supe nae Hierusalem fabricator atque regnator, cum tota proposes Cain diluvio sit deleta? Unde videri potest eodem ordine generationum primogenitos fuisse comm moratos. Cur ergo tam pauci sunt? Non enim usquad diluvium tot esse potuerunt, non vacantibus usque centenariam pubertatem patribus ab officio generandi, non erat tunc proportione longaevitatis illius etiam se pubertas. Ut enim peraeque triginta annorum fueri cum filios generare coeperunt, octiens triceni (quoni octo sunt generationes cum Adam et cum eis quos gen

<sup>23)</sup> Rom. 9, 5.

<sup>1</sup> enim om.  $V \parallel 8$  memoratur V

Lamech) ducenti et quadraginta sunt anni: num itaque toto deinde tempore usque ad diluvium non generaverunt? Qua tandem causa, qui haec scripsit, generationes commemorare noluit quae sequuntur? Nam ex Adam usque ad diluvium conputantur anni secundum codices nostros 8 duo milia ducenti sexaginta duo; secundum Hebraeos autem mille sescenti quinquaginta sex. Ut ergo istum numerum minorem credamus esse veriorem, de mille sescentis quinquaginta sex annis ducenti quadraginta detrabantur: numquid credibile est per mille quadringentos, et 10 quod excurrit, annos, qui restant usque diluvium, progeniem Cain a generationibus vacare potuisse?

Sed qui ex hoc movetur, meminerit, cum quaererem, quo modo credendum sit antiquos illos homines per tam multos annos a gignendis filiis cessare potuisse, duobus 15 modis istam solutam esse quaestionem: aut de sera pubertate, proportione tam longae vitae, aut de filiis qui commemorantur in generationibus, quod non fuerint primogeniti, sed hi, per quos ad eum, quem intendebat auctor libri, poterat perveniri, sicut ad Noe in generationibus 20 seth. Proinde in generationibus Cain, si non occurrit qui deberet intendi, ad quem praetermissis primogenitis per eos, qui commemorati sunt, perveniri oportebat, sera pubertas intellegenda restabit, ut aliquanto post centum annos puberes habilesque ad gignendum facti fuerint, ut 25 ordo generationum per primogenitos curreret et usque diluvium ad numerum annorum tantae quantitatis occurreret. Quamvis fieri possit, ut propter aliquam secretiorem causam, quae me latet, usque ad Lamech et eius filios generationum perveniente contextu commendaretur so haec civitas, quam dicimus esse terrenam, ac deinde cessaret scriptor libri commemorare ceteras, quae usque ad diluvium esse potuerunt. Potest et illa esse causa, cur

<sup>1</sup> et om.  $R \parallel$  11 et 26 usque VR; usque ad  $Av \parallel$  23 pervenire v

non ordo generationum per primogenitos duceretur, m necesse non sit in illis hominibus tam seram credere pubertatem, quod scilicet eadem civitas, quam Cain in nomine Enoch filii sui condidit, longe lateque regnare 5 potnerit et reges habere non simul plures, sed suis aetatibus singulos, quos genuissent sibi successuros quicumque regnassent. Horum regum primus esse potuit ipse Cain, secundus filius eius Enoch, in cuius nomine, ubi regnaretur, condita est civitas; tertius Gaidad, quem ge-10 nuit Enoch; quartus Mevia', quem genuit Gaidad; quintus Mathusael, quem genuit Mevia; sextus Lamech, quem genuit Mathusael, qui est septimus ab Adam per Cain. Non autem erat consequens, ut primogeniti regum regnantibus succederent patribus, sed quos regnandi meritum propter 15 virtutem terrenae utilem civitati vel sors aliqua reperiret, vel ille potissimum succederet patri hereditario quodam iure regnandi, quem prae ceteris filiis dilexisset. autem vivente adhuc Lamech atque regnante fieri diluvium, ut ipsum cum aliis omnibus hominibus, exceptis 20 qui in arca fuerunt, quem perderet inveniret. Neque enim mirandum est, si varia quantitate numerositatis annorum interposita per tam longam actatem ab Adam usque diluvium non aequalis numeri generationes habuit utraque progenies, sed per Cain septem, per Seth autem decem;

25 septimus est enim, ut iam dixi, ab Adam Lamech, decimus Noe; et ideo non unus filius Lamech, sicut in ceteris superius, sed plures commemorati sunt, quia incertum erat quis ei fuisset mortuo successurus, si regnandi tempus inter ipsum et diluvium remansisset.

Sed quoquo modo se habeat sive per primogenitos sive per reges ex Cain generationum ordo decurrens, illud mihi nullo pacto praetereundum silentio videtur, quod cum Lamech septimus ab Adam fuisset inventus, tot eius

<sup>9</sup> gaidat  $RAF \parallel$  10 menia VRAFbef; Manihel  $v \parallel$  22 usque VR; usque ad  $v \parallel$  28 fuerat R

dnumerati sunt filii, donec undenarius numerus implereur, quo significatur peccatum. Adduntur enim tres filii t una filia. Uxores autem aliud possunt significare, non boc quod nunc commendandum videtur. Nunc enim de generationibus loquimur; illae vero unde sint genitae, tacitam est. Quoniam ergo lex denario numero praedicatur, unde est memorabilis ille decalogus, profecto numerus undenarius, quoniam transgreditur denarium, transgressionem legis ac per hoc peccatum significat. Hinc est quod in tabernaculo testimonii, quod erat in itinere po- 10 puli Dei velut templum ambulatorium, undecim vela cilicina fieri praecepta sunt. In cilicio quippe recordatio est peccatorum propter haedos ad sinistram futuros; quod confitentes in cilicio prosternimur tamquam dicentes quod in psalmo scriptum est: Et peccatum meum ante me est 15 semper. Progenies ergo ex Adam per Cain sceleratum undenario numero finitur, quo peccatum significatur; et ipse numerus femina clauditur, a quo sexu initium factum est peccati, per quod omnes morimur. Commissum est autem, ut et voluptas carnis, quae spiritui resisteret, se- 20 queretur. Nam et ipsa filia Lamech Noemma voluptas interpretatur. Per Seth autem ab Adam usque ad Noe denarius insinuatur legitimus numerus. Cui Noe tres adiciuntur filii, unde uno lapso duo benedicuntur a patre, ut remoto reprobo et probatis filiis ad numerum additis 25 ettam duodenarius numerus intimetur, qui et in patriar-harum et in apostolorum numero insignis est, propter reptenarii partes alteram per alteram multiplicatas. Nam er quaterni vel quater terni ipsum faciunt. His ita se abentibus video considerandum et commemorandum, ista 30 traque progenies, quae distinctis generationibus duas innuat civitates, unam terrigenarum, alteram regenerarum, quo mode postea sic commixta fuerit atque con-

<sup>12)</sup> Excd. 26, 7. 16) Ps. 50, 5.

<sup>21</sup> noemma VRF; Noema v

fusa, ut universum genus humanum exceptis octo hor nibus diluvio perire mereretur.

### CAPUT XXI.

Qua ratione commemorato Enoch, qui fuit filius Co totius generationis eius usque ad diluvium sit continu narratio; commemorato autem Enos, qui fuit filius Seth, ad conditionis humanae principium sit reditum.

Primo autem intuendum est, quem ad modum, c
10 ex Cain generationes enumerarentur, commemorato a
ceteros posteros eius illo, in cuius nomine condita
civitas, id est Enoch, contexti sunt ceteri usque ad ill
finem, de quo locutus sum, donec illud genus atque t
versa propago diluvio deleretur; cum vero filius S
15 unus commemoratus fuisset Enos, nondum usque ad
luvium additis ceteris articulus quidam interponitur
dicitur: Hic liber nativitatis hominum, qua die fecit D
Adam, ad imaginem Dei fecit illum. Masculum et
minam fecit illos, et benedixit illos, et cognominavit non
20 eorum Adam, qua die fecit illos. Quod mihi videtur
hoc interpositum, ut hinc rursus inciperet ab ipso Ad
dinumeratio temporum, quam noluit facere, qui haec s
psit, in civitate terrena; tamquam eam Deus sic com
moraret, ut non conputaret. Sed quare hinc reditur
25 istam recapitulationem, postea quam commemoratus
filius Seth, homo qui speravit invocare nomen Dor
Dei, nisi quia sic oportebat istas duas proponere civita
unam per homicidam usque ad homicidam (nam et
mech duabus uxoribus suis se perpetrasse homicid
30 confitetur), alteram per eum, qui speravit invocare no Primo autem intuendum est, quem ad modum, c

20) Gen. 5, 1 sq. 27) Gen. 4, 26. 30) Gen. 4, 23.

<sup>2</sup> perimeretur  $RF \parallel 10$  enumerentur  $V \parallel 23$  ea V

Domini Dei? Hoc est quippe in hoc mundo peregrinantis civitatis Dei totum atque summum in hac mortalitate negotium, quod per unum hominem, quem sane occisi resurrectio genuit, commendandum fuit. Homo quippe ille unus totius supernae civitatis est unitas, nondum 5 quidem conpleta, sed praemissa ista prophetica praefiguratione conplenda. Filius ergo Cain, hoc est filius possessionis, (cuius nisi terrenae?) habeat nomen in civitate terrena, quia in eius nomine condita est. De his est enim, de quibus cantatur in psalmo: Invocabunt nomina 10 corum in terris ipsorum; propter quod sequitur eos quod in alio psalmo scriptum est: Domine, in civitate tua imaginem eorum ad nihilum rediges. Filius autem Seth, hoc est filius resurrectionis, speret invocare nomen Domini Dei; eam quippe societatem hominum praefigurat quae 15 dicit: Ego autem sicut oliva fructifera in domo Dei speravi in misericordia Dei; vanas autem glorias famosi in terra nominis non requirat; beatus est enim vir, cuius est nomen Domini spes eius, et non respexit in vanitates et insanias mendaces. Propositis itaque duabus civitati- 20 bus, una in re huius saeculi, altera in spe Dei, tamquam ex communi, quae aperta est in Adam, ianua mortalitatis egressis, ut procurrant et excurrant ad discretos proprios at debitos fines, incipit dinumeratio temporum; in qua et diae generationes adiciuntur, facta recapitulatione ex Adam, 25 ex cuius origine damnata, veluti massa una meritae damnationi tradita, facit Deus alia in contumeliam vasa irae, dia in honorem vasa misericordiae, illis reddens quod debetur in poena, istis donans quod non debetur in gralia; ut ex ipsa étiam conparatione vasorum irae superna 30 civitas discat, quae peregrinatur in terris, non fidere li-

<sup>11)</sup> Ps. 48, 12. 13) Ps. 72, 20. 17) Ps. 51, 10. 20) Ps. 39, 5. 28) Rom. 9, 22 sq.

<sup>9</sup> quia VRA; qui F; quae  $v \parallel 13$  eorum VR; illorum A; psorum  $Fv \parallel$  nihil  $AF \parallel 18$  enim (om. est)  $v \parallel 27$  fecit v

bertate arbitrii sui, sed speret invocare nomen Domini Dei. Quoniam voluntas in natura, quae facta est bear a Deo bono, sed mutabilis ab inmutabili, quia ex nihile, et a bono potest declinare, ut faciat malum, quod fit libero arbitrio, et a malo, ut faciat bonum, quod non fit sine divino adiutorio.

## CAPUT XXII.

De lapsu filiorum Dei alienigenarum mulierum amore captorum, unde et omnes exceptis octo hominibus diluvio perire meruerunt. 10

Hoc itaque libero voluntatis arbitrio genere humano progrediente atque crescente facta est permixtio et iniquitate participata quaedam utriusque confusio civitatis. Quod malum a sexu femineo causam rursus invenit; non etiam tunc fallacia seductae illae feminae persuaserunt peccatum viris); sed ab initio quae pravis moribus fuerant in terrena civitate, id est in terrigenarum societate, ametae sunt a filiis Dei, civibus scilicet peregrinantis in hoc saeculo alterius civitatis, propter pulchritudinem corporis. Quod bonum Dei quidem donum est; sed propterea id largitur etiam malis, ne magnum bonum videatur bonis. Deserto itaque bono magno et bonorum proprio lapsus est factus ad bonum minimum, non bonis proprium, sed bonis malisque commune; ac sic filii Dei filiarum hominum amore sunt capti, atque ut eis coniugibus fruerentur, in mores societatis terrigenae defluxerunt, deserta pietate, quam in sancta societate servabant. Sic enim corporis pulchritudo, a Deo quidem factum, sed temporale 30 carnale infimum bonum, male amatur postposito Deo, aeterno interno sempiterno bono, quem ad modum iustitia 20) Gen. 6, 2.

<sup>20)</sup> Gen. 6, 2.

<sup>2</sup> dei sui R

K

ta et aurum amatur ab avaris, nullo peccato auri, cominis. Ita se habet omnis creatura. Cum enim sit, et bene amari potest et male: bene scilicet orcustodito, male ordine perturbato. Quod in laude m Cerei breviter versibus dixi:

ec tua sunt, bona sunt, quia tu bonus ista creasti.
. nostrum est in eis, nisi quod peccamus amantes dine neglecto pro te, quod conditur abs te.

or autem si veraciter ametur, hoc est si ipse, non pro illo quod non est ipse, ametur, male amari non 10 %. Nam et amor ipse ordinate amandus est, quo amatur quod amandum est, ut sit in nobis virtus ivitur bene. Unde mihi videtur, quod definitio bret vera virtutis ordo est amoris; propter quod in cantico canticorum cantat sponsa Christi, civitas 15 Ordinate in me caritatem. Huius igitur caritatis, st dilectionis et amoris, ordine perturbato Deum filii neglexerunt et filias hominum dilexerunt. Quibus is nominibus satis civitas utraque discernitur. Neque et illi non erant filii hominum per naturam; sed 20 nomen coeperant habere per gratiam. Nam in eascriptura, ubi dicti sunt dilexisse filias hominum filii idem dicti sunt etiam angeli Dei. Unde illos multi t non homines fuisse, sed angelos.

# CAPUT XXIII.

25

credendum sit angelos substantiae spiritalis amore ciosarum mulierum captos earundem inisse coniugia, ex quibus gigantes sint creati.

Quam quaestionem nos transeunter commemoratam tio huius operis libro reliquimus insolutam, utrum 30

i) Cant. 2, 4. 30) C. 5.

<sup>.</sup> coeperunt R

possint angeli, cum spiritus sint, corporaliter coire cum feminis. Scriptum est enim: Qui facit angelos sua spiritus, id est eos, qui natura spiritus sunt, facit est angelos suos, iniungendo eis officium nuntiandi. Qui esta 6 Graece dicitur ἄγγελος, quod nomen Latina declination angelus perhibetur, Latina lingua nuntius interpretatum Sed utrum eorum corpora consequenter adiunxerit di cendo: Et ministros suos ignem ardentem, an quod cari tate tamquam igne spiritali fervere debeaut ministri etu 10 ambiguum est. Apparuisse tamen hominibus angelos i talibus corporibus, ut non solum videri, verum etim tangi possent, eadem veracissima scriptura testatur. I quoniam creberrima fama est multique se expertos w ab eis, qui experti essent, de quorum fide dubitandu 15 non esset, audisse confirmant, Silvanos et Panes, que vulgo incubos vocant, inprobos saepe extitisse mulieriba et earum appetisse ac peregisse concubitum; et quosda daemones, quos Dusios Galli nuncupant, adsidue hanc in munditiam et temptare et efficere, plures talesque ad 20 severant, ut hoc negare inpudentiae videatur: non hinc all quid audeo definire, utrum aliqui spiritus elemento aeri corporati (nam hoc elementum etiam cum agitatur flabell sensu corporis tactuque sentitur) possint hanc etiam pulibidinem, ut, quo modo possunt, sentientibus femini 25 misceantur. Dei tamen angelos sanctos nullo modo ill tempore sic labi potuisse crediderim; nec de his dixis apostolum Petrum: Si enim Deus angelis peccantibus na pepercit, sed carceribus caliginis inferi retrudens trat dit in iudicio puniendos reservari; sed potius de illi 30 qui primum apostatantes a Deo cum zabulo suo princi ceciderunt, qui primum hominem per invidiam serpenti

3) Ps. 103, 4. 29) 2. Petr. 2, 4.

<sup>12</sup> ueracissima V (111, 29); verissima v || 15 esset mss; v || panes VRAFe; Faunos v || 16 incibos  $V^1R^1A^1$  || 17 et ( $R^1$  || 30 zabulo R (l. 16 c. 8; l. 20 c. 5 fin.); diabolo v

nuncupatos eadem scriptura sancta locupletissima testis est. Nam et de Iohanne scriptum est: Ecce mitto angelum meum ante faciem tuam, qui praeparabit viam tuam, et Malachiel propheta propria quadam, id est pro-5 prie sibi inpertita gratia dictus est angelus.

Verum hoc movet quosdam, quod ex illis, qui dicti sunt angeli Dei, et ex mulieribus, quas amaverunt, non quasi homines generis nostri, sed gigantes legimus esse natos. Quasi vero corpora hominum modum nostrum 10 longe excedentia, quod etiam supra commemoravi, non etiam nostris temporibus nata sunt. Nonne ante paucos annes, cum Romanae urbis quod a Gothis factum est adpropinquaret excidium, Romae fuit femina cum suo patre et sua matre, quae corpore quodam modo giganteo longe 15 ceteris praemineret? Ad quam visendam mirabilis fiebat unquequaque concursus. Et hoc erat maxime admirationi, qued ambo parentes eius nec saltem tam longi homines erant, quam longissimos videre consuevimus. Potuerunt igitur gigantes nasci, et prius quam filii Dei, qui et angeli Dei dicti sunt, filiabus hominum, hoc est secundum hominem viventium, miscerentur; filii scilicet Seth filiis Cain. Nam et canonica scriptura sic loquitur, in quo Cain. Nam et canonica scriptura sic loquitur, in quo libro haec legimus, cuius verba ista sunt: Et factum est, postquam coeperunt homines multi fieri super terram, et 25 filiae natae sunt illis; videntes autem angeli Dei filias hominum, quia bonae sunt, sumpserunt sibi uxores ex omnibus quas elegerunt. Et dixit Dominus Deus: Non permanebit spiritus meus in hominibus his in aeternum, propter quod caro sunt. Erunt autem dies eorum cen- 30 tum viginti anni. Gigantes autem erant super terra in

5) Mr. 1, 2. 6) Malach. 2, 7.

<sup>12</sup> sunt VRAF (35, 9); sint  $v \parallel 20$  ergo  $v \parallel 22$  filiis VR (New I, p. 27 sqq.); filiabus  $Av \parallel 28$  elegerant  $v \parallel 30$  illorum  $V^1 \parallel 31$  terra V; terram v

diebus illis et post illud, cum intrarent filii Dei ad fili hominum, et generabant sibi; illi erant gigantes a sa culo homines nominati. Haec libri verba divini satis i dicant iam illis diebus fuisse gigantes super terram, quam filii Dei acceperunt uxores filias hominum, cum eas am rent bonas, id est pulchras. Consuetudo quippe sca pturae huius est, etiam speciosos corpore bonos vocar Sed et postquam hoc factum est, nati sunt gigantes. Se enim ait: Gigantes autem erant super terram in dieh 10 illis et post illud, cum intrarent filii Dei ad filias hom num. Ergo et ante illis diebus et post illud. Qua autem ait: Et generabant sibi, satis ostendit, quod pris antequam sic caderent filii Dei, Deo generabant, ma sibi, id est non dominante libidine coeundi, sed se 15 viente officio propagandi; non familiam fastus sui, se cives civitatis Dei, quibus adnuntiarent tamquam ange Dei, ut ponerent in Deo spem suam, similes illius, quatus est de Seth, filius resurrectionis, et speravit in guare nomen Domini Dei; in qua spe essent cum su fratres filiorum.

Non autem illos ita fuisse angelos Dei, ut homine non essent, sicut quidam putant, sed homines proce dubio fuisse, scriptura ipsa sine ulla ambiguitate declare 25 Cum enim praemissum esset, quod videntes angeli De filias hominum, quia bonae sunt, sumpserunt sibi uxon ex omnibus quas elegerunt, mox adiunctum est: Et dia Dominus Deus: Non permanebit spiritus meus in homine bus his in aeternum, propter quod caro sunt. Spiri 30 Dei quippe fuerant facti angeli Dei et filii Dei, sed dec nando ad inferiora dicuntur homines nomine naturae, ne gratiae; dicuntur et caro desertores spiritus et deseren deserti. Et septuaginta quidem interpretes et angelos I

<sup>3)</sup> Gen. 6, 1 sqq. 17) Ps. 77, 7.

<sup>11</sup> illis RA (cf. 4); in illis VFv | 27 elegerant v

xerunt istos et filios Dei; quod quidem non omnes coices habent, nam quidam nisi filios Dei non habent. quila autem, quem interpretem Iudaei ceteris anteponunt, non angelos Dei, nec filios Dei, sed filios deorum interpretatus est. Utrumque autem verum est. Nam et filii 5 Dei erant, sub quo patre suorum patrum etiam fratres erant; et filii deorum, quoniam diis geniti erant, cum quibus et ipsi dii erant iuxta illud psalmi: Ego dixi: Dii estis et filii Excelsi omnes. Merito enim creduntnr septuaginta interpretes accepisse propheticum spiritum, ut, si 10 quid eius auctoritate mutarent atque aliter quam erat qued interpretabantur dicerent, neque hoc divinitus dictum esse dubitaretur. Quamvis hoc in Hebraeo esse perhibeatur ambiguum, ut et filii Dei et filii deorum posset interpretari. terpretari. 15

Omittamus igitur earum scripturarum fabulas, quae apecryphae nuncupantur, eo quod earum occulta origo nen claruit patribus, a quibus usque ad nos auctoritas veracium scripturarum certissima et notissima successione pervenit. In his autem apocryphis etsi invenitur aliqua 20 veritas, tamen propter multa falsa nulla est canonica auctoritas. Scripsisse quidem nonnulla divine illum Enoch, septimum ab Adam, negare non possumus, cum hoc in epistula canonica Iudas apostolus dicat. Sed non frustra non sunt in eo canone scripturarum, qui servabatur in 25 lemplo Hebraei populi succedentium diligentia sacerdotum, nisi quia ob antiquitatem suspectae fidei iudicata sunt, nec utrum haec essent, quae ille scripsisset, poterat ineniri, non talibus proferentibus, qui ea per seriem successionis reperirentur rite servasse. Unde illa, quae sub 30 us nomine proferuntur et continent istas de gigantibus bulas, quod non habuerint homines patres, recte a pru-

<sup>9)</sup> Ps. 81, 6. 24) V. 14.

<sup>7</sup> dis  $VR^1F$ ; de his A; a diis  $R^2v \parallel 14$  posset Vv; posit RA; possint  $F \parallel 22$  divina v

25

dentibus iudicantur non ipsius esse credenda; sicut multa sub nominibus et aliorum prophetarum et recentiora sub nominibus apostolorum ab haereticis proferuntur, quae omnia nomine apocryphorum ab auctoritate canonica difipturas canonicas Hebraeas atque Christianas multos gigantes ante diluvium fuisse non dubium est, et hos fuisse cives terrigenae societatis hominum; Dei autem filios, qui secundum carnem de Seth propagati sunt, in hanc societatem de ipsis gigantes pasci potuerunt. Negue enim omnes de ipsis gigantes nasci potuerunt. Neque enim omnes gigantes, sed magis multi utique tunc fuerunt, quam post diluvium temporibus ceteris. Quos propterea creare placuit Creatori, ut etiam hinc ostenderetur non solum pulto chritudines, verum etiam magnitudines et fortitudines corporum non magni pendendas esse sapienti, qui spiritalibus atque inmortalibus longe melioribus atque firmioribus et bonorum propriis, non bonorum malorumque communibus beatificatur bonis. Quam rem alius propheta commendans ait: Ibi fuerunt gigantes illi nominati, qui ab initio fuerunt staturosi, scientes proelium. Non has ab initio fuerunt staturosi, scientes proelium. Non hos elegit Dominus, nec viam scientiae dedit illis; sed interierunt, quia non habuerunt sapientiam, perierunt propter inconsiderantiam.

#### CAPUT XXIV.

Quo modo intellegendum sit, quod de eis, qui diluvio perdendi erant, Dominus dixerit: Erunt dies eorum centum viginti anni.

Quod autem dixit Deus: Erunt dies eorum centum 30 viginti anni, non sic accipiendum est, quasi praenuntia-

24) Bar. 3, 26 sqq. 30) Gen. 6, 3.

<sup>15</sup> etiam mss; etiam et  $v \parallel 22$  sed VRAF (Graece: nai anólovo); et  $v \parallel 29$  illorum  $V^1$ 

um sit post haec homines centum viginti annos vivendo ion transgredi, cum et post diluvium etiam quingentos excessisse inveniamus; sed intellegendum est hoc Deum dixisse, cum circa finem quingentorum annorum esset Noe, id est quadringentos octoginta vitae annos ageret, 5 quos more suo scriptura quingentos vocat, nomine totius maximam partem plerumque significans; sescentensimo quippe anno vitae Noe, secundo mense factum est diluvium; ac sic centum viginti anni praedicti sunt futuri vitae hominum periturorum, quibus transactis diluvio 10 delerentur. Nec frustra creditur sic factum esse diluvium iam non inventis in terra qui non erant digni tali vium, iam non inventis in terra qui non erant digni tali morte defungi, qua in impios vindicatum est; non quo quicquam bonis quandoque morituris tale genus mortis faciat aliquid, quod eis possit obesse post mortem; verum 15 tamen nullus eorum diluvio mortuus est, quos de semine Seth propagatos sancta scriptura commemorat. Sic autem divinitus diluvii causa narratur: Videns, inquit, Dominus Deus, quia multiplicatae sunt malitiae hominum super leccame et americ quicque cogitat in corde suo diligenter 20 terram, et omnis quisque cogitat in corde suo diligenter 20 uper maligna omnes dies, et cogitavit Deus, quia fecit ominem super terram, et recogitavit, et dixit Deus: deleam hominem, quem feci, a facie terrae, ab homine sque ad pecus et a repentibus usque ad volatilia caeli, via iratus sum, quoniam feci eos. 25

## CAPUT XXV.

e ira Dei, quae incommutabilem tranquillitatem nulla inflammatione perturbat.

Ira Dei non perturbatio animi eius est, sed iudicium o inrogatar poena peccato. Cogitatio vero eius et re- 30

9) Gen. 7, 11. 25) Gen. 6, 5 sqq.

<sup>14</sup> quicquam VRAF; hic quidq.  $v \parallel 23$  deleam mss; Deo  $v \parallel 24$  repentibus VA; reptilibus Rv

cogitatio mutandarum rerum est inmutabilis ratio.
enim sicut hominem, ita Deum cuiusquam facti su
nitet, cuius est de omnibus omnino rebus tam fixi
tentia quam certa praescientia. Sed si non utatur
5 ptura talibus verbis, non se quodam modo familiari
sinuabit omni generi hominum, quibus vult esse c
tum, ut et perterreat superbientes et excitet negleg
et exerceat quaerentes et alat intellegentes; quod n
ceret, si non se prius inclinaret et quodam modo d
10 deret ad iacentes. Quod autem etiam interitum on
animalium terrenorum volatiliumque denuntiat: ma
dinem futurae cladis effatur, non animantibus ration
pertibus, tamquam et ipsa peccaverint, minatur exit

### CAPUT XXVI.

15 Quod arca, quam Noe iussus est facere, in omn Christum ecclesiamque significet.

Iam vero quod Noe homini iusto et, sicut o scriptura veridica loquitur, in sua generatione pe (non utique sicut perficiendi sunt cives civitatis I 20 illa inmortalitate, qua aequabuntur angelis Dei, sed esse possunt in hac peregrinatione perfecti) imperat ut arcam faciat, in qua cum suis, id est uxore, fi nuribus, et cum animalibus, quae ad illum ex Dei cepto in arcam ingressa sunt, liberaretur a diluvii 25 tate: procul dubio figura est peregrinantis in hoc s civitatis Dei, hoc est ecclesiae, quae fit salva per li in quo pependit mediator Dei et hominum, homo Ch lesus. Nam et mensurae ipsae longitudinis et altit et latitudinis eius significant corpus humanum, in 30 veritate ad homines praenuntiatus est venturus et

18) Gen. 6, 9. 28) 1. Tim. 2, 5.

<sup>7</sup> praetereat  $VRAF \parallel$  22 et fil.  $R \parallel$  23 nuribus (om.  $\epsilon$  28 long., alt. latitudinisque v

Humani quippe corporis longitudo a vertice usque ad vestigia sexiens tantum habet quam latitudo, quae est ab uno latere ad alterum latus, et deciens tantum quam altitudo, cuius altitudinis mensura est in latere a dorso ad ventrem; velut si iacentem hominem metiaris supinum 5 seu pronum, sexiens tantum longus est a capite ad pedes, quam latus a dextra in sinistram vel a sinistra in dextram, et deciens, quam altus a terra. Unde facta est arca trecentorum in longitudine cubitorum et quinquaginta in latitudine et triginta in altitudine. Et quod ostium in 10 latere accepit, profecto illud est vulnus, quando latus crucifixi lancea perforatum est; hac quippe ad illum venientes ingrediuntur, quia inde sacramenta manarunt, quibus credentes initiantur. Et quod de lignis quadratis fieri inbetur, undique stabilem vitam sanctorum significat; quato un eiusdem arcae constructione dicuntur, ecclesiasticarum signa sunt rerum.

Sed ea nunc persequi longum est; et hoc iam fecimus in opere, quod adversus Faustum Manichaeum scrip-20 simus, negantem in Hebraeorum libris aliquid de Christo esse prophetatum. Et fieri quidem potest, ut et nobis quispiam et alius alio exponat haec aptius, dum tamen ea, quae dicuntur, ad hanc de qua loquimur Dei civitatem in hoc saeculo maligno tamquam in diluvio peregri-25 nantem omnia referantur, si ab eius sensu, qui ista conscripsit, non vult longe aberrare, qui exponit. Exempli gratia, velut si quispiam, quod hic scriptum est: Inferiora bicamerata et tricamerata facies eam, non quod ego in illo opere dixi velit intellegi, quia ex omnibus gentibus 30 ecclesia congregatur, bicameratam dictam propter duo genera hominum, circumcisionem scilicet et praeputium, quos apostolus et alio modo dicit Iudaeos et Grae-

12) Io. 19, 34. 20) L. 12. c. 14. 29) Gen. 6, 16.

<sup>1</sup> ad om R

cos; tricameratam vero eo, quod omnes gentes de tril
filiis Noe post diluvium reparatae sunt; sed aliud di
aliquid, quod a fidei regula non sit alienum. Nam qu
niam non solas in inferioribus mansiones habere arc
voluit, verum etiam in superioribus (et haec dixit bis
merata) et in superioribus superiorum (et haec appella
tricamerata), ut ab imo sursum versus tertia consurge
habitatio: possunt hic intellegi et tria illa, quae comme
dat apostolus, fides, spes, caritas; possunt etiam mu
convenientius tres illae ubertates evangelicae, tricena, su
gena, centena, ut in infimo habitet pudicitia coniugal
supra vidualis atque hac superior virginalis, et si qu
melius secundum fidem civitatis huius intellegi et d
potest. Hoc etiam de ceteris, quae hic exponenda su
tamen catholicae fidei concordiam revocanda sunt.

# CAPUT XXVII.

De arca atque diluvio nec illis esse consentiendum, q solam historiam recipiunt sine allegorica signification 20 nec illis, qui solas figuras defendunt repudiata historica veritate.

Non tamen quisquam putare debet aut frustra ha esse conscripta, aut tantummodo rerum gestarum veri tem sine ullis allegoricis significationibus hic esse qu 25 rendam, aut e contrario haec omnino gesta non esse, solas esse verborum figuras, aut quidquid illud est neq quam ad prophetiam ecclesiae pertinere. Quis enim sente perversus inaniter scriptos esse contendat lih per annorum milia tanta religione et tam ordinatae se considerationes desse contendat lih per annorum milia tanta religione et tam ordinatae se se contendat lih quantitationes desse contendat lih quantitationes desse que se contendat lih quantitationes desse quantitationes de contra de la contra de co

1) Rom. 3, 9. 9) 1. Cor. 13, 13. 11) Mt. 13, 8.

<sup>2</sup> sint  $R^1 \parallel 13$  melius Vv; aliud RAF

intuendas, ubi certe, ut alia omittam, si numerositas ani-malium cogebat arcae tantam fieri magnitudinem, in-munda bina et munda septena intromitti animalia quid cogebat, cum aequalis numeri possent utraque servari? Aut vero Deus, qui propter genus reparandum servanda 5 praecepit, eo modo illa, quo instituerat, restituere non valebat?

Qui vero non esse gesta, sed solas rerum significandarum figuras esse contendunt, primum opinantur tam magnum fieri non potuisse diluvium, ut altissimos montes 10 quindecim cubitis aqua crescendo transcenderet, propter Olympi verticem montis, supra quem perhibent nubes non posse concrescere, quod tam sublime iam caelum sit, ut non ibi sit aer iste crassior, ubi venti nebulae imbresque gignuntur; nec adtendunt omnium elementorum 15 crassissimam terram ibi esse potuisse. An forte negant esse terram verticem montis? Cur igitur usque ad illa caeli spatia terris exaltari licuisse, et aquis exaltari non licuisse contendunt, cum isti mensores et pensores elementorum aquas terris perhibeant superiores atque levio- 20 res? Quid itaque rationis adferunt, quare terra gravior et inferior locum caeli tranquillioris invaserit per volumina tot annorum, et aqua levior ac superior permissa non sit hoc facere saltem ad tempns exiguum?

Dicunt etiam non potuisse capere arcae illius quan- 25 titatem animalium genera tam multa in utroque sexu, bina de inmundis, septena de mundis. Qui mihi videntur non conputare nisi trecenta cubita longitudinis et latitudinis quinquaginta, nec cogitare aliud tantum esse in superioribus itemque aliud tantum in superioribus supe- 30 riorum, ac per hoc ter ducta illa cubita fieri nongenta per centum quinquaginta. Si autem cogitemus quod Ori-

<sup>12</sup> perhibent V; perhibentur  $RAv \parallel 13$  sublime iam VRAFbe; sublime quam f; sublimis quam  $v \parallel 32$  per centum VRAF; per om. v (locus parum dilucidus)

genes non ineleganter astruxit, Moysen scilicet hominem
Dei eruditum, sicut scriptum est, omni sapientia Aegyptiorum, qui geometricam dilexerunt, geometrica cubita
significare potuisse, ubi unum quantum sex nostra valere
5 adseverant, quis non videat quantum rerum capere illa
potuit magnitudo? Nam illud quod disputant tantae magnitudinis arcam non potuisse conpingi, ineptissime calimniantur, cum sciant inmensas urbes fuisse constructa,
nec adtendunt centum annos, quibus arca illa est fabri10 cata; nisi forte lapis lapidi adhaerere potest sola cale
coniunctus, ut murus per tot milia circumagatur, et lignum
ligno per suscudines, epiros, clavos, gluten bituminis non
potest adhaerere, ut fabricetur arca non curvis, sed recis
lineis longe lateque porrecta, quam nullus in mare mittat
15 conatus hominum, sed levet unda, cum venerit, natural
ordine ponderum, magisque divina providentia quam human
prudentia natantem gubernet, ne incurrat ubicumque
naufragium. naufragium.

Quod autem scrupulosissime quaeri solet de mine20 tissimis bestiolis, non solum quales sunt mures et stelliones, verum etiam quales lucustae, scarabei, muscae deneque et pulices, utrum non amplioris numeri in arca illa
fuerint, quam qui est definitus, cum hoc imperaret Deus,
prius admonendi sunt, quos haec movent, sic accipiendum
25 esse quod dictum est: Quae repunt super terram, ut
necesse non fuerit conservari in arca, quae possunt in
aquis vivere, non solum mersa, sicut pisces, verum etiam
supernatantia, sicut multae alites. Deinde cum dicitur:
Masculus et femina erunt, profecto intellegitur ad repa30 randum genus dici; ac per hoc nec illa necesse fuerat
ibi esse, quae possunt sine concubitu de quibusque rebus
vel rerum corruptionibus nasci; vel si fuerunt, sicut in

1) Homil. 2. in Genes. 3) Act. 7, 22.

<sup>9</sup> attendant  $V^1 \parallel 12$  suscud. mss; subsc.  $v \parallel$  epiros mss v; epigros vel epiuros suspicatur Meursius

ous esse consuerunt, sine ullo numero definito esse see; aut si mysterium sacratissimum, quod agebatur, ntae rei figura etiam veritate facti aliter non posset ri, nisi ut omnia ibi certo illo numero essent, quae e in aquis natura prohibente non possent, non fuit 5 cura illius hominis vel illorum hominum, sed divina. enim ea Noe capta intromittebat, sed venientia et nia permittebat. Ad hoc enim valet quod dictum intrabunt ad te; non scilicet hominis actu, sed Dei ita sane, ut non illic fuisse credenda sint, quae 10 carent. Praescriptum enim atque definitum est: ulus et femina erunt. Alia sunt quippe quae de isque rebus sine concubitu ita nascuntur, ut postea imbant et generent, sicut muscae; alia vero in qui-ihil sit maris et feminae, sicut apes. Ea porro quae 15 abent sexum, ut non habeant fetum, sicut muli et in mirum si fuerunt ibi, ac non potius parentes eorum isse suffecerit, equinum videlicet atque asininum geet si qua alia sunt, quae commixtione diversi geneenus aliquod gignunt. Sed si et hoc ad mysterium 20 iebat, ibi erant. Habet enim et hoc genus masculum minam. ninam.

Solet etiam movere nonnullos, genera escarum, quae tabere poterant animalia, quae non nisi carne vesci tur, utrum praeter numerum ibi fuerint sine trans- 25 ione mandati, quae aliorum alendorum necessitas coegisset includi; an vero, quod potius est creden-praeter carnes aliqua alimenta esse potuerint, quae pus convenirent. Novimus enim quam multa aniquibus caro cibus est, frugibus pomisque vescantur 30 uxime fico atque castaneis. Quid ergo mirum, si vir sapiens et iustus, etiam divinitus admonitus, quid e congrueret, sine carnibus aptam cuique generi ali-

ueritate mss; in ver.  $v \parallel 18$  sufficerit  $RAF \parallel 28$  potue-VRAF

moniam praeparavit et condidit? Quid est autem, 🐢 vesci non cogeret fames? aut quid non suave ac salub facere posset Deus, qui etiam, ut sine cibo viverent. vina facilitate donaret, nisi ut pascerentur etiam hoc 5 plendae figurae tanti mysterii conveniret? Non autem 🐲 praefigurandam ecclesiam pertinere tam multiplicia rerui signa gestarum, nisi fuerit contentiosus, nemo permittital opmari Iam enim gentes ita ecclesiam repleverus mundique et inmundi, donec certum veniatur ad fine 10 ita eius unitatis quadam compagine continentur, ut 💣 hoc uno manifestissimo etiam de ceteris, quae obscuri aliquanto dicta sunt et difficilius agnosci queunt, dubita fas non sit. Quae cum ita sint, [si] nec inaniter is esse conscripta putare quisquam vel durus audebit, ne 15 nihil significare cum gesta sint, nec sola dicta esse signi ficativa non facta, nec aliena esse ab ecclesia significanprobabiliter dici potest; sed magis credendum est et 🐗 pienter esse memoriae litterisque mandata, et gesta esse et significare aliquid, et ipsum aliquid ad praefiguranda 20 ecclesiam pertinere. Iam usque ad hunc articulum per ductus liber iste claudendus est, ut ambarum civitatu cursus, terrenae scilicet secundum hominem viventis caelestis secundum Deum, post diluvium et deinceps rebus consequentibus requiratur.

25

#### LIBER XVI.

#### CAPUT I.

An post diluvium a Noe usque ad Abraham aliquae
30 familiae secundum Deum viventium reperiantur.

Post diluvium procurrentis sanctae vestigia civitati utrum continuata sint an intercurrentibus impietatis in

<sup>1</sup> recondidit v | quo Vv; quod RAF (1 22 c. 12 vescentis humana viscera) | 12, dubitari v || 13 si del. ed Par.

terrupta temporibus, ita ut nullus hominum veri unius Dei cultor existeret, ad liquidum scripturis loquentibus invenire difficile est, propterea quia in canonicis libris post Noe, qui cum coniuge ac tribus filiis totidemque muribus suis meruit per arcam vastatione diluvii liberari, 5 non invenimus usque Abraham cuiusquam pietatem evidenti divino eloquio praedicatam, nisi quod Noe duos filios suos Sem et Iapheth prophetica benedictione commendat, intuens et praevidens quod longe fuerat post futurum. Unde factum est etiam illud, ut filium suum 10 medium, hoc est primogenito iuniorem ultimoque maiorem, qui peccaverat in patrem, non in ipso, sed in filio eius suo nepote malediceret his verbis: Maledictus Chanaan puer, famulus erit fratribus suis. Chanaan porro natus puer, famulus erit fratribus suis. Chanaan porro natus fuerat ex Cham, qui patris dormientis nec texerat, sed 15 potius prodiderat nuditatem. Unde etiam quod secutus adiunxit benedictionem duorum maximi et minimi filiorum dicens: Benedictus Dominus Deus Sem, et erit Chanaan puer illius; latificet Deus Iapheth, et habitet in domibus Sem, sicut ipsa eiusdem Noe et vineae plantatio et ex 20 cius fructu inebriatio et dormientis nudatio, et quae ibi cetera facta atque conscripta sunt, propheticis sunt gravidata sensibus et velata tegminibus.

## CAPUT II.

Quid in filis Noe prophetice fuerit praefiguratum. 25

Sed nunc rerum effectu iam in posteris consecuto, quae operta fuerant, satis aperta sunt. Quis enim haec diligenter et intellegenter advertens non agnoscat in Christo? Sem quippe, de cuius semine in carne natus

14) Gen. 9, 25 sqq.

<sup>3</sup> quod  $v \parallel 5$  a vast.  $v \parallel 6$  usque VA; usque ad  $v \parallel 11$  iuniorem mss; minorem  $v \parallel 17$  adiunxit V; adjungit  $v \parallel 19$  latifiet VAb sec. Graec.; laetif.  $Rv \parallel 27$  fuerunt RAF

est Christus, interpretatur nominatus. Quid autem nominatus Christo, cuius nomen ubique iam fragrat, ita ut in cautico canticorum etiam ipsa praecedente prophetit unguento conparetur essus; in cuius domibus, id est ecclesiis, habitat gentium latitudo? Nam lanheth latitudo

- o ecclesiis, habitat gentium latitudo? Nam lapheth latitudo interpretatur. Cham porro, quod interpretatur calidus, medius Noe filius, tamquam se ab utroque discernens et inter utrumque remanens, nec in primitiis Israelitarum nec in plenitudine gentium, quid significat nisi haeretico-
- 10 rum genus calidum, non spiritu sapientiae, sed inpatientiae, quo solent haereticorum fervere praecordia et pacem perturbare sanctorum? Sed haec in usum cedunt proficientium, iuxta illud apostoli: Oportet et haereses esse, ut probati manifesti fiant in volus. Unde etiam scri-
- 15 ptum est: Filius eruditus sapiens erit, inprudente autemministro utetur. Multa quippe ad fidem catholicam pertinentia, dum haereticorum calida inquietudine exagitantur, ut adversus eos defendi possint, et considerantur diligentius et intelleguntur clarius et instantius praedicantur, et
- 20 ab adversario mota quaestio discendi existit occasio. Quamvis non solum qui sunt apertissime separati, verum omnes, qui Christiano vocabulo gloriantur et perdite vivunt, non absurde possunt videri medio Noe filio figurati; passionem quippe Christi, quae illius hominis nuditate
- 25 significata est, et adnuntiant profitendo, et male agendo exhonorant. De talibus ergo dictum est: Ex fructibus eorum cognoscetis eos. Ideo Cham in filio suo maledictus est, tamquam in fructu suo, id est in opere suo. Unde convenienter et ipse filius eius Chanaan interpretatur
- so motus eorum; quod aliud quid est quam opus eorum? Sem vero et lapheth tamquam circumcisio et praeputium,
  - 3) Cant. 1, 2. 14) 1. Cor. 11, 19 16) Prov. 10, 5. 27), Mt. 7, 20.

<sup>3</sup> praecedente mss; praecinente  $v \parallel 11$  primordia mss  $\parallel 21$  verum etiam  $v \parallel 30$  quid aliud R

vel sicut alio modo eos appellat apostolus, Iudaei et Graeci, sed vocati et iustificati, cognita quoquo modo nuditate patris, qua significabatur passio Salvatoris, sumentes vestimentum posuerunt supra dorsa sua et intraverunt aversi et operuerunt nuditatem patris sui, nec viderunt quod 5 reverendo texerunt. Quodam enim modo in passione Christi et quod pro nobis factum est honoramus et Iudaeorum facinus aversamur. Vestimentum significat sacramentum, dorsa memoriam praeteritorum, quia passionem Christi eo scilicet iam tempore, quo habitat Iapheth in 10 domibus Sem et malus frater in medio eorum, transactam celebrat ecclesia, non adhuc prospectat futuram.

Sed malus frater in filio suo, hoc est, in opere suo, puer, id est servus est fratrum bonorum, cum ad exercitationem patientiae vèl ad provectum sapientiae scienter 15 utuntur malis boni. Sunt enim teste apostolo, qui Christum adnuntiant non caste; sed sive occasione, inquit, sive veritate Christus adnuntietur (in hoc gaudeo, sed et gaudebo). Ipse quippe plantavit vineam, de qua dicit propheta: Vinea Domini Sabaoth domus Israel est, et 20 bibit de vino eius (sive ille calix hic intellegatur, de quo dicit: Potestis bibere calicem, quem ego bibiturus sum? et: Pater, si fieri potest, transeat calix iste, quo suam sine dubio significat passionem; sive, quia vinum fructus est vineae, hoc potius illo significatum est, quod ex ipsa 25 vinea, hoc est ex genere Israelitarum, carnem pro nobis et sanguinem, ut pati posset, adsumpsit), et inebriatus est, id est passus est, et nudatus est; ibi namque nudata est, id est apparuit, eius infirmitas, de qua dicit aposto-

19) Phil. 1, 18. 20) Esai. 5, 7. 22) Mt. 20, 22. 23) Ib. 26, 39. 28) Gen. 9, 21.

<sup>4</sup> supra dorsa  $VRgb^1v$ ; supra duo dorsa A; duo dorsa (omisso supra)  $F \parallel 14$  bonorum] suorum  $R \parallel$  cum vel ad  $v \parallel 15$  protectum VRA (vol. I, 479, 9); profectum  $Fv \parallel 18$  verba uncis inclusa om.  $VRAF \parallel 23$  transeat VR ut cod. Amiat. et Iustin. Tryph. 103; tr. a me  $Av \parallel 25$  sign. est VRAF; sit sign. v

his: Etsi crucifixus est ex infirmitate. Unde idem dicit Infirmum Dei fortius est hominibus, et stultum Dei so pientius est hominibus. Quod vero cum dictum esset Et nudatus est, addidit scriptura: In domo sua, elegante o ostendit, quod a suae carnis gente et domesticis sanguinis sui, utique Iudaeis, fuerat crucem mortemque passurus. Hanc passionem Christi foris in sono tantum vocit reprobi administrit, non enim quod administri intellegant Probi autem in interiore homine habent tam grande mysterium atque honorant intus in corde infirmum el stultum Dei, quia fortius et sapientius est hominibus Huius rei figura est, quod Cham exiens hoc nuntiavit foris; Sem vero et Iapheth, ut hoc velarent, id est honorarent, ingressi sunt, hoc est interius id egerunt.

Haec scripturae secreta divinae indagamus, ut possumus, alius alio magis minusve congruenter, verum tamen sideliter certum tenentes non ea sine aliqua praesiguratione futurorum gesta atque conscripta neque nisi ad Christum et eius ecclesiam, quae civitas Dei est, esse 20 referenda; cuius ab initio generis humani non defuit prae dicatio, quam per omnia videmus impleri. Benedictis igh tur duobus filiis Noe atque uno in medio eorum male dicto deinceps usque ad Abraham de iustorum aliquorum qui pie Deum colerent, commemoratione silentium est per 25 annos amplius quam mille. Nec eos defuisse crediderim sed si omnes commemorarentur, nimis longum fieret, e esset haec historica magis diligentia quam prophetica providentia. Illa itaque exequitur litterarum sacrarum scri ptor istarum vel potius per eum Dei Spiritus, quibu 30 non solum narrentur praeterita, verum etiam praenum tientur futura, quae tamen pertinent ad civitatem Dei quia et de hominibus, qui non sunt cives eius, quid

<sup>1) 2.</sup> Cor. 13, 4. 3) 1. Cor. 1, 25.

<sup>6</sup> a indaeis V | 11 quod v | 24 silitum est v

عيماح

5 **32** 

76 🕦

THE T

itelles

n sī

irms

lomiza

est la

, ui

ım 🗷

ract.

nis

est. #

fuit r

dicts

um 5

lique

। स्त्र :dide

शस

ica en

m si

Tit

nu

quid hic dicitur, ad hoc dicitur, ut illa ex comparatione contraria vel proficiat vel emineat. Non sane omnia, quae gesta narrantur, aliquid etiam significare putanda sunt; sed propter illa, quae aliquid significant, etiam ea, quae mihil significant, adtexuntur. Solo enim vomere terra 5 proscinditur; sed ut hoc fieri possit, etiam cetera aratri membra sunt necessaria; et soli nervi in citharis atque huius modi vasis musicis aptantur ad cantum; sed ut aptari possint, insunt et cetera in compagibus organorum, quae non percutiuntur a canentibus, sed ea, quae per- 10 custa resonant, his conectuntur. Ita in prophetica historia dicuntur et aliqua, quae nihil significant, sed quibus adhaereant quae significant et quodam modo religentur.

## CAPUT III.

# De generationibus trium filiorum Noe.

Generationes ergo filiorum Noe deinceps intuendae, et quod de his dicendum videtur, adtexendum est huic operi, quo civitatis utriusque, terrenae scilicet et caelestis, per tempora procursus ostenditur. Coeptae sunt enim commemorari a minimo filio, qui vocatus est Iapheth, cuius 20 fili octo nominati sunt, nepotes autem septem de duobus filis eius, tres ex uno, quattuor ex altero; fiunt itaque omnes quindecim. Filii autem Cham, hoc est medii filii Noe, quattuor et nepotes quinque ex uno eius filio, pronepotes duo ex nepote uno; fit eorum summa undecim. 25 Quibus enumeratis reditur tamquam ad caput et dicitur: Chus autem genuit Nebroth; hic coepit esse gigans super terram. Hic erat gigans venator contra Dominum Deum. Propter hoc dicunt: Sicut Nebroth gigans venator contra Dominum. Et factum est initium regni eius Babylon, 30 Orech, Archad et Chalanne in terra Sennaar. De terra

<sup>9</sup> conpaginibus R (120, 10) | 19 enim mss; autem v | 28 gigas v | 30 deum V | 31 chalemne V

illa exiit Assur et aedificavit Nineven et Roboth civitatem et Chalach et Dasem inter medium Ninevae et Chalach: haec civitas magna. Iste porro Chus, pater gigantis Nebroth, primus nominatus est in filiis Cham, cuius quinque filii iam fuerant computati et nepotes duo. Sed istum gigantem aut post nepotes suos natos genuit, aut, quod est credibilius, seorsum de illo propter eius eminatiam scriptura locuta est; quando quidem et regnum et commemoratum est, cuius initium erat illa nobilississ.

10 Babylon civitas, et quae iuxta commemoratae sunt sire civitates sive regiones. Quod vero dictum est de term illa, id est de terra Sennaar, quae pertinebat ad regnum Nebroth, exisse Assur et aedificasse Nineven et alias que contexuit civitates, longe postea factum est, quod ex bac occasione perstrinxit propter nobilitatem regni Assyriorum, quod mirabiliter dilatavit Ninus, Beli filius, conditor Ninevae civitatis magnae; cuius civitatis nomen ex illius nomine derivatum est, ut a Nino Nineve vocaretur. Assur auten, unde Assyrii, non fuit in filiis Cham, medii filii Noe, sed in filiis Sem reperitur, qui fuit Noe maximus filius. Unde apparet de progenie Sem exortos fuisse, qui postea regnum gigantis illius obtinerent et inde procederent atque alias conderent civitates, quarum prima est a Nino appellata Nineve. Hinc reditur ad alium filium Cham, qui son sen amquam singuli homines, sed nationes septem. Et de sexta, velut de sexto filio, gens commemoratur exisse, quae appellatur Philistim; unde fiunt octo. Inde iterum ad Chanaan reditur, in quo filio maledictus est Cham, et quos genuit undecim nominantur. Deinde usque ad quos fines pervenerint commemoratis quibusdam civitatibus dicitur. Ac per hoc filiis nepotibusque computatis de progenie Cham triginta unus geniti referuntur. illa exiit Assur et aedificavit Nineven et Roboth civitatem et Chalach et Dasem inter medium Ninevae et Cha-

<sup>1</sup> Niniven  $v \parallel \text{roboth } V^2AF$ ; roboth R; throboth  $V^1$ ; Roboth  $v \parallel 2$  et 16 Nineves  $v \parallel 33$  unum VRAF

Restat commemorare filios Sem, maximi filii Noe; ad quippe gradatim generationum istarum pervenit a quippe gradatim generationum istarum pervenit a imo exorta narratio. Sed unde incipiunt commemofilii Sem, habet quiddam obscuritatis, quod exposie inlustrandum est, quia et multum ad rem pertinet, 5 m requirimus. Sic enim legitur: Et Sem natus est, psi patri omnium filiorum, Heber, fratri Iapheth ma.

Ordo verborum est: Et Sem natus est Heber, etiam, id est ipsi Sem, natus est Heber, qui Sem pater est ium filiorum. Sem ergo patriarcham intellegi voluit 10 ium, qui de stirpe eius exorti sunt, quos commemorus est, sive sint filii, sive nepotes et pronepotes et iceps indidem exorti. Non sane istum Heber genuit i, sed ab illo quintus in progenitorum serie reperitur. ceps indidem exorti. Non sane istum Heber genuit, sed ab illo quintus in progenitorum serie reperitur. quippe inter alios filios genuit Arphaxat, Arphaxat 15 nit Cainan, Cainan genuit Sala, Sala genuit Heber. itaque frustra ipse primus est nominatus in progenie iente de Sem et praelatus etiam filiis, cum sit quinnepos, nisi quia verum est, quod traditur, ex illo raeos esse cognominatos, tamquam Heberaeos; cum 20 dia possit esse opinio, ut ex Abraham tamquam Abradicti esse videantur; sed nimirum hoc verum est, d ex Heber Heberaei appellati sunt, ac deinde una ita littera Hebraei, quam linguam solus Israel populus ut obtinere, in quo Dei civitas et in sanctis peregri- 25 est et in omnibus sacramento adumbrata. Igitur est et in omnibus sacramento adumbrata. Igitur Sem prius sex nominantur, deinde ex uno eorum nati quattuor nepotes eius, itemque alter filiorum Sem it eius nepotem, atque ex illo itidem pronepos natus atque inde abnepos, qui est Heber. Genuit autem 30 er duos filios, quorum unum appellavit Phalech, quod rpretatur dividens. Deinde scriptura subiungens ratio-

<sup>8</sup> etiam ipsi  $v \parallel 10$  filiorum suorum  $v \parallel 12$  sive pronep.  $v \parallel$  aque mss; utique  $v \parallel 18$  praelatus est  $RF \parallel 24$  detrita AF; detracta  $V^2v \parallel linguam$  mss; l. Hebraicam v

nemque huius nominis reddens: Quia in diebus, inquit, eius divisa est terra. Hoc autem quid sit, postea apparebit. Alius vero, qui natus est ex Heber, genuit duodecim filios; ac per hoc fiunt omnes progeniti de Sem viginti 5 septem. In summa igitur omnes progeniti de tribus filiis Noe, id est quindecim de Iapheth, triginta unus de Cham, viginti septem de Sem fiunt septuaginta tres. Deinde sequitur scriptura dicens: Hi filii Sem in tribubus suis secundum linguas suas in regionibus suis et in gentitum Noe secundum generationes eorum, secundum generationes eorum. Ab his dispersae sunt insulae gentium super terram post diluvium. Unde colligitur septuaginta tres di potius (quod postea demonstrabitur) septuaginta dum fuissent commemorati filii Iapheth, ita conclusum est: Est his segregatae sunt insulae gentium in terra sua, until quisque secundum linguam in tribubus suis et in gentibus suis. bus suis.

Iam vero in filiis Cham quodam loco apertius gents commemoratae sunt, sicut superius ostendi. Mesraim gentuit eos, qui dicuntur Ludiim; et eodem modo cetera usque ad septem gentes. Et enumeratis omnibus postes concludens: Hi filii Cham, inquit, in tribubus suis se concludent linguas suas in regionibus suis et in gentibul. suis. Propterea ergo multorum filii non sunt commentati, quia gentibus aliis nascendo accesserunt, ipsi autorum filii non sunt commentati, quia gentibus aliis nascendo accesserunt, ipsi autorum filii accessorum filii causa, cum filii commemorantur, ex duobus eorum tantum filii commemorantur, et cum filii cham quattuor nominentur, ex tribus tantum qui nati sunt adiciuntur, et cum filii sem nominentur sex, duorum tantum posteritas ad-

26) Gen. 10.

<sup>6</sup> et trig.  $v \parallel$  unum  $VRF \parallel$  11 sec. gent. mss; et sec. gent  $v \parallel$  17 sua] eorum  $R \parallel$  18 linguam V sec. Graec.; l. suam v

5

texitur? Numquid ceteri sine filiis remanserunt? Absit boc credere; sed gentes, propter quas commemorari digni essent, non utique fecerunt, quia, sicut nascebantur, dis gentibus addebantur.

#### CAPUT IV.

De diversitate linguarum principioque Babylonis.

Cum ergo in suis linguis istae gentes fuisse referantur, redit tamen narrator ad illud tempus, quando una Ingua omnium, fuit, et inde iam exponit, quid acciderit, ut linguarum diversitas nasceretur. Et erat, inquit, omnis 10 terra labium unum et vox una omnibus. Et factum est, cum moverent ipsi ab Oriente, invenerunt campum in terra Sennaar, et habitaverunt ibi. Et dixit homo proximo: Venite, faciamus lateres et coquamus illos igni. Et facti sunt illis lateres in lapidem, et bitumen erat 15 Wis lutum, et dixerunt: Venite, aedificemus nobismet ipsis civitatem et turrem, cuius caput erit usque ad caelum, et faciamus nostrum nomen antequam dispergamur in faciem omnis terrae. Et descendit Dominus videre civitatem et turrem, quam aedificaverunt filii ho- 20 minum. Et dixit Dominus Deus: Ecce genus unum et labium unum omnium; et hoc inchoaverunt facere, et nunc non deficient ex illis omnia quae conati fuerint facere; venite, et descendentes confundamus ibi linguam eorum, ut non audiant unusquisque vocem proximi. 25 Et dispersit eos Dominus inde super faciem omnis terrae, et cessaverunt aedificantes civitatem et turrem. Propter hoc appellatum est nomen illius confusio, quia ibi confudit Dominus labia omnis terrae; et inde dispersit illos Dominus Deus super faciem omnis terrae. Ista 30

30) Gen. 11, 1 sqq.

<sup>14</sup> proximo VA sec. cod. Alex.; proximo suo  $Rv \parallel 16$  Venite et aed.  $v \parallel 18$  nostrum mss; nobis  $v \parallel 25$  proximi VAFefg sec. Graec.; proximi sui Rv

AUG. DE CIY. DEL IL

15, 13.

civitas, quae appellata est confusio, ipsa est Babylon, ci mirabilem constructionem etiam gentium commendat histo mirabilem constructionem etiam gentium commendat histo Babylon quippe interpretatur confusio. Unde colligit gigantem illum Nebroth fuisse illius conditorem, q 5 superius breviter fuerat intimatum, ubi, cum de illo se ptura loqueretur, ait initium regni eius fuisse Babylom id est quae civitatum ceterarum gereret principatum, esset tamquam in metropoli habitaculum regni; quam perfecta non fuerit usque in tantum modum, quant 10 superba cogitabat impietas. Nam nimia disponebatur al tudo, quae dicta est usque in caelum, sive unius tur eius, quam praecipuam moliebantur inter alias, sive q nium turrium, quae per numerum singularem ita siga catae sunt, ut dicitur miles et intelleguntur milia m 15 tum; ut rana, ut lucusta; sic enim appellata est multituranarum ac lucustarum in plagis, quibus Aegyptii percu sunt per Moysen. Quid autem factura fuerat humana vana praesumptio, cuiuslibet et quantumlibet in caela adversus Deum altitudinem molis extolleret, quando m 20 tes transcenderet universos, quando spatium nebula aeris huius evaderet? Quid denique noceret Deo quan cumque vel spiritalis vel corporalis elatio? Tutam vera que in caelum viam molitur humilitas, sursum levans ad Dominum, non contra Dominum, sicut dictus est gig 25 iste venator contra Dominum. Quod non intellegen nonnulli ambiguo Graeco falsi sunt, ut non interpretar tur contra Dominum, sed ante Dominum; èvavilov qui et contra et ante significat. Hoc enim verbum est psalmo: Et ploremus ante Dominum qui nos fecit; 30 hoc verbum est etiam in libro Iob, ubi scriptum (In furorem erupisti contra Dominum. Sic ergo inte Babylon quippe interpretatur confusio. Unde colligi 17) Exod. 10, 4. 25) Gen. 10, 9. 29) Ps. 94, 6. 31)

<sup>1</sup> ipsa] ista  $V \parallel 5$  breuiter om.  $R \parallel 15$  locusta  $v \parallel 1$  cuiusl.  $V \parallel$  quantum ualet V (vulgarem verborum distinctio mutavi)  $\parallel 26$  falsi VRAF; decepti v

gendus est gigans iste venator contra Dominum. Quid autem hic significatur hoc nomine, quod est venator, nisi animalium terrigenarum deceptor oppressor extinctor? Erigebat ergo cum suis populis turrem contra Deum, qua est impia significata superbia. Merito autem malus puni-5 tur affectus, etiam cui non succedit effectus. Genus vero ipsum poenae quale fuit? Quoniam dominatio imperantis in lingua est, ibi est damnata superbia, ut non intellegeretur iubens homini, qui noluit intellegere ut oboediret Deo iubenti. Sic illa conspiratio dissoluta est, cum quis- 10 que ab eo, quem non intellegebat, abscederet nec se nisi ei, cum quo loqui poterat, adgregaret; et per linguas divisae sunt gentes dispersaeque per terras, sicut Deo placuit, qui hoc modis occultis nobisque inconprehensibilibus fecit.

## CAPUT V.

De descensione Domini ad confundendam linguam aedificantium turrem.

Quod enim scriptum est: Et descendit Dominus videre civitatem et turrem, quam aedificaverunt filii hominum, 20 hoc est non filii Dei, sed illa societas secundum hominem vivens, quam terrenam dicimus civitatem: non loco movetur Deus, qui semper est ubique totus, sed descendere dicitur, cum aliquid facit in terra, quod praeter usitatum naturae cursum mirabiliter factum praesentiam quodam 25 modo eius ostendat; nec videndo discit ad tempus, qui numquam potest aliquid ignorare, sed ad tempus videre et cognoscere dicitur, quod videri et cognosci facit. Non sic ergo videbatur illa civitas, quo modo eam Deus videri fecit, quando sibi quantum displiceret ostendit. Quamvis 30 possit intellegi Deus ad illam civitatem descendisse, quia descenderunt angeli eius in quibus habitat; ut, quod adiunctum est: Et dixit Dominus Deus: Ecce genus unum

<sup>4</sup> deum VAF; dominum Rv

et labium unum omnium, et cetera, ac deinde additu Venite et descendentes confundamus ibi linguam eoru recapitulatio sit, demonstrans quem ad modum factum s quod dictum fuerat: Descendit Dominus. Si enim is 5 descenderat, quid sibi vult: Venite et descendentes confundamus (quod intellegitur angelis dictum), nisi que per angelos descendebat, qui in angelis descendentes erat? Et bene non ait: "Venite et descendentes confundamus ibi linguam eorum; ostendes 10 ita se operari per ministros suos, ut sint etiam ipsi co operatores Dei, sicut apostolus dicit: Dei enim sumus co operarii.

#### CAPUT VI.

Qualis intellegenda sit esse locutio, qua Deus angelis loquitur.

Poterat et illud, quando factus est homo, de angel intellegi quod dictum est: Faciamus hominem, quia m dixit: "Faciam"; sed quia sequitur ad imaginem nostra nec fas est credere ad imaginem angelorum homine 20 factum, aut eandem esse imaginem angelorum et De recte illic intellegitur pluralitas trinitatis. Quae tam trinitas quia unus Deus est, etiam cum dixisset: "Facimus": "Et fecit, inquit, Deus hominem ad imaginem Den non dixit "fecerunt dii" aut "ad imaginem deorum 25 Poterat et hic eadem intellegi trinitas, tamquam Pat dixerit ad Filium et Spiritum sanctum: Venite, et desce dentes confundamus ibi linguam eorum, si aliquid esse quod angelos prohiberet intellegi, quibus potius conver venire ad Deum motibus sanctis, hoc est cogitationib 30 piis, quibus ab eis consulitur incommutabilis Veritas, tamquam lex aeterna in illa eorum curia superna. Neq

2) Gen. 11, 6 sq. 12) 1. Cor. 3, 9. 23) Gen. 1, 26 sq.

<sup>21</sup> ideo recte  $v \parallel 30$  inmut. AF

enim sibi ipsi sunt veritas, sed creatricis participes Veritatis ad illam moventur, tamquam ad fontem vitae, ut, quod non habent ex se ipsis, capiant ex ipsa. Et eorum stabilis est iste motus, quo veniunt, qui non recedunt. Nec sic loquitur angelis Deus, quo modo nos in vicem 5 nobis vel Deo vel angelis vel ipsi angeli nobis sive per illos Deus nobis, sed ineffabili suo modo; nobis autem hoc indicatur nostro modo. Dei quippe sublimior ante suum factum locutio ipsius sui facti est inmutabilis ratio, quae non habet sonum strepentem atque transeuntem, sed 10 vim sempiterne manentem et temporaliter operantem. Hac loquitur angelis sanctis, nobis autem aliter longe positis. Quando autem etiam nos aliquid talis locutionis interioribus auribus capimus, angelis propinquamus. Non itaque mihi adsidue reddenda ratio est in hoc opere de 15 locutionibus Dei. Aut enim Veritas incommutabilis per se ipsam ineffabiliter loquitur rationalis creaturae mentibus, aut per mutabilem creaturam loquitur, sive spiritalibus imaginibus nostro spiritui sive corporalibus vocibus corporis sensui. corporis sensui. 20

Illud sane quod dictum est: Et nunc non deficient ex illis omnia, quae conati fuerint facere, non dictum est confirmando, sed tamquam interrogando, sicut solet a comminantibus dici, quem ad modum ait quidam:

Non arma expedient totaque ex urbe sequentur? 25 Sic ergo accipiendum est, tamquam dixerit: "Nonne omnia leficient ex illis, quae conati fuerint facere?" Sed si ita licatur, non exprimit comminantem. Verum propter tar-liusculos addidimus particulam, id est "ne", ut diceremus nonne", quoniam vocem pronuntiantis non possumus 30 cribere.

Ex illis igitur tribus hominibus, Noe filiis, septua-22) Gen. 11, 6. 25) Verg. Aen. 4, 592.

<sup>3</sup> ipsi R'F

10

ginta tres, vel potius, ut ratio declaratura est, septuagint duae gentes totidemque linguae per terras esse coeperun quae crescendo et insulas impleverunt. Auctus est auter numerus gentium multo amplius quam linguarum. Nau 5 et in Africa barbaras gentes in una lingua plurima novimus.

## CAPUT VII.

An omne bestiarum genus etiam remotissimae a terris insulae ex eo numero acceperint, qui in arca a diluvii inundatione servatus est.

Et homines quidem multiplicato genere humano ad insulas inhabitandas navigio transire potuisse, quis ambigat? Sed quaestio est de omni genere bestiarum, que sub cura hominum non sunt neque sicuti ranae nascuntur ex terra, sed sola commixtione maris et feminae propagantur, sicut lupi atque huius modi cetera, quo modo post diluvium, quo ea, quae in arca non erant, cuncta deleta sunt, etiam in insulis esse potuerint, si reparata non sunt nisi ex his, quorum genera in utroque sexu arca servavit. Possunt quidem credi ad insulas natando transisse, sed proximas. Sunt autem quaedam tam longe positae a continentibus terris, ut ad eas nulla videatur natare potuisse bestiarum. Quod si homines eas captas secum advexerunt et eo modo ubi habitabant earum genera instituerunt venandi studio, fieri potuisse incredibile non est; quamvis iussu Dei sive permissu etiam opere angelorum negandum non sit potuisse transferri. Si vero terra exortae sunt secundum originem primam, quando dixit Deus: Producat terra animam vivam, multo clarius apparet non tam reparandorum animalium causa quam

29) Gen. 1, 24.

<sup>11</sup> a verbis Et homines . . quis ambigat? vulgo VI. capit subiunctis VII. caput incepi | 28 e terra v

urandarum variarum gentium propter ecclesiae sacrantum in arca fuisse omnia genera, si in insulis, quo insire non possent, multa animalia terra produxit.

## CAPUT VIII.

An ex propagatione Adam vel filiorum Noe quaedam 5 genera hominum monstrosa prodierint.

Quaeritur etiam, utrum ex filiis Noe vel potius ex lo uno homine, unde etiam ipsi extiterunt, propagata sse credendum sit quaedam monstrosa hominum genera, uae gentium narrat historia, sicut perhibentur quidam 10 mum habere oculum in fronte media, quibusdam plantas ersas esse post crura, quibusdam utriusque sexus esse aturam et dextram mammam virilem, sinistram mulierem, vicibusque inter se coeundo et gignere et parere; liis ora non esse eosque per nares tantummodo halitu 15 ivere, alios statura esse cubitales, quos Pygmaeos a cubito ivere, alios statura esse cubitales, quos Pygmaeos a cubito ivaeci vocant, alibi quinquennes concipere feminas et Etavum vitae annum non excedere. Item ferunt esse ztavum vitae annum non excedere. İtem ferunt esse entem, ubi singula crura in pedibus habent nec poplitem lectunt, et sunt mirabilis celeritatis; quos Sciopodas vo-20 lant, quod per aestum in terra iacentes resupini umbra e pedum protegant; quosdam sine cervice oculos habentes in umeris, et cetera hominum vel quasi hominum genera, quae in maritima platea Carthaginis musivo picta sunt, ex libris deprompta velut curiosioris historiae. Quid 25 dicam de Cynocephalis, quorum canina capita atque ipse latratus magis bestias quam homines confitetur? Sed omnia genera hominum, quae dicuntur esse, credere non est necesse. Verum quisquis uspiam nascitur homo, id est animal rationale mortale, quamlibet nostris inusitatam 30 sensibus gerat corporis formam seu colorem sive motum

<sup>5</sup> propagatione F; propagine  $v \parallel 14$  uicibusque inter se mss (l. 19 c. 2 in. vicibus agitur); vicibusque alternis  $v \parallel 16$  quos om.  $V \parallel 17$  concumbere V

sive sonum sive qualibet vi, qualibet parte, qualibet qualitate naturam: ex illo uno protoplasto originem ducere nullus fidelium dubitaverit. Apparet tamen quid in plurbus natura obtinuerit et quid sit ipsa raritate mirabile.

5 Qualis autem ratio redditur de monstrosis apud nos hominum partubus, talis de monstrosis quibusdam gentibus reddi potest. Deus enim creator est omnium, qui ubi et quando creari quid oporteat vel oportuerit, ippe novit, sciens universitatis pulchritudinem quarum partum 10 vel similitudine vel diversitate contexat. Sed qui totus inspicere non potest, tamquam deformitate partis offenditur, quoniam cui congruat et quo referatur ignorat. Pluribus quam quinis digitis in manibus et pedibus naci homines novimus; et haec levior est quam ulla distantis; 15 sed tamen absit, ut quis ita desipiat, ut existimet in numero humanorum digitorum errasse Creatorem, quamvis nesciens cur hoc fecerit. Ita etsi maior diversitas oriatur, scit ille quid egerit, cuius opera iuste nemo revis nesciens cur hoc fecerit. Ita etsi maior diversitas oriatur, scit ille quid egerit, cuius opera iuste nemo reprehendit. Apud Hipponem Zaritum est homo quasi lunaziona tas habens plantas et in eis binos tantummodo digitos, similes et manus. Si aliqua gens talis esset, illi curiosae atque mirabili adderetur historiae. Num igitur istum propter hoc negabimus ex illo uno, qui primus creatus est, esse propagatum? Androgyni, quos etiam Hermaphroditos nuncupant, quamvis ad modum rari sint, difficile est tamen ut temporibus desint, in quibus sic uterque sexus apparet, ut, ex quo potius debeant accipere nomen, incertum sit; a meliore tamen, hoc est a masculino, ut appellarentur, loquendi consuetudo praevaluit. Nam nemo umquam Androgynaecas aut Hermaphroditas nuncupavit. Ante annos aliquot, nostra certe memoria, in Oriente duplex homo natus est superioribus membris, inferioribus simplex. Nam duo erant capita, duo pectora, quattuor

<sup>2</sup> naturam VRF; natura A; naturae  $v \parallel 6$  partibus  $RA \parallel 14$  ulla mss; illa  $v \parallel 19$  Zaritum VR (108, 30; Roensch, Ital. p. 457); diaritum A; Diarrhytum v

anus, venter autem unus, et pedes duo, sicut uni homini; tamdiu vixit, ut multos ad eum videndum fama conaheret. Quis autem omnes commemorare possit humaos fetus longe dissimiles his, ex quibus eos natos esse ertissimum est? Sicut ergo haec ex illo uno negari non 5 cossunt originem ducere, ita quaecumque gentes in divertatibus corporum ab usitato naturae cursu, quem plures et prope omnes tenent, velut exorbitasse traduntur, si definitione illa includuntur, ut rationalia animalia sint atque mortalia, ab eodem ipso uno primo patre omnium 10 stirpem trahere confitendum est, si tamen vera sunt quae de illarum nationum varietate et tanta inter se atque nobiscum diversitate traduntur. Nam et simias et cerconithecos et sphingas si pesciremus non homines esse. nobiscum diversitate traduntur. Nam et simias et cercopithecos et sphingas si nesciremus non homines esse, sed bestias, possent illi historici de sua curiositate glorian- 15 tes velut gentes aliquas hominum nobis inpunita vanitate mentiri. Sed si homines sunt, de quibus illa mira conscripta sunt: quid; si propterea Deus voluit etiam non-nullas gentes ita creare, ne in his monstris, quae apud nos oportet ex hominibus nasci, eius sapientiam, qua 20 naturam fingit humanam, velut artem cuiuspiam minus perfecti opificis, putaremus errasse? Non itaque nobis videri debet absurdum, ut, quem ad modum in singulis quibusque gentibus quaedam monstra sunt hominum, ita in universo genere humano quaedam monstra sint gentium. 25 Quapropter ut istam quaestionem pedetemtim cauteque concludam: aut illa, quae talia de quibusdam gentibus scripta sunt, omnino nulla sunt; aut si sunt, homines non sunt; aut ex Adam sunt, si homines sunt.

<sup>4</sup> ex om.  $R^1 \parallel 6$  post originem in cod. A magna est lacuna, wae pertinet usque ad 160,  $7 \parallel 20$  oportet RLParr. (etiam in od. V, cuius scriptura hic parum dilucida est, oportet videur scriptum fuisse); patet v; fortasse legendum: apparet

#### CAPUT IX.

An inferiorem partem terrae, quae nostrae habitationi contraria est, antipodas habere credendum sit.

Quod vero et antipodas esse fabulantur, id est ho-5 mines a contraria parte terrae, ubi sol oritur, quando oc-cidit nobis, adversa pedibus nostris calcare vestigia: nulla ratione credendum est. Neque hoc ulla historica cognitione didicisse se adfirmant, sed quasi ratiocinando coniectant, eo quod intra convexa caeli terra suspensa sit, eundemque locum mundus habeat et infimum et medium; et ex hoc opinantur alteram terrae partem, quae infra est, habitatione hominum carere non posse. Nec adtendunt, etiamsi figura conglobata et rutunda mundus esse credeetiamsi figura conglobata et rutunda mundus esse credatur sive aliqua ratione monstretur, non tamen esse con15 sequens, ut etiam ex illa parte ab aquarum congerie nuda
sit terra; deinde etiamsi nuda sit, neque hoc statim necesse esse, ut homines habeat. Quoniam nullo modo
scriptura ista mentitur, quae narratis praeteritis facit
fidem eo, quod eius praedicta conplentur, nimisque absur20 dum est, ut dicatur aliquos homines ex hac in illam partem, Oceani inmensitate traiecta, navigare ac pervenire
potuisse, ut etiam illic ex uno illo primo homine genus
institueretur humanum. Quapropter inter illos tunc hominum populos, qui per septuaginta duas gentes et totidem
25 linguas colliguntur fuisse divisi, quaeramus, si possumus
invenire, illam in terris peregrinantem civitatem Dei,
quae usque ad diluvium arcamque perducta est atque in
filiis Noe per eorum benedictiones perseverasse monstratur, maxime in maximo, qui est appellatus Sem, quando
80 quidem Iapheth ita benedictus est, ut in eius, fratris sui,
domibus habitaret. domibus habitaret.

<sup>13</sup> rutund. VR | 30 eiusdem v

#### CAPUT X.

de generatione Sem, in cuius progenie tendens ad Abraham civitatis Dei ordo dirigitur.

Tenenda est igitur series generationum ab ipso Sem, it ipsa ostendat post diluvium civitatem Dei, sicut eam 5 series generationum ab illo, qui est appellatus Seth, ostendebat ante diluvium. Propter hoc ergo scriptura divina cum terrenam civitatem in Babylone, hoc est in con-fusione, monstrasset, ad patriarcham Sem recapitulando revertitur et orditur inde generationes usque ad Abraham, 10 commemorato etiam numero annorum, quanto quisque ad hanc seriem pertinentem filium genuisset quantoque vixis-set. Ubi certe agnoscendum est, quod ante promiseram, at appareat quare sit dictum de filiis Heber: Nomen unius Phalech, quia in diebus eius. divisa est terra. Quid 15 enim aliud intellegendum est terram esse divisam nisi diversitate linguarum? Omissis igitur ceteris filiis Sem d hanc rem non pertinentibus illi conectuntur in ordine generationum, per quos possit ad Abraham perveniri; sicut illi conectebantur ante diluvium, per quos pervenire- 20 tur ad Noe generationibus, quae propagatae sunt ex illo Adam filio, qui est appellatus Seth. Sic ergo incipit generationum ista contextio: Et hae generationes Sem. Sem Mus centum annorum, cum genuit Arphaxat, secundo mno post diluvium. Et vixit Sem, postquam genuit Ar- 25 maxat, quingentos annos et genuit filios et filias et mor-mus est. Sic exsequitur ceteros dicens, quoto quisque mo vitae suae filium genuerit ad istum generationum rdinem pertinentem, qui pertendit ad Abraham, et quot mos postmodum vixerit, intimans eum filios filiasque 30 enuisse; ut intellegamus unde potuerint populi adcrescere,

13) P. 128, 2. 15) Gen. 10, 25. 27) Gen. 11, 10 sq.

<sup>10</sup> ordinantur  $R^1$ 

ne in paucis qui commemorantur hominibus occuppueriliter haesitemus, unde tanta spatia terrarum atqui regnorum repleri potnerint de genere Sem, maxime papter Assyriorum regnum, unde Ninus ille Orientaliu 5 domitor usquequaque populorum ingenti prosperitate regn vit et latissimum ac fundatissimum reguum, quod dintur

tempore duceretur, suis posteris propagavit.

Sed nos, ne diutius quam opus est inmoremur, quot annos quisque in ista generationum serie vixer 10 sed quoto anno vitae suae genuerit filium, hoc ordin memorandum tantummodo ponimus, ut et numerum norum a transacto diluvio usque ad Abraham colligame et praeter illa, in quibus nos cogit necessitas inmora breviter alia cursimque tangamus. Secundo igitur and 15 post diluvium Sem genuit Arphaxat; Arphaxat autem, co esset centum triginta quinque (annorum), genuit Cain qui cum esset centum triginta, genuit Sala; porro etiano ipse Sala totidem annorum erat, quando genuit Heba centum vero et triginta et quattuor agebat annos Hebe 20 cum genuit Phalech, in cuius diebus divisa est terri ipse autem Phalech vixit centum triginta, et genuit Ragaet Ragan centum triginta duo, et genuit Seruch; Seruch centum triginta, et genuit Nachor; et Nach septuaginta novem, et genuit Thara; Thara autem septu 25 ginta, et genuit Abram; quem postea Deus mutato vo bulo nominavit Abraham. Fiunt itaque anni a dilus usque aJ Abraham mille septuaginta et duo secundent vulgatam editionem, hoc est interpretum septuaginta. Hebraeis autem codicibus longe pauciores annos perhiber 30 inveniri, de quibus rationem aut nullam aut difficillima reddunt.

25) Gen. 11, 10 sqq. 26) Gen. 17, 5.

<sup>18</sup> praeter Vb2 et "plures" mss. Benedictinorum; propte RLc | 15 ut editur VRFL (progr. p. 8); Sem, cum esset cem tum annorum, genuit v | 16 annorum om. VR | 22 duos v | | deus om. V

n ergo quaerimus in illis septuaginta duabus genitatem Dei, non possumus adfirmare illo tempore, eis labium unum, id est loquella una, tunc iam umanum alienatum fuisse a cultu veri Dei, ita ut istis generationibus pietas vera remaneret, quae 5 int de semine Sem per Arphaxat et tendunt ad ; sed ab illa superbia aedificandae turris usque m, qua impia significatur elatio, apparuit civitas, societas, impiorum. Utrum itaque ante non fuelatuerit, an potius utraque permanserit, pia sci-10 duobus filiis Noe, qui benedicti sunt, eorumque impia vero in eo, qui maledictus est, atque eius, ubi etiam exortus est gigans venator contra n, non est diiudicatio facilis. Fortassis enim, ofecto est credibilius, et in filiis duorum illorum 15 c, antequam Babylonia coepisset institui, fuerunt tores Dei, et in filiis Cham cultores Dei; utrumen hominum genus terris numquam defuisse creen hominum genus terris numquam defuisse creest. Si quidem et quando dictum est: Omnes erunt, simul inutiles facti sunt; non est qui fa-20 um, non est usque ad unum, in utroque psalmo, verba sunt, et hoc legitur: Nonne cognoscent verba sunt, et hoc legitur: Nonne cognoscent qui operantur iniquitatem, qui devorant populum i cibo panis? Erat ergo etiam tunc populus Dei. ud, quod dictum est: Non est qui faciat bonum, 25 usque ad unum, de filiis hominum dictum est, filiis Dei. Nam praemissum est: Deus de caelo it super filios hominum, ut videret si est intelut requirens Deum, ac deinde illa subiuncta, quae ilios hominum, id est, ad civitatem pertinentes, 30 it secundum hominem, non secundum Deum, resse demonstrant esse demonstrant.

Ps. 13, 2 sqq.; 52, 3 sqq.

is v | loquella VR

#### CAPUT XI.

Quod ea primitus lingua in usu hominum fuerit, que postea Hebraea ab Heber nomine nuncupata est, in cuius familia remansit, cum diversitas esset facta linguarum.

Quam ob rem sicut lingua una cum esset omniu non ideo filii pestilentiae defuerunt (nam et ante diluviu una erat lingua, et tamen omnes praeter unam Noe w domum deleri diluvio meruerunt): ita, quando merie 10 elatioris impietatis gentes linguarum diversitate punita atque divisae sunt et civitas impiorum confusionis nome accepit, hoc est, appellata est Babylon, non defuit dome Heber, ubi ea quae antea fuit omnium lingua remauere Unde, sicut supra memoravi, cum coepissent enumera 15 filii Sem, qui singuli gentes singulas procrearunt, primi est commendatus Heber, cum sit abnepos ipsius, hoc ab illo quintus inveniatur exortus. Quia ergo in cifamilia remansit haec lingua, divisis per alias linguas celle ris gentibus, quae lingua prius humano generi non inmerile 20 creditur fuisse communis, ideo deinceps Hebraea est nu cupata. Tunc enim opus erat eam distingui ab aliis li guis nomine proprio, sicut aliae quoque vocatae su nominibus propriis. Quando autem erat una, nihil alitat quam humana lingua vel humana locutio vocabatur, qui 25 sola universum genus humanum loquebatur.

Dixerit aliquis: Si in diebus Phalech sihi Heber visa est terra per linguas, id est homines, qui tunc era in terra, ex eius nomine potius debuit appellari linguilla, quae suit omnibus ante communis. Sed intellege 30 dum est ipsum Heber propterea tale nomen inposuisse suo, ut vocaretur Phalech, quod interpretatur divisio, qui tunc ei natus est, quando per linguas terra divisa es id est ipso tempore, ut hoc sit quod dictum est: In di

<sup>3</sup> in cuius scripsi; et in c. v | 16 commemoratus v

bus eius divisa est terra. Nam nisi adhuc Heber viveret quando linguarum facta est multitudo, non ex eius nomine nomen acciperet lingua, quae apud illum potuit permanere. Et ideo credenda est ipsa suisse prima illa communis, quoniam de poena venit illa multiplicatio mu- 5 tatioque linguarum et utique praeter hanc poenam esse debuit populus Dei. Nec frustra lingua haec est, quam tenuit Abraham, nec in omnes suos filios transmittere potuit, sed in eos tantum, qui propagati per Iacob et insignius atque eminentius in Dei populum coalescentes 10 Dei testamenta et stirpem Christi habere potuerunt. Nec Heber ipse eandem linguam in universam progeniem suam resudit, sed in eam tantum, cuius generationes perducantur ad Abraham. Quapropter etiamsi non evidenter expressum est fuisse aliquod pium genus hominum, quando 15 ab impiis Babylonia condebatur, non ad hoc valuit haec obscuritas, ut quaerentis fraudaretur, sed potius ut exerceretur intentio. Cum enim legitur unam fuisse linguam primitus omnium et ante omnes filios Sem commendatur Heber, quamvis ex illo quintus oriatur, et Hebraea voca- 20 tur lingua, quam patriarcharum et prophetarum non solum in sermonibus suis, verum etiam in litteris sacris custodivit auctoritas: profecto, cum quaeritur in divisione linguarum, ubi lingua illa remanere potuerit, quae fuit ante communis (quae sine ulla dubitatione ubi remansit, 25 non ibi fuit illa poena, quae facta est mutatione lingua-rum), quid aliud occurrit, nisi quod in huius gente re-manserit, a cuius nomine nomen accepit, et hoc iustitiae gentis huius non parvum apparuisse vestigium, quod, cum aliae gentes plecterentur mutatione linguarum, ad istam 30 non pervenit tale supplicium?

Sed adhuc illud movet, quo modo potuerunt singulas

1) Gen. 10, 25.

<sup>13</sup> perducantur  $V^1$ (?) R; perducuntur  $v \parallel 20$  ab illo  $v \parallel 22$  suis om. R

gentes facere Heber et filius eius Phalech, si una lingui permansit ambobus. Et certe una est Hebraea gens et Heber propagata usque ad Abraham, et per eum deix ceps, donec magnus fieret populus Israel. Quo mode 5 igitur omnes filit, qui commemorati sunt, trium filiorum Noe fecerunt singulas gentes, si Heber et Phalech singu las non fecerunt? Nimirum illud est probabilius, que gigans ille Nebroth fecerit etiam ipse gentem suam, sel propter excellentiam dominationis et corporis seorsus 10 eminentius nominatus est, ut maneat numerus septuagioli duarum gentium atque linguarum. Phalech autem propterea commemoratus est, non quod gentem fecerit (nati eadem ipsa est eius gens Hebraea eademque lingua), set propter tempus insigne, quod in diebus eius terra divisi 15 sit. Nec movere nos debet, quo modo potuerit gigati Nebroth ad illud aetatis occurrere, quo Babylon condiest et confusio facta linguarum atque ex hoc divisio gen tium. Non enim quia Heber sextus est a Noe, ille auter quartus, ideo non potuerunt ad idem tempus convenir 20 vivendo. Hoc enim contigit, cum plus viverent ubi pau ciores sunt generationes, minus ubi plures; aut series nati essent ubi pauciores, maturius ubi plures. Sane im tellegendum est, quando terra divisa est, non solum iau natos ceteros filios filiorum Noe, qui commemorantum 25 patres gentium, sed etiam eius aetatis fuisse, ut numero sas familias haberent, quae dignae fuissent nominibu gentium. Unde nequaquam putandum, quod eo fuerio ordine geniti, quo commemorati leguntur. Alioquin du decim filii lectan, qui erat alius filius Heber, frater Pho 30 lech, quo modo potuerunt iam gentes facere, si post Phil tech fratrem suum lectan natus est, sicut post eum com memoratus est; quando quidem tempore, que natus es Phalech, divisa est terra. Proinde intellegendum est

<sup>15</sup> sit VRL; est  $v \parallel$  17 hoc mss; hac  $v \parallel$  19 idem VFaefs id  $Rv \parallel$  29 alius om. V

priorem quidem nominatum, sed longe post fratrem suum lectan fuisse natum, cuius lectan duodecim filii tam grandes iam familias haberent, ut in linguas proprias dividi possent. Sic enim potuit prior commemorari, qui erat aetate posterior, quem ad modum prius commemorati 5 sunt ex tribus filiis Noe procreati filii Iapheth, qui erat minimus eorum; deinde filii Cham, qui erat medius; postremo filii Sem, qui erat primus et maximus. Illarum autem gentium vocabula partim manserunt, ita ut hodieque appareat unde fuerint derivata, sicut ex Assur Assyrii 10 et ex Heber Hebraei; partim temporis vetustate mutata sunt, ita ut vix homines doctissimi antiquissimas historias perscrutantes, nec omnium, sed aliquarum ex istis origines gentium potuerint reperire. Nam quod ex filio Cham, qui vocabatur Mesraim, Aegyptii perhibentur exorti, 15 mula hic resonat origo vocabuli; sicut nec Aethiopum, qui dicuntur ad eum filium Cham pertinere, qui Chus appellatus est. Et si omnia considerentur, plura mutata quam manentia nomina apparent.

# CAPUT XII.

20

De articulo temporis in Abraham, a quo sanctae successionis novus ordo contexitur.

Nunc iam videamus procursum civitatis Dei etiam ab illo articulo temporis, qui factus est in patre Abraham, mde incipit esse notitia eius evidentior, et ubi clariora 25 eguntur promissa divina, quae nunc in Christo videmus mpleri. Sicut ergo scriptura sancta indicante didicimus, n regione Chaldaeorum natus est Abraham, quae terra d regnum Assyrium pertinebat. Apud Chaldaeos autem um etiam tunc superstitiones impiae praevalebant, quem 30

28) Gen. 11, 28.

<sup>29</sup> assyrium VF Parr.; assyriorum Rv ACG. DE CIY. DEL II.

ad modum per ceteras gentes. Una igitur Tharae doman erat, de quo natus est Abraham, in qua unius veri Dei cultus et, quantum credibile est, in qua iam sola etiam Hebraea lingua remanserat (quamvis et ipsa, sicut iam manifestior Dei populus in Aegypto, ita in Mesopotamia servisse diis alienis Iesu Nave narrante referatur) ceteris ex progenie illius Heber in linguas paulatim alias et in nationes alias defluentibus. Proinde sicut per aquarum dilumium una damus Nace remanagent ad represendem et liberium una damus liberium una damus Nace remanagent ad represendem et liberium una damus liberium un diluvium uua domus Noe remanserat ad reparandum ge10 nus humanum, sic in diluvio multarum superstitionem
per universum mundum una remanserat domus Thares, in qua custodita est plantatio civitatis Dei. Denique sio-ut illic enumeratis supra generationibus usque ad Nos simul cum annorum numeris et exposita diluvii caus, simul cum annorum numeris et exposita unuvii caus, priusquam Deus inciperet de arca fabricanda loqui en Noe, dicitur: Hae autem generationes Noe: ita et it enumeratis generationibus ab illo, qui est appellatus sem, filio Noe, usque ad Abraham, deinde insignis articulus in militer ponitur ut dicatur: Hae sunt generationes Tharte.

20 Thara genuit Abram et Nachor et Arran, et Arran genuit Loth. Et mortuus est Arran coram Thara patre suo in terra in qua natus est, in regione Chaldaeorum. Et sumpsit Abram et Nachor sibi uxores; nomen mulic ris Abram Sara et nomen mulieris Nachor Melcha, 25 filia Arran. Iste Arran pater Melchae fuit et pater le scae, quae Iesca creditur ipsa esse etiam Sarra uxor Abrahae.

6) Ios. 24, 2. 16) Gen. 6, 9. 25) Gen. 11, 27 sqq.

<sup>2</sup> de quo  $VR^2F$ ; de qua  $R^1Lv \parallel 4$  ipsa  $V^2Parr.v$ ; ips  $V^1RFL \parallel 16$  ita om.  $R \parallel 23$  sumpserunt  $v \parallel 25$  (bis) aram VRF 26 sarra VR (cf. c. 26); Sara v

Б

#### CAPUT XIII.

Quae ratio fecisse videatur, ut in transmigratione Tharae, qua Chaldaeos deserens in Mesopotamiam transiit, nulla filii eius Nachor facta sit mentio.

Deinde narratur quem ad modum Thara cum suis egionem reliquerit Chaldaeorum et venerit in Mesopotaiam et habitaverit in Charra. Tacetur autem de uno ius filio, qui vocabatur Nachor, tamquam eum non duxe-it secum. Nam ita narratur: Et sumpsit Thura Abram 10 lium suum et Loth filium Arran, filium silii sui, et aram nurum suam uxorem Abram filii sui, et eduxit los de regione Chaldaeorum ire in terram Chanaan; venit in Charran et habitavit ibi. Nusquam hic nomiatus est Nachor et uxor eius Melcha. Sed invenimus 15 ostea, cum servum suum mitteret Abraham ad accipienam uxorem filio suo Isaac, ita scriptum: Et accepit ver decem camelos de camelis domini sui et de omnius bonis domini sui secum, et exsurgens profectus est 1 Mesopotamiam in civitatem Nachor. Isto et aliis sa- 20 rae huius historiae testimoniis ostenditur etiam Nachor ater Abrahae exisse de regione Chaldaeorum sedesque Instituisse in Mesopotamia, ubi cum patre suo habitaverat braham. Cur ergo eum scriptura non commemoravit, uando ex gente Chaldaea cum suis profectus est Thara 25 habitavit in Mesopotamia; ubi non solum Abraham lius eius, verum etiam Sarra nurus et Loth nepos eius mmemorantur, quod eos duxerit secum? Cur, putamus, si forte quod a paterna et fraterna pietate desciverat superstitioni adhaeserat Chaldaeorum et postea inde 30 re paenitendo sive persecutionem passus, quod suspectus

<sup>14)</sup> Gen. 11, 31. 20) Gen. 24, 10.

<sup>14</sup> charran (carran) VF; Charram v | nominatur R

20

haberetur, et ipse emigravit? In libro enim qui inscribitur Iudith, cum quaereret Holofernes, hostis Israelitarum, quaenam illa gens esset, utrum adversus eam bellandum fuisset, sic ei respondit Achior dux Ammanitarum:

- 6 Audiat dominus noster verbum de ore pueri sui, et referam tibi veritatem de populo, qui habitat iuxta te montanam hanc, et non exibit mendacium de ore servi tui. Haec enim progenies populi est Chaldaeorum, et antea habitaverunt Mesopotamiam, quia noluerunt sequi
- 10 deos patrum suorum, qui fuerunt in terra Chaldasorum gloriosi, sed declinaverunt de via parentum suorum el adoraverunt Deum caeli, quem cognoverunt, et proiect runt eos a facie deorum suorum et fugerunt Mesopotamiam et habitaverunt ibi dies multos. Dixitque illistications
- 15 Deus eorum, ut exirent de habitatione sua et irent m terram Chanaan, et illic habitaverunt, et cetera, quae narrat Achior Ammanites. Unde manifestum est domum Tharae persecutionem passam fuisse a Chaldaeis pro vera pietate, qua unus et verus ab eis colebatur Deus.

#### CAPUT XIV.

De annis Tharae, qui in Charra vitae suae tempus implevit.

Defuncto autem Thara in Mesopotamia, ubi vixisso perhibetur ducentos et quinque annos, iam incipiunt in dicari ad Abraham factae promissiones Dei, quod ita scriptum est: Et fuerunt dies Tharae in Charra quinque et ducenti anni, et mortuus est Thara in Charra. Non sic autem accipiendum est, quasi omnes hos dies ibt egerit, sed quia omnes dies vitae suae, qui fuerunt anni

2) C. 5, 5 sqq. 27) Gen. 11, 32.

<sup>4</sup> et 17 ammanit. mss; ammonit.  $v \parallel 9$  mesopotamia V; in mesopotamia  $L \parallel 13$  mesopotamiam VRL (98, 26); in Mes.  $v \parallel 27$  than VRFL sec. Grace.; om. v

ucenti quinque, ibi conpleverit; alioquin nescietur quot nnos vixerit Thara, quoniam non legitur quoto anno itae suae in Charran venerit; et absurdum est existimare n ista sèrie generationum, ubi diligenter commemoratur quot annos quisque vixerit, huius solius numerum anno-5 rum vitae non commendatum esse memoriae. Quod enim quorundam, quos eadem scriptura commemorat, tacentur anni, non sunt in hoc ordine, in quo temporum dinumeratio decessione gignentium et genitorum successione contexitur. Iste autem ordo, qui dirigitur ab Adam usque 10 ad Noe et inde usque ad Abraham, sine numero annorum vitae suae neminem continet.

#### CAPUT XV.

De tempore profectionis Abrahae, qua secundum praeceptum Dei exiit de Charra.

Quod vero commemorata morte Tharae, patris Abraham, deinde legitur: Et dixit Deus ad Abram: Exi de terra tua et de cognatione tua et de domo patris tui et cetera, non, quia hoc sequitur in sermone libri, hoc etiam in rerum gestarum tempore sequi existimandum 20 est. Erit quippe, si ita est, insolubilis quaestio. Post haec enim verba Dei, quae ad Abraham facta sunt, scriptura sic loquitur: Et exiit Abram, quem ad modum locutus est ei Dominus, et abiit cum eo Loth. Abram autem erat quinque et septuaginta annorum, cum exiit 25 ex Charra. Quo modo potest hoc esse verum, si post mortem patris sui exiit de Charra? Cum enim esset Thara septuaginta annorum, sicut supra intimatum est,

<sup>26)</sup> Gen. 12, 1 sq.; 4.

<sup>1</sup> nesciretur  $v\parallel 3$  charran (carran)  $VR^2(?)F$  (147, 14); Charram  $v\parallel 9$  discessione  $R\parallel 17$  deus VL; dominus  $Rv\parallel 3d$  om.  $R\parallel 24$  ei VL; illi  $Rv\parallel loth$  R plerumque, V saepe  $\parallel 26$  ex de R

genuit Abraham; cui numero additis septuaginta annis, quos agebat Abraham, quando egressas Charra, fiunt anni centum quadraginta quinque. tur annorum erat Thara, quando exiit Abraham 5 Mesopotamiae civitate; agebat enim annum aetal septuagensimum quintum, ac per hoc pater eius, a septuagensimum quintum, ac per hoc pater eius, a septuagensimum quadragensimum et quintum. Non er post mortem patris, id est post ducentos quinque 10 quibus pater eius vixit, egressus est; sed annus loco profectionis eius, quoniam ipsius septuage quintus erat, procul dubio patris eius, qui eum gensimo suo anno genuerat, centensimus quadrage quintus fuisse colligitur. Ac per hoc intellegena 15 more suo scripturam redisse ad tempus, quod is ratio illa transierat; sicut superius, cum filios Noe commemorasset, dixit illos fuisse in linguis tibus suis, et tamen postea, quasi hoc etiam in temporum sequeretur: Et erat, inquit, omnis terra 20 unum et vox una omnibus. Quo modo ergo se suas gentes et secundum suas linguas erant, si u omnibus, nisi quia ad illud quod iam transierat r lando est reversa narratio? Sic ergo et hic cum esset: Et fuerunt dies Tharae in Charra quin 25 ducenti anni, et mortuus est Thara in Charra, scriptura redeundo ad id, quod ideo praetermise prius de Thara id quod incohatum fuerat complet dixit, inquit, Dominus ad Abram: Exi de tei et cetera. Post quae Dei verba subiungitur: Et exiit 30 quem ad modum locutus est illi Dominus, et ab eo Loth. Abram autem erat quinque et septuagin norum, cum exiit ex Charra. Tunc itaque fact

<sup>18)</sup> Gen. 10, 31. 20) Gen. 11, 1. 25) Gen. 11, 3Gen. 12, 1. 32) Gen. 12, 4.

<sup>5</sup> suae om. R | 11 ips. quon. Re

quando pater eius centensimum quadragensimum et quintum annum agebat aetatis; tunc enim fuit huius septuagensimus quintus. Soluta est autem ista quaestio et aliter, ut septuaginta quinque anni Abrahae, quando egressus est de Charra, ex illo computarentur, ex quo de igne Chal-5 decrum liberatus, non ex quo natus est, tamquam tunc potius natus habendus sit.

theorum liberatus, non ex quo natus est, tamquam tunc potius natus habendus sit.

Sed beatus Stephanus in actibus apostolorum cum ista narraret: Deus, inquit, gloriae apparuit Abrahae patri nostro, cum esset in Mesopotamia, priusquam habi- 10 taret in Charra, et ait ad illum: Exi de terra tua et de cognatione tua et de domo patris tui, et veni in terram, quam tibi demonstrabo. Secundum haec verba Stephanil non post mortem patris eius locutus est Deus Abrahae, qui utique in Charra mortuus est, ubi cum illo 15 et ipse filius habitavit, sed priusquam habitaret in eadem civitate, iam tamen cum esset in Mesopotamia. Iam ergo exierat a Chaldaeis. Quod itaque adiungit Stephanus: Tunc Abraham egressus est de terra Chaldaeorum et habitavit in Charra, non (demonstrat) quid sit factum, 20 postea quam locutus est illi Deus (neque enim post illa Dei verba egressus est de terra Chaldaeorum, cum dicat ei locutum Deum cum esset in Mesopotamia), sed ad totum illud tempus pertinet quod ait: "Tunc, id est ex quo, egressus est a Chaldaeis et habitavit in Charra". 25 ltem quod sequitur: Et inde postquam mortuus est pater eius, conlocavit illum in terra hac, in qua vos nunc habitatis et patres vestri, non ait: "Postquam mortuus est pater eius, exiit de Charra"; sed: "Inde hic eum conlocavit, postquam mortuus est pater eius". Intellegen- 30 dum est igitur locutum Deum fuisse ad Abraham, cum csset in Mesopotamia, priusquam habitaret in Charra; sed eum in Charram pervenisse cum patre, retento apud

<sup>28)</sup> Act. 7, 2 sqq.

<sup>20</sup> demonstrat om. mss; cf. vol. I, 72, 2

se praecepto Dei, et inde exisse septuagensimo et quiste suo, patris autem sui centensimo quadragensimo et quiste anno. Conlocationem vero eius in terra Chanaan, non profectionem de Charra post mortem patris eius factan 5 esse dicit, quia iam mortuus erat pater eius, quando enti terram, cuius ibi iam suae rei coepit esse possesser. Quod autem iam in Mesopotamia constituto, hoc est iam egresso de terra Chaldaeorum, dicit Deus: Exi de terra tua et de cognatione tua et de domo patris tui, non ut 10 corpus inde eiceret, quod iam fecerat, sed ut animum avelleret, dicitur. Non enim exierat inde animo, si spe redeundi et desiderio tenebatur, quae spes et desiderium Deo iubente ac iuvante et illo oboediente fuerat ampetandum. Non sane incredibiliter existimatur, cum postes 15 secutus esset Nachor patrem suum, tunc Abraham praeceptum Domini implesse, ut cum Sarra coniuge sua et Loth filio fratris sui exiret de Charra.

# CAPUT XVI.

De ordine et qualitate promissionum Dei, quae ad Abre-20 ham factae sunt.

Iam considerandae sunt promissiones Dei factae de Abraham. In his enim apertiora Dei nostri, hoc est Dei veri, oracula apparere coeperunt de populo piorum, quen prophetica praenuntiavit auctoritas. Harum prima it legitur: Et dixit Dominus ad Abram: Exi de terra tue et de cognatione tua et de domo patris tui et vade i terram, quam tibi demonstravero; et faciam te in gentem magnam et benedicam te et magnificabo nomen tuun et eris benedictus, et benedicam benedicentes te et mala dicentes te maledicam, et benedicentur in te omnes tr

<sup>9)</sup> Gen. 12, 1.

<sup>2</sup> et VRF; om.  $v \parallel 21$  ad om.  $V \parallel 26$  et vade om. VR cod. Alexand.; sed cf. 153, 4

Abrahae; unam scilicet, quod terram Chanaan possessurum fuerat semen eius, quod significatur, ubi dictum est: Vade in terram, quam tibi demonstravero, et faciam te in gentem magnam; aliam vero longe praestantiorem non 5 de carnali, sed de spiritali semine, per quod pater est non unius gentis Israeliticae, sed omnium gentium, quae fidei eius vestigia consequuntur, quod promitti coepit his verbis: Et benèdicentur in te omnes tribus terrae. Hanc promissionem factam arbitratur Eusebius septuagensimo 10 quinto anno aetatis Abrahae, tamquam mox ut facta est de Charra exierit Abraham; quoniam scripturae contradici non potest, ubi legitur: Abram erat quinque et septuaginta annorum, cum exiit ex Charra. Sed si eo anno facta est ista promissio, iam utique in Charra cum patre 15 suo demorabatur Abraham. Neque enim exire inde posset, nisi prius ibi habitasset. Numquidnam ergo contradicitur Stephano dicenti: Deus gloriae apparuit Abrahae patri nostro, cum esset in Mesopotamia, priusquam habitaret in Charra? Sed intellegendum est, quod eodem 20 anno facta sint omnia, et Dei promissio, antequam in Charra habitaret Abraham, et in Charra habitatio eius et inde profectio; non solum quia Eusebius in chronicis ab anno huius promissionis computat et ostendit post quadringentos et triginta annos exitum esse de Aegypto, 25 quando lex data est, verum etiam quia id commemorat apostolus Paulus. promissionem factam arbitratur Eusebius septuagensimo 10 apostolus Paulus.

#### CAPUT XVII.

De tribus excellentioribus gentium regnis, quorum unum, id est Assyriorum, iam Abraham genito sublimius 30 eminebat.

Per idem tempus eminentia regna erant gentium, in quibus terrigenarum civitas, hoc est societas hominum

14) Gen. 12, 1 sqq. 20) Act. 7, 2. 27) Gal. 3, 17.

secundum hominem viventium, sub dominatu angelori desertorum insignius excellebat, regna videlicet tria, cyoniorum, Aegyptiorum, Assyriorum. Sed Assyriorium multo erat potentius atque sublimius. Nam rex ilie Nin Beli filius excepta India universae Asiae populos subiuq verat. Asiam nunc dico non illam partem quae hui maioris Asiae una provincia est, sed eam quae univer Asia nuncupatur, quam quidam in altera duarum, ple que autem in tertia totius orbis parte posuerunt, ut si 10 omnes Asia, Europa et Africa; quod non aequali divisio fecerunt. Namque ista, quae Asia nuncupatur, a merid per orientem usque ad septentrionem pervenit; Euro vero a septentrione usque ad occidentem, atque in Africa ab occidente usque ad meridiem. Unde vident 15 orbem dimidium duae tenere, Europa et Africa, aliu vero dimidium sola Asia. Sed ideo illae duae part factae sunt, quia inter utramque ab Oceano ingreditt quidquid aquarum terras interluit; et hoc mare magnu nobis facit. Quapropter si in duas partes orbem divide 20 Orientis et Occidentis, Asia erit in una, in altera ve Europa et Africa. Quam ob rem trium regnorum, quaunc praecellebant, Sicyoniorum non erat sub Assyri quia in Europa sunt; Aegyptiorum autem quo modo e non subiacebat, a quibus tota Asia tenebatur, solis Ind 25 ut perhibetur, exceptis? In Assyria igitur praevaluer dominatus impiae civitatis; huius caput erat illa Babyla cuius terrigenae civitatis nomen aptissimum est, id e confusio. Ibi iam Ninus regnabat post mortem patris seli, qui primus illic regnaverat sexaginta quinque ann 80 Filius vero eius Ninus, qui defuncto patri successit regnum, quinquaginta duos regnavit annos, et habebat regno quadraginta tres, quando natus est Abraham, a

<sup>8)</sup> Sall. Iug. 17.

<sup>22</sup> sicyon. VRFL; scilicet Sicyon.  $v \parallel 31$  duo V (78, 140, 23); duos v

erat annus circiter millensimus ducentensimus ante conditam Romam, veluti alteram in occidente Babyloniam.

# CAPUT XVIII.

De iterato alloquio Dei ad Abraham, quo ei et semini eius Chanaan terra promittitur.

Egressus ergo Abraham de Charra septuagensimo quinto anno aetatis suae, centensimo autem quadragensimo et quinto patris sui, cum Loth filio fratris et Sarra coniuge perrexit in terram Chanaan et pervenit usque ad Sichem, ubi rursus divinum accepit oraculum, de quo îta 10 scriptum ést: Et apparuit Dominus Abrahae, et dixit illi: Semini tuo dabo terram hanc. Nihil hic de illo semine dictum est, in quo pater factus est omnium gentium, sed de illo solo, de quo pater est unius Israeliticae gentis; ab hoc enim semine terra illa possessa est.

## CAPUT XIX.

De Sarrae pudicitia in Aegypto per Deum custodita, quam Abraham non uxorem suam esse dixerat, sed sororem.

profectus est inde et habitavit in eremo atque inde ire in Aegyptum famis necessitate conpulsus est. Ubi uxorem suam dixit sororem, nihil mentitus; erat enim et hoc, quia propinqua erat sanguine; sicut etiam Loth eadem propinquitate, cum fratris eius esset filius, frater eius est 25 dictus. Itaque uxorem tacuit, non negavit, coniugis tuendam pudicitiam committens Deo et humanas insidias cavens ut homo; quoniam, si periculum quantum caveri poterat

12) Gen. 12, 7. 23) Gen. 12, 7 sqq.

<sup>6</sup> egressus est RL | 13 dictum VL; promissum Rv

non caveret, magis temptaret Deum, quam speraret in Deum. De qua re contra calumniantem Faustum Manichaeum satis diximus. Denique factum est, quod de Domino praesumpsit Abraham. Nam Pharao rex Aegypti, qui eam sibi uxorem acceperat, graviter adflictus marito reddidit. Ubi absit ut credamus alieno concubitu fuisse pollutam, quia multo est credibilius, hoc Pharaonem facere adflictionibus magnis non fuisse permissum.

## CAPUT XX.

10 De secessione Loth et Abrahae, quae illis salva caritale conplacuit.

Reverso igitur Abraham ex Aegypto in locum unde venerat, nunc Loth fratris filius ab illo in terram Sodomorum salva caritate discessit. Divites quippe facti erant pastoresque multos pecorum habere coeperant, quibus inter se rixantibus eo modo familiarum suarum pugnacem discordiam vitaverunt. Poterat quippe hinc, ut sunt humana, etiam inter ipsos aliqua rixa consurgere. Proinde hoc malum praecaventis Abrahae verba ista sunt ad Loth:

20 Non sit rixa inter me et te, et inter pastores meos et inter pastores tuos, quia homines fratres noś sumus. Nonne ecce tota terra ante te est? Discede a me; si tu in sinistram, ego in dextram; vel si tu in dextram, ego in sinistram. Hinc fortassis effecta est inter homines pacifica consuetudo, ut, quando terrenorum aliquid partiendum est, maior dividat, minor eligat.

3) L. 22 c. 36. 6) Gen. 12, 20. 24) Gen. 13, 8 sq. 26) Senec. controv. 6, 3

<sup>21</sup> et inter pastores tuos VRF sec. Graec.; inter'om. v

#### CAPUT XXI.

De tertia promissione Dei, qua terram Chanaan Abrahae et semini eius in perpetuum pollicetur.

Cum ergo digressi essent separatimque habitarent Abraham et Loth necessitate sustentandae familiae, non 5 soeditate discordiae, et Abraham in terra Chanaan, Loth autem esset in Sodomis, oraculo tertio dixit Dominus ad Abraham: Respiciens oculis tuis vide a loco, in quo nunc ues, ad aquilonem et Africum et orientem et mare, quia omnem terram, quam tu vides, tibi dabo eam et 10 semini tuo usque in saeculum, et faciam semen tuum lanquam harenam terrae. Si potest aliquis dinumerare harenam terrae, et semen tuum dinumerabitur. Surgens perambula terram in longitudinem eius et in latitudinem, quia tibi dabo eam. In hac promissione utrum sit etiam 15 ila, qua pater factus est omnium gentium, non evidenter apparet. Potest enim videri ad hoc pertinere: Et faciam semen tuum tamquam harenam terrae, quod ea locutione dictum est, quam Graeci vocant hyperbolen; quae utique tropica est, non propria. Quo tamen modo, ut ceteris 20 tropis, uti solere scripturam, nullus qui eam didicit ambigit. Iste autem tropus, id est modus locutionis, sit, quando id quod dicitur longe est amplius, quam quod eo dicto significatur. Quis enim non videat, quam sit incomparabiliter amplior harenae numerus, quam potest 25 esse hominum omnium ab ipso Adam usque ad terminum saeculi? Quanto ergo magis quam semen Abrahae, non solum quod pertinet ad Israeliticam gentem, verum etiam quod est et futurum est secundum imitationem sidei toto orbe terrarum in omnibus gentibus! Quod semen in 30

15) Gen. 13, 14 sqq.

<sup>8</sup> tuis VRF sec. Graec.; om.  $v \parallel 10$  tu om.  $V \parallel eam$  VRF sec. Graec.; om. v

comparatione multitudinis impiorum profecto in paucis est; quamvis et ipsi pauci faciant innumerabilem multitudinem suam, quae significata est secundum hyperbolem per harenam terrae. Sane ista multitudo, quae promittitur Abrahae, non Deo est innumerabilis, sed hominibus; Deo autem nec harena terrae. Proinde quia non tantum gens Israelitica, sed universum semen Abrahae, ubi est et promissio non secundum carnem, sed secundum spiritum plurium filiorum, congruentius harenae multitudini comparatur: potest hic intellegi utriusque rei facta promissio. Sed ideo diximus, quod non evidenter appareat, quia et illius gentis unius multitudo, quae secundum carnem nata est ex Abraham per eius nepotem Iacob, in tantum crevit, ut paene omnes partes orbis impleverit. Et ideo potuit et ipsa secundum hyperbolen harenae multitudisi comparari, quia et haec sola innumera est homini. Terram certe illam solam significatam, quae appellata est Chanaan, ambigit nemo. Sed quod dictum est: Tibi dabo eam et semini tuo usque in saeculum, potest movere nonnullos, si usque in saeculum intellegant "in aeternum". Si autem saeculum hoc loco sic accipiant, quem ad modum fideliter tenemus initium futuri saeculi a fine praesentis ordiri, nihil eos movebit; quia, etsi expulsi sunt Israelitae de Hierosolymis, manent tamen in aliis civitativersa terra illa cum a Christianis inhabitatur, etiam ipsum semen est Abrahae. semen est Abrahae.

# CAPUT XXII.

De superatis ab Abraham hostibus Sodomorum, quan do et Loth de captivitate eripuit, et a Melchisedech 30 sacerdote benedictus est.

Hoc responso promissionis accepto migravit Ab 12 lam et mansit in alio eiusdem terrae locq, iuxta que 1

<sup>21</sup> saec. VRFL; in saec. v | 33 iuxta VL; id est iuxta R

Mambre, quae erat Chebron. Deinde ab hostibus, Sodomis inruerant, cum quinque reges adversus quatbellum gererent et victis Sodomitis etiam Loth captus t, liberavit eum Abraham adductis secum in proelium entis decem et octo vernaculis suis et victoriam fecit 5 bus Sodomorum nihilque spoliorum auferre voluit, rex cui vicerat obtulisset. Sed plane tunc beneus est a Melchisedech, qui erat sacerdos Dei excelsi; quo in epiatula, quae inscribitur ad Hebraeos, quam res Pauli apoatoli esse dicunt, quidam vero negant, 10 ta et magna conscripta sunt. Ibi quippe primum apuit sacrificium, quod nunc a Christianis offertur Deo orbe terrarum, impleturque illud, quod longe post factum per prophetam dicitur ad Christum, qui fuerat uc venturus in carne: Tu es sacerdos in aeternum 15 undum ordinem Melchisedech; non scilicet secundum inem Aaron, qui ordo fuerat auferendus inlucescentirebus, quae illis umbris praenotabantur.

#### CAPUT XXIII.

verbo Domini ad Abraham, quo ei promittitur secun- 20 um multitudinem stellarum multiplicanda posteritas; quod credens iustificatus est adhuc in praeputio constitutus.

Etiam tunc factum est verbum Domini ad Abraham visu. Qui cum ei protectionem mercedemque promit- 25 et valde multam, ille de posteritate sollicitus quendam ezer vernaculum suum futurum sibi dixit heredem, tinuoque illi promissus est heres, non ille vernaculus, qui de ipso Abraham fuerat exiturus, rursusque sen innumerabile, non sicut harena terrae, sed stellae 30 li; ubi mihi magis videtur promissa posteritas caelesti

<sup>1)</sup> Gen. 13, 18. 8) Gen. 14, 18. 9) C. 7. 16) Ps. 109, 4. Gen. 15, 1 sqq.

<sup>30</sup> sed VR1; sed sicut v

20

felicitate sublimis. Nam quantum ad multitudinem pertinet, quid sunt stellae caeli ad harenam terrae? nisi quis et istam comparationem in tantum esse similem dicat, in quantum etiam stellae dinumerari non valent, quis nec omnes eas videri posse credendum est. Nam quanto quisque acutius intuetur, tanto plures videt. Unde et acerrime cernentibus aliquas occultas esse merito existimatur, exceptis eis sideribus, quae in alia parte orbis a nobis remotissima oriri et occidere perhibentur. Post10 remo quicumque universum stellarum numerum conprehendisse et conscripsisse iactantur, sicut Aratus vel Eudoxus vel si qui alii sunt, eos libri huius contemnit auctoritas. Hic sane illa sententia ponitur, cuius apostolus meminit propter Dei gratiam commendandam: Creditat Abraham Deo, et deputatum est illi ad iustitiam; me circumcisio gloriaretur gentesque incircumcisas ad fidem Christi nollet admitti. Hoc enim quando factum est, ut credenti Abrahae deputaretur fides ad iustitiam, nondum fuerat circumcisus.

## CAPUT XXIV.

De significatione sacrificii, quod Abraham offerre praeceptus est, cum poposcisset, ut de his quae crediderat doceretur.

In eodem visu cum loqueretur ei Deus, etiam hoc 25 ait ad illum: Ego Deus, qui eduxi te de regione Chaldaeorum, ut dem tibi terram hanc, ut heres sis eius. Ubi cum interrogasset Abraham secundum quid sciret, quod heres eius erit, dixit illi Deus: Accipe mihi iuvencam trimam et capram trimam et arietem trimum et turturem 30 et columbam. Accepit autem illi haec omnia et divisit

15) Gen. 15, 6.

<sup>7</sup> occultas] hic desinit lacuna in  $A \parallel 11$  et conscr. om.  $V \parallel 13$  opponitur  $V \parallel 28$  invenculam R

illa media et posuit ea contra faciem alterum alteri; aves autem non divisit. Et descenderunt, sicut scriptum est, aves supra corpora quae divisa erant, et consedit illis Abram. Circa solis autem occasum pavor inruit super Abram, et ecce timor tenebrosus magnus incidit ei; 5 et dictum est ad Abram: Sciendo scies, quia peregrinum erit semen tuum in terra non propria, et in servitutem redigent eos et adfligent eos quadringentis annis; gentem aulem, cui servierint, iudicabo ego. Post haec vero exibunt hoc cum supellectili multa. Tu autem ibis ad patres 10 tuos cum pace nutritus in senecta bona. Quarta vero generatione convertent se hoc. Nondum enim impleta sunt peccata Amorrhaeorum usque adhuc. Cum autem iam sol erat ad occasum, flamma facta est, et ecce fornax sumabunda et lampades ignis, quae pertransierunt per 15 media divisa illa. In die illa disposuit Dominus Deus testamentum ad Abram, dicens: Semini tuo dabo terram hanc, a flumine Aegypti usque ad flumen magnum flumen Euphraten, Cenaeos et Cenezaeos et Cedmonaeos et Chettaeos et Pherezaeos et Raphaim et Amorrhaeos et 20 Chananaeos et Evaeos et Gergesaeos et Iebusaeos.

Haec omnia in visu facta divinitus atque dicta sunt,

Haec omnia in visu facta divinitus atque dicta sunt, de quibus singulis enucleate disserere longum est et intentionem operis huius excedit. Quod ergo satis est nosse debemus. Postea quam dictum est credidisse Abraham 25 Deo et deputatum illi ad iustitiam, non eum in fide defecisse, ut diceret: Dominator Domine, secundum quid sciam, quia heres eius ero? (terrae quippe illius promissa erat hereditas) — non enim ait: "Unde sciam?" quasi

<sup>21)</sup> Gen. 15, 7 sqq.

<sup>10</sup> hoc VRA itemque paulo post (vol. I, 114, 21); huc  $v \parallel$  superlect.  $V \parallel$  16 Deus om. F sec. Graec.  $\parallel$  17 abraham  $VRA\parallel$ 18 flumen euphraten VF be ut A miat. (sed cf. 164, 26; l. 17 c. 2); Euphratem  $v \parallel$  19 celmoneos VAFP arr.; celmeos  $R \parallel$  Chetaeos et Pheresaeos  $v \parallel$  26 deputatum VR; dep. est A; dep. esse  $v \parallel$  28 ero eius A; ero om.  $R^1 \parallel$  promissa om. V

adhuc non crederet; sed ait: Secundum quid sciam? ut ei rei, quam crediderat, aliqua similitudo adhiberetur, qua eius modus agnosceretur; sicut non est virginis Mariae diffidentia quod ait: Quo modo fiet istud, quoniam virum 5 non cognosco? quod enim futurum esset, certa erat; modum quo fieret inquirebat, et hoc cum quaesisset, audivit —: denique et hic similitudo data est de animalibus, iuvenca et capra et ariete et duabus volucribus, turture et columba, ut secundum haec futurum sciret, quod futu10 rum esse iam non ambigeret. Sive ergo per iuvencam significata sit plebs posita sub iugo legis, per capram eadem plebs peccatrix futura, per arietem eadem plebs etiam regnatura (quae animalia propterea trima dicuntur, quia, cum sint insignes articuli temporum ab Adam usque ad 15 Noe et inde usque ad Abraham et inde usque ad David, qui reprobato Saule primus in regno gentis Israeliticae Domini est voluntate fundatus, in hoc ordine tertio, qui tenditur ex Abraham usque ad David, tamquam tertiam aetatem gerens ille populus adolevit), sive aliquid aliud 20 convenientius ista significent: nullo modo tamen dubitaverim spiritales in ea praefiguratos additamento turturis et columbae. Et ideo dictum est: Aves autem non divisit, quoniam carnales inter se dividuntur spiritales antem quoniam carnales inter se dividuntur, spiritales autem nullo modo, sive a negotiosis conversationibus hominum 25 se removeant, sicut turtur, sive inter illas degant, sicut columba; utraque tamen avis est simplex et innoxia, significans et in ipso Israelitico populo, cui terra illa danda erat, futuros individuos filios promissionis et heredes regni in aeterna felicitate mansuri. Aves autem descendentes 30 suprà corpora, quae divisa erant, non boni aliquid, sed

5) Lc. 1, 34.

<sup>1</sup> ut ei] uti  $V \parallel 5$  esset VRA (progr. p. 8); esse  $Fv \parallel 7$  post audivit vulgo haec legebantur: Spiritus sanctus superveniet in te et virtus Altissimi obumbrabit tibi, quae om. mss  $\parallel 8$  et capra] et om.  $v \parallel 30$  super v

SCIAR retur. nis **X** iam is erat: 2 sset. 👪 nimaki ः. ध्यान juod fer inverez ipram \* ehs era tur, që usque a भी फिल raelitia rtio, l terse uid isi i dubi-

r die: : aus omis

turto

siz dag reg

. 85

6. Dių .k. spiritus indicant aeris huius, pastum quendam suum de carnalium divisione quaerentes. Quod autem illis consedit Abraham, significat etiam inter illas carnalium divisiones ros usque in finem perseveraturos fideles. Et circa solis occasum quod pavor inruit in Abraham et timor tenebrosus 5 magnus significat circa huius saeculi finem magnam perturbationem ac tribulationem futuram fidelium, de qua Dominus dicit in evangelio: Erit enim tunc tribulatio magna, qualis non fuit ab initio.

Ouod vero dictum est ad Abraham: Sciendo scies, 1 quia peregrinum erit semen tuum in terra non propria, a in servitutem redigent eos et adfligent eos quadringentis annis, de populo Israel, qui fuerat in Aegypto serviturus, apertissime prophetatum est; non quod in eadem ervitute sub Aegyptiis adfligentibus quadringentos annos 1 De populus fuerat peracturus, sed in ipsis quadringentis unis praenuntiatum est hoc futurum. Quem ad modum cum scriptum est de Thara patre Abrahae: Et fuerunt dies Tharae in Charra quinque et ducenti anni, non quia ibi omnes acti sunt, sed quia ibi completi sunt: ita et hic 2 Propterea interpositum est: Et in servitutem redigent eos et adfligent eos quadringentis annis, quoniam iste numerus in eadem adflictione completus est, non quia ibi uni-rersus peractus est. Quadringenti sane dicuntur anni Propter numeri plenitudinem, quamvis aliquanto amplius 2 sint, sive ex hoc tempore computentur, quo ista promitte-bantur Abrahae, sive ex quo natus est Isaac, propter semen Abrahae, de quo ista praedicuntur. Computantur enim, sicut superius iam diximus, ab anno septuagensimo et quinto Abrahae, quando ad eum facta est prima pro-3 missio, usque ad exitum Israel ex Aegypto quadringenti et triginta anni; quorum apostolus ita meminit: Hoc autem

<sup>9)</sup> Mt. 24, 21. 19) Gen. 11, 32.

<sup>8</sup> dixit v | 20 omnes compl. V

ad modum per ceteras gentes. Una igitur Tharae domns erat, de quo natus est Abraham, in qua unius veri Dei cultus et, quantum credibile est, in qua iam sola etiam Hebraea lingua remanserat (quamvis et ipsa, sicut im 5 manifestior Dei populus in Aegypto, ita in Mesopotamia servisse diis alienis Iesu Nave narrante referatur) ceteris ex progenie illius Heber in linguas paulatim alias et in nationes alias defluentibus. Proinde sicut per aquarum diluvium una domus Noe remanserat ad reparandum ge10 nus humanum, sic in diluvio multarum superstitionum
per universum mundum una remanserat domus Tharas, in qua custodita est plantatio civitatis Dei. Denique sic-ut illic enumeratis supra generationibus usque ad Noc simul cum annorum numeris et exposita diluvii caus, 15 priusquam Deus inciperet de arca fabricanda loqui al Noe, dicitur: Hae autem generationes Noe: ita et bic enumeratis generationibus ab illo, qui est appellatus Sem, filio Noe, usque ad Abraham, deinde insignis articulus similiter ponitur ut dicatur: Hae sunt generationes Tharse. 20 Thara genuit Abram et Nachor et Arran, et Arran genuit Loth. Et mortuus est Arran coram Thara patre suo in terra in qua natus est, in regione Chaldaeorum. Et sumpsit Abram et Nachor sibi uxores; nomen mulieris Abram Sara et nomen mulieris Nachor Melcha, 25 filia Arran. Iste Arran pater Melchae fuit et pater le scae, quae Iesca creditur ipsa esse etiam Sarra uzor Abrahae.

6) Ios. 24, 2. 16) Gen. 6, 9. 25) Gen. 11, 27 sqq.

<sup>2</sup> de quo  $VR^2F$ ; de qua  $R^1Lv \parallel 4$  ipsa  $V^2Parr.v$ ; ipse  $V^1RFL \parallel 16$  ita om.  $R \parallel 23$  sumpserunt  $v \parallel 25$  (bis) aram  $VRF \parallel 26$  sarra VR (cf. c. 26); Sara v

#### CAPUT XXV.

De Agar ancilla Sarrae, quam eadem Sarra Abrahae voluit esse concubinam.

lam hinc tempora consequentur filiorum Abrahae, mins de Agar ancilla, alterius de Sarra libera, de quibus 5 in libro superiore iam diximus. Quod autem adtinet ad rem gestam, nullo modo est inurendum de hac concubina crimen Abrahae. Usus est ea quippe ad generandam prolem, non ad explendam libidinem, nec insultans, sed potius oboediens coniugi, quae suae sterilitatis credidit 10 esse solacium, si fecundum ancillae uterum, quoniam natura non poterat, voluntate faceret suum, et eo iure, quo dicit apostolus: Similiter et vir non habet potestatem corporis sui, sed mulier, uteretur mulier ad pariendum ex altera, quod non poterat ex se ipsa. Nulla est hic cupido 15 lasciviae, nulla nequitiae turpitudo. Ab uxore causa prolis ancilla marito traditur, a marito causa prolis accipitur; ab utroque non culpae luxus, sed naturae fructus exquiritur. Denique cum ancilla gravida dominae sterili superbiret et hoc Sarra suspicione muliebri viro potius inputaret, etiam 20 ibi demonstravit Abraham non se amatorem servum, sed liberum fuisse genitorem et in Agar Sarrae coniugi pudicitiam custodisse nec voluptatem suam, sed voluntatem illius implevisse; accepisse nec petisse, accessisse nec haesisse, seminasse nec amasse. Ait enim: Ecce ancilla 25 tua in manibus tuis, utere ea quo modo tibi placuerit.

O virum viriliter utentem feminis, coniuge temperanter, ancilla obtemperanter, nulla intemperanter!

6) C. 3. 14) 1. Cor. 7, 4. 26) Gen. 16, 6.

<sup>19</sup> dominae V(?)RAFL; domina Bambergensis (A, n. 124) gv | 21 se om. V

haberetur, et ipse emigravit? In libro enim qui inscribitur Iudith, cum quaereret Holofernes, hostis Israelitrum, quaenam illa gens esset, utrum adversus eam bellandum fuisset, sic ei respondit Achior dux Ammanitarum:

5 Audiat dominus noster verbum de ore pueri sui, et re-

- Audiat dominus noster verbum de ore pueri sui, et referam tibi veritatem de populo, qui habitat iuxta te montanam hanc, et non exibit mendacium de ore servi tui. Haec enim progenies populi est Chaldaeorum, et antea habitaverunt Mesopotamiam, quia noluerunt sequi
- antea habitaverunt Mesopotamiam, quia noluerunt sequi 10 deos patrum suorum, qui fuerunt in terra Chaldaeorum gloriosi, sed declinaverunt de via parentum suorum et adoraverunt Deum caeli, quem cognoverunt, et proiecerunt eos a facie deorum suorum et fugerunt Mesopotamiam et habitaverunt ibi dies multos. Dixitque illis
- 15 Deus eorum, ut exirent de habitatione sua et irent in terram Chanaan, et illic habitaverunt, et cetera, quae narrat Achior Ammanites. Unde manifestum est domum Tharae persecutionem passam fuisse a Chaldaeis pro vera pietate, qua unus et verus ab eis colebatur Deus.

20

## CAPUT XIV.

De annis Tharae, qui in Charra vitae suae tempuș implevit.

Defuncto autem Thara in Mesopotamia, ubi vixisse perhibetur ducentos et quinque annos, iam incipiunt indicari ad Abraham factae promissiones Dei, quod ita scriptum est: Et fuerunt dies Tharae in Charra quinque et ducenti anni, et mortuus est Thara in Charra. Non sic autem accipiendum est, quasi omnes hos dies ibi egerit, sed quia omnes dies vitae suae, qui fuerunt anni

2) C. 5, 5 sqq. 27) Gen. 11, 32.

<sup>4</sup> et 17 ammanit. mss; ammonit.  $v \parallel 9$  mesopotamia V; in mesopotamia  $L \parallel 13$  mesopotamiam VRL (98, 26); in Mes.  $v \parallel 27$  thara VRFL sec. Graec.; om. v

mini carnem praeputii vestri, et erit in signo testamenti inter me et vos. Et puer octo dierum circumcidetur, vestrum omne masculinum in progenies vestras. Vernaculus et empticius ab omni filio alieno, qui non est de semine tuo, circumcisione circumcidetur vernaculus domus 5 tuae et empticius. Et erit testamentum meum in carne vestra in testamento aeterno. Et qui non fuerit circumcisus masculus, qui non circumcidetur carnem praeputii sui octava die, interibit anima illa de genere eius, quia testamentum meum dissipavit. Et dixit Deus ad Abra- 10 ham: Sara uxor tua, non appellabitur nomen eius Sara, sed Sarra erit nomen eius. Benedicam autem illam et dabo tibi ex ea filium, et benedicam illum, et erit in nationes, et reges gentium ex eo erunt. Et procidit Abraham super faciem suam et risit et dixit in animo 15 suo dicens: Si mihi centum annos habenti nascetur (flius), et si Sarra annorum nonaginta pariet? Dixit eutem Abraham ad Deum: Ismael hic vivat in conspectu wo. Dixit autem Deus ad Abraham: Ita, ecce Sarra wor tua pariet tibi filium, et vocabis nomen eius Isaac; 20 et statuam testamentum meum ad illum in testamentum acternum, esse illi Deus et semini eius post illum. De Ismael autem ecce exaudivi te; ecce benedixi eum et ampliabo illum et multiplicabo eum valde. Duodecim gentes generabit, et dabo illum in magnam gentem. Te- 25 stamentum autem meum statuam ad Isaac, quem pariet tibi Sarra in tempore hoc ad annum sequentem.

Hic apertiora promissa sunt de vocatione gentium in Isaac, id est in filio promissionis, quo significatur gratia, non natura, quia de sene et anu sterili promittitur filius. 30

27) Gen. 17, 1 sqq.

173.

۲ę.:

THE !

eire.

પાઇ દ

Den

111243

Ocid:

Cen

121162

M. 16 .

٠, ٠

1125

72--

÷7.

Tivi .

<sup>1</sup> signo mss (ἐν σημείω cod. Alex.); signum  $v \parallel 4$  alieno mss; alienigena  $v \parallel 7$  ut editur mss; in testamentum aeternum  $v \parallel 9$  octaua RF (169, 6; 17); octauo  $VAv \parallel 17$  filius om. VRAF (cf. 168, 18; 178, 14)  $\parallel 24$  eum mss; illum v

genuit Abraham; cui numero additis septuaginta quinque annis, quos agebat Abraham, quando egressus est de Charra, fiunt anni centum quadraginta quinque. Tot igitur annorum erat Thara, quando exiit Abraham de illa mesopotamiae civitate; agebat enim annum aetatis sume septuagensimum quintum, ac per hoc pater eius, qui eum septuagensimum quintum, ac per hoc pater eius, qui eum septuagensimum quadragensimum et quintum. Non ergo inde post mortem patris, id est post ducentos quinque annos, quibus pater eius vixit, egressus est; sed annus de illo loco profectionis eius, quoniam ipsius septuagensimus quintus erat, procul dubio patris eius, qui eum septuagensimo suo anno genuerat, centensimus quadragensimus quintus fuisse colligitur. Ac per hoc intellegendum est more suo scripturam redisse ad tempus, quod iam parratio illa transierat; sicut superius, cum filios filiorum Noe commemorasset, dixit illos fuisse in linguis et gentibus suis, et tamen postea, quasi hoc etiam in ordine temporum sequeretur: Et erat, inquit, omnis terra labium unum et vox una omnibus. Quo modo ergo secundum suas gentes et secundum suas linguas erant, si una erat omnibus, nisi quia ad illud quod iam transierat recapitulando est reversa narratio? Sic ergo et hic cum dictum esset: Et fuerunt dies Tharae in Charra quinque et ducenti anni, et mortuus est Thara in Charra, deinde scriptura redeundo ad id, quod ideo praetermiserat, ut prius de Thara id quod incohatum fuerat compleretur: Et dixit, inquit, Dominus ad Abram: Exi de terra tua et cetera. Post quae Dei verba subiungitur: Et exitt Abram, quem ad modum locutus est illi Dominus, et abiti cum et cetera. Post quae Dei verba subiungitur: et exitt Abram, quem ad modum locutus est illi Dominus, et abiti cum eo Loth. Abram autem erat quinque et septuaginta annorum, cum exit ex Charra. Tunc itaque factum est,

<sup>18)</sup> Gen. 10, 31. 20) Gen. 11, 1. 25) Gen. 11, 32. 28) Gen. 12, 1. 32) Gen. 12, 4.

<sup>5</sup> suae om. R | 11 ips. quon. Re

## CAPUT XXVII.

De masculo, qui si octavo die non fuerit circumcisus, perit anima eius, quia testamentum Dei dissipavit.

Item potest movere, quo modo intellegi oporteat quod nic dictum est: Masculus, qui non circumcidetur carnem 5 raeputii sui octava die, interibit anima illa de genere raeputii sui octava die, interibit anima illa de genere zius, quia testamentum meum dissipavit, cum haec nulla culpa sit parvuli, cuius dixit animam perituram, nec ipse dissipaverit testamentum Dei, sed maiores, qui eum circumcidere non curarunt; nisi quia etiam parvuli, non 10 secundum suae vitae proprietatem, sed secundum communem generis humani originem omnes in illo uno testamentum Dei dissipaverunt, in quo omnes peccaverunt. Multa quippe appellantur testamenta Dei exceptis illis duobus magnis, vetere et novo, quod licet cuique legendo 15 cognoscere. Testamentum autem primum, quod factum est ad hominem primum, profecto illud est: Qua die ederitis, morte moriemini. Unde scriptum est in libro, qui ecclesiasticus appellatur: Omnis caro sicut vestis veterescit. Testamentum enim a saeculo: Morte morieris. Cum enim 20 lex evidentior postea data sit, et dicat apostolus: Ubi aulex. evidentior postea data sit, et dicat apostolus: Ubi autem non est lex, nec praevaricatio, quo pacto in psalmo quod legitur verum est: Praevaricatores aestimavi omnes peccatores terrae, nisi quia omnes legis alicuius prae-varicatae sunt rei, qui aliquo peccato tenentur obstricti? 25 Quam ob rem si etiam parvuli, quod vera fides habet, nascuntur non proprie, sed originaliter peccatores, unde illis gratiam remissionis peccatorum necessariam confitemur: profecto eo modo, quo sunt peccatores, etiam praevarica-tores legis illius, quae in paradiso data est, agnoscuntur; 30

<sup>7)</sup> Gen. 17, 14. 13) Rom. 5, 12. 18) Gen. 2, 17. 20) Eccli. 14, 18. 22) Rom. 4, 15. 24) Ps. 118, 119.

<sup>6</sup> octava RF; octavo VAv | 11 suam R | 19 veterascit v

ut verum sit utrumque, quod scriptum est, et: Praevaricatores aestimavi omnes peccatores terrae, et: Ubi lez
non est, nec praevaricatio. Ac per hoc, quia circumcisio
signum regenerationis fuit et non inmerito parvulum
5 propter originale peccatum, quo primum Dei dissipatum
est testamentum, generatio disperdet, nisi regeneratio liberet: sic intellegenda sunt haec verba divina, tamquam
dictum sit: "Qui non fuerit regeneratus, interibit anima
illa de genere eius", quia testamentum Dei dissipavit,
10 quando in Adam cum omnibus etiam ipse peccavit. Si
enim divisset: "Quia hoc testamentum meum dissipavit". 10 quando in Adam cum omnibus etiam ipse peccavit. Si enim dixisset: "Quia hoc testamentum meum dissipavit", non nisi de ista circumcisione intellegi cogeret; nunc vere, quoniam non expressit cuius modi testamentum parvulus dissipaverit, liberum est intellegere de illo testamento dictum, cuius dissipatio pertinere posset ad parvulum. Si autem hoc quisquam non nisi de ista circumcisione dictum esse contendit, quod in ea testamentum Dei, quoniam non est circumcisus, dissipaverit parvulus: quaerat locutionis aliquem modum, quo non absurde possit intellegi, idee dissipasse testamentum, quia licet non ab illo, tamen in illo est dissipatum. Verum sic quoque animadvertendum est nulla in se neglegentia sua iniuste interire incircumcisi animam parvuli nisi originalis obligatione peccati.

## CAPUT XXVIII.

25 De commutatione nominum Abrahae et Sarrae, qui cum ob unius sterilitatem, ob utriusque autem senectutem generare non possent, munus fecunditatis indepti sunt.

Facta igitur promissione tam magna tamque dilucida 30 ad Abraham, cui evidentissime dictum est: Patrem multa-

<sup>9</sup> genere VRA (169, 6); populo Fv | 15 posset VRA; possit v

rum gentium posui te; et augeam te valde valde et ponam te in gentes, et reges ex te exibunt. Et dabo tibi
ex Sarra filium, et benedicam illum, et erit in nationes,
et reges gentium ex eo erunt (quam promissionem nunc
in Christo cernimus reddi), ex illo deinceps illi coninges 5
non vocantur in scripturis, sicut antea vocabantur, Abram
et Sara, sed sicut eos nos ab initio vocavimus, quoniam
sic iam vocantur ab omnibus, Abraham et Sarra. Cur
untem mutatum sit nomen Abrahae, reddita est ratio:
Quia patrem, inquit, multarum gentium posui te. Hoc 10
ergo significare intellegendum est Abraham; Abram vero,
quod ante vocabatur, interpretatur pater excelsus. De
nomine autem mutato Sarrae non est reddita ratio; sed,
sicut aiunt, qui scripserunt interpretationes nominum Hehracorum, quae his sacris litteris continentur, Sara inter15
pretatur princeps mea, Sarra autem virtus. Unde scriptum
est in epistula ad Hebraeos: Fide et ipsa Sarra virtutem
accepit ad emissionem seminis. Ambo enim seniores erant,
acut scriptura testatur; sed illa etiam sterilis et cruore
menstruo iam destituta, propter quod iam parere non 20
posset, etiam si sterilis non fuisset. Porro si femina ita
sit provectioris aetatis, ut ei solita mulierum adhuc fluant,
de iuvene parere potest, de seniore non potest; quamvis
adhuc possit ille senior, sed de adulescentula gignere,
scut Abraham post mortem Sarrae de Cettura potuit, quia 25
vividam eius invenit aetatem. Hoc ergo est, quod mirum
commendat apostolus, et ad hoc dicit Abrahae iam fuisse
corpus emortuum, quoniam non ex omni femina, cui adhuc esset aliquod pariendi tempus extremum, generare
pse in illa aetate adhuc posset. Ad aliquid enim emor- 30
hum corpus intellegere debemus, non ad omnia. Nam si

18) Hebr. 11, 11. 28) Rom. 4, 19.

18) Hebr. 11, 11. 28) Rom. 4, 19.

<sup>1</sup> augeam mss; augebo  $v \parallel$  ualde ualde  $V^1$  (166, 18); valde  $V^2$  vocavimus] cognouimus  $R \parallel$  18 enim F; autem  $VRAv \parallel$ 15 Cethura v

10

ad omnia, non iam senectus vivi, sed cadaver est mortal. Quamvis etiam sic solvi soleat ista quaestio, quod de Cettura postea genuit Abraham, quia donum gignead, quod a Domino accepit, etiam post obitum mansit uxora. Sed propterea mihi videtur illa, quam secuti sumus, huis quaestionis solutio praeferenda, quia centenarius quiden senex, sed temporis nostri, de nulla potest femina gignere; non tunc, quando adhuc tamdiu vivebant, ut centum ami nondum facerent hominem decrepitae senectutis.

# CAPUT XXIX.

De tribus viris vel angelis, in quibus ad quercum Mambre apparuisse Abrahae Dominus indicatur.

Item Deus apparuit Abrahae ad quercum Mambre in tribus viris, quos dubitandum non est angelos suisse; 15 quamvis quidam existiment unum in eis suisse Dominum Christum, adserentes eum etiam ante indumentum caris suisse visibilem. Est quidem divinae potestatis et invisibilis, incorporalis inmutabilisque naturae, sine ulla mutatione etiam mortalibus aspectibus apparere, non per 20 id quod est, sed per aliquid quod sibi subditum est; qui autem illi subditum non est? Verum tamen si proptere consirmant horum trium aliquem suisse Christum, qui, cum tres vidisset, ad Dominum singulariter est locuis (sic enim scriptum est: Et ecce tres viri stabant super 25 eum, et videns procucurrit in obviam illis ab ostio tabernaculi sui, et adoravit super terram et dixit: Domine, si inveni gratiam ante te, et cetera): cur non et illud advertunt, duos ex eis venisse, ut Sodomitae delerentum cum adhuc Abraham ad unum loqueretur, Dominum ap 30 pellans et intercedens, ne simul iustum cum impio i

27) Gen. 18, 1 sqq.

<sup>18</sup> incommut.  $v \parallel 25$  in obu. VRAFbef; in om.  $v \parallel 27$  et am v

Sodomis perderet? Illos autem duos sic suscepit Loth, at etiam ipse in conloquio cum illis suo singulariter Dominum appellet. Nam cum eis pluraliter dixisset: Ecce, domini, declinate in domum pueri vestri, et cetera quae ibi dicuntur, postea tamen ita legitur: Et tenuerunt angeli 5 manum eius et manum uxoris eius et manus duarum Aliarum eius, in eo quod parceret Dominus ipsi. Et factum est, mox ut eduxerunt illum foras, et dixerunt: Salvam fac animam tuam, ne respexeris retro, nec steteris in tota regione; in monte salvum te fac, ne quando 10 conprehendaris. Dixit autem Loth ad illos: Oro, Domine, quia invenit puer tuus misericordiam ante te, et quae sequuntur. Deinde post haec verba singulariter illi respondet et Dominus, cum in duobus angelis esset, dicens:

Ecce miratus sum faciem tuam, et cetera. Unde multo 15 Ecce miratus sum faciem tuam, et cetera. Unde multo 15 est credibilius, quod et Abraham in tribus et Loth in duobus viris Dominum agnoscebant, cui per singularem numerum loquebantur, etiam cum eos homines esse arbitrarentur; neque enim aliam ob causam sic eos susceperunt, ut tamquam mortalibus et humana refectione indigentibus 20 ministrarent; sed erat profecto aliquid, quo ita excellebant, licet tamquam homines, ut in eis esse Dominum, sicut adsolet in prophetis, hi, qui hospitalitatem illis exhibebant, dubitare non possent; atque ideo et ipsos aliquando pluraliter et in eis Dominum aliquando singulariter appella-25 bant. Angelos autem fuisse scriptura testatur, non solum in hoc genesis libro, ubi haec gesta narrantur, verum etiam in epistula ad Hebraeos, ubi, cum hospitalitas laudaretur: Per hanc, inquit, etiam quidam nescientes hospitio receperunt angelos. Per illos igitur tres viros, cum 30 rursus filius Isaac de Sarra promitteretur Abrahae, divi-

15) Gen. 19, 2 sqq. 30) Hebr. 13, 2.

<sup>3</sup> appellet VRAF; appellaret  $v \parallel 4$  inclin.  $V^1 \parallel 10$  in monte VRv; in montem  $AF \parallel 12$  quia nunc  $v \parallel 13$  respondit  $v \parallel 16$  et om.  $V \parallel 23$  adsolet V; esse ads. v

num datum est etiam tale responsum, ut diceretur: Abreham erit in magnam gentem et multam, et benedicentur in eo omnes gentes terrae. Et hic duo illa brevissime plenissimeque promissa sunt, gens Israel secundum carnen 5 et omnes gentes secundum fidem.

### CAPUT XXX.

De Loth a Sodomis liberato atque eisdem caelesti igue consumptis et de Abimelech, cuius concupiscentia castituti Sarrae nocere non potuit.

Post hanc promissionem liberato de Sodomis Loth et veniente igneo imbre de caelo tota illa regio impiae civitatis in cinerem versa est, ubi stupra in masculos in tantam consuetudinem convaluerant, quantam leges solest aliorum factorum praebere licentiam. Verum et hoc esta illorum factorum praebere licentiam. Verum et hoc esta rum supplicium specimen futuri iudicii divini fuit. Namquo pertinet quod prohibiti sunt qui liberabantur ab angelis retro respicere, nisi quia non est animo redeundum ad veterem vitam, qua per gratiam regeneratus exuitan, si ultimum evadere iudicium cogitamus? Denique uxar 20 Loth, ubi respexit, remansit et in salem conversa hominibus fidelibus quoddam praestitit condimentum, quo sepiant aliquid, unde illud caveatur exemplum.

Inde rursus Abraham fecit in Geraris apud regencivitatis illius Abimelech, quod in Aegypto de coniuge fecerat, eique intacta similiter reddita est. Ubi sane Abraham obiurganti regi, cur tacuisset uxorem sororemque dixisset, aperiens quid timuerit etiam hoc addidit: Etenim vere soror mea est de patre, sed non de matre, quia de patre suo soror erat Abrahae, de quo propinqua o eius erat. Tantae autem pulchritudinis fuit, ut etiam in illa aetate posset adamari.

illa aetate posset adamari.

<sup>3)</sup> Gen. 18, 18. 12) Gen. 19, 24 sq. 28) Gen. 20, 12.

# CAPUT XXXI.

'e Isaac secundum promissionem nato, cui nomen ex risu utriusque parentis est inditum.

Post haec natus est Abrahae secundum promissionem i de Sarra filius, eumque nominavit Isaac, quod intersetatur risus. Riserat enim et pater, quando ei prossus est, admirans in gaudio; riserat et mater, quando r illos tres viros iterum promissus est, dubitans in udio; quamvis exprobrante angelo, quod risus ille, etiamgaudii fuit, tamen plenae fidei non fuit, post ab eodem 10 gelo in fide etiam confirmata est. Ex hoc ergo puer men accepit. Nam quod risus ille non ad inridendum probrium, sed ad celebrandum gaudium pertinebat, nato sac et eo nomine vocato Sarra monstravit; ait quippe: isum mihi fecit Dominus; quicumque enim audierit, 15 mgaudebit mihi. Sed post aliquantulum tempus ancilla edomo eicitur cum filio suo, et duo illa secundum apolum testamenta significantur, vetus et novum, ubi Sarra a supernae Hierusalem, hoc est civitatis Dei, figuram erit.

# CAPUT XXXII.

de oboedientia et fide Abrahae, qua per oblationem immolandi probatus est filii, et de morte Sarrae.

Inter haec, quae omnia commemorare nimis longum st, temptatur Abraham de immolando dilectissimo filio 25 pso Isaac, ut pia eius oboedientia probaretur, saeculis notitiam proferenda, non Deo. Neque enim omnis est ulpanda temptatio, quia et gratulanda est, qua fit pro-

10) Gen. 18, 13. 16) Gen. 21, 6. 18) Gal. 4, 26.

<sup>17</sup> de om. R | illa om. RF | 20 gerit] tenet R | 23 et de orte Sarrae om. F

batio. Et plerumque aliter animus humanus sibi ipsi notescere non potest, nisi vires suas sibi non verbo, experimento temptatione quodam modo interrogante spondeat; ubi si Dei munus agnoverit, tunc pius est, i solidatur firmitate gratiae, non inflatur inanitate iac tiae. Numquam sane crederet Abraham, quod vict Deus delectaretur humanis; quamvis divino intonante p cepto oboediendum sit, non disputandum. Verum ta Abraham confestim filium, cum fuisset immolatus, re 10 recturum credidisse laudandus est. Dixerat namque Deus, cum de ancilla et filio eius foras eiciendis ve Deus, cum de ancilla et silio eius soras eiciendis ve tatem coniugis nollet implere: In Isaac vocabitur semen. Et certe ibi sequitur ac dicitur: Et filium an ancillae huius in magnam gentem faciam illum, quia 15 men tuum est. Quo modo ergo dictum est: In 1 vocabitur tibi semen, cum et Ismaelem Deus semen vocaverit? Exponens autem apostolus quid sit: In I vocabitur tibi semen: Id est, inquit, non qui filii ca hi filii Dei, sed filii promissionis deputantur in se 20 Ac per hoc filii promissionis, ut sint semen Abrahae Isaac vocantur, hoc est in Christo vocante gratia cor gantur. Hanc ergo promissionem pater pius fide tanana guis par hune aportabet impleri guera Densii tenens, quia per hunc oportebat impleri, quem Deus i bat occidi, non haesitavit quod sibi reddi poterat in 25 latus, qui dari potuit non speratus. Sic intellectum et in epistula ad Hebraeos, et sic expositum. Fide quit, praecessit Abraham Isaac temptatus et unicum tulit, qui promissiones suscepit, ad quem dictum est Isaac vocabitur tibi semen, cogitans quia et ex mo 30 excitare potest Deus. Proinde addidit: Pro hoc e

15) Gen. 21, 12 sq. 19) Rom. 9, 8. 30) Hebr. 11, 1

<sup>13</sup> et VRA; om.  $Fv \parallel$  19 semen  $V^1R$  (sis snéqua); se  $V^2AFv \parallel$  21 christo  $V^1R^1$ ; Christum  $v \parallel$  27 praecessit VRA (nosvývozev?); obtulit abf (nosevývozev); non peperci isaac (isac) VRAe; in Isaac v

eum et in similitudinem adduxit; cuius similitudinem, misi illius unde dicit apostolus: Qui proprio filio non pepercit, sed pro nobis omnibus tradidit eum? Propterea et Isaac, sicut Dominus crucem suam, ita sibi ligna ad victimae locum, quibus fuerat et inponendus, ipse portatit. Postremo quia Isaac occidi non oportebat, postea quam est pater ferire prohibitus, quis erat ille aries, quo immolato impletum est significativo sanguine sacrificium? Nempe quando eum vidit Abraham, cornibus in frutice tenebatur. Quis ergo illo figurabatur, nisi Iesus, antequam immolaretur, spinis Iudaicis coronatus?

Sed divina per angelum verba potius audiamus. Ait quippe scriptura: Et extendit Abraham manum suam sumere machaeram, ut occideret filium suum. Et vocatit illum angelus Domini de caelo et dixit: Abraham! 15

Sed divina per angelum verba potius audiamus. Ait quippe scriptura: Et extendit Abraham manum suam sumere machaeram, ut occideret filium suum. Et vocavit illum angelus Domini de caelo et dixit: Abraham! 15 Ille autem dixit: Ecce ego. Et dixit: Non inicias manum tuam super puerum, neque facias illi quicquam; nunc enim scivi quia times Deum tuum, et non pepercisti. filio tuo dilecto propter me. Nunc scivi dictum est "nunc sciri feci"; neque enim hoc nondum sciebat Deus. Deinde 20 sriete illo immolato pro Isaac filio suo vocavit, ut legitur, Abraham nomen loci illius: Dominus vidit; ut dicant hodie: In monte Dominus apparuit. Sicut dictum est: Nunc scivi, pro eo quod est nunc sciri feci: ita hic Dominus vidit, pro eo quod est Dominus apparuit, hoc 25 est videri se fecit. Et vocavit angelus Domini Abraham secundo de caelo dicens: Per me ipsum iuravi, dicit Dominus, propter quod fecisti verbum hoc et non pepercisti filio tuo dilecto propter me, nisi benedicens benedicam te, et multiplicans multiplicabo semen tuum tam-30 quam stellas caeli et tamquam harenam, quae iuxta

3) Rom. 8, 32.

<sup>2</sup> unde VRAF(181, 12); de quo  $v \parallel$  idem apost.  $v \parallel 3$  illum  $v \parallel$  5 et V; om.  $v \parallel$  11 iudaicis RAFv; iudaeis V; a iudaeis bef  $\parallel$  18 tuum VRA ut Cypr.; tu  $Fgv \parallel$  23 dom. in monte  $V \parallel$  27 memet  $v \parallel$  30 sicut stellas  $v \parallel$  31 quae VR; quae est Av

AUG. DE CIV. DEI. II.

20

labium maris. Et hereditate possidebit semen tuum civitates adversariorum, et benedicentur in semine tuo omnes gentes terrae, quia obaudisti vocem meam. Her modo est illa de vocatione gentium in semine Abraha post holocaustum, quo significatus est Christus, etiam in ratione Dei firmata promissio. Saepe enim promisera, sed numquam iuraverat. Quid est autem Dei veri vericisque iuratio nisi promissi confirmatio et infidelium quaedam increpatio?

Post haec Sarra mortua est, centensimo vicensimo septimo anno vitae suae, centensimo autem et tricensimo septimo viri sui. Decem quippe annis eam praecedebat aetate; sicut ipse, quando sibi ex illa promissus est filius, ait: Si mihi annorum centum nascetur filius, et si Sarra.

15 annorum nonaginta pariet. Tunc emit agrum Abraham, in quo sepelivit uxorem. Tunc ergo secundum narrationem Stephani in terra illa est conlocatus, quoniam coepit ibi esse possessor; post mortem scilicet patris sui, qui colligitur ante biennium fuisse defunctus.

# CAPUT XXXIII.

De Rebecca nepte Nachor, quam Isaac accepit uxorem.

Deinde Rebeccam neptem Nachor patrui sui, cum annorum quadraginta esset Isaac, duxit uxorem, centen25 simo scilicet et quadragensimo anno vitae patris sui, triennio post mortem matris suae. Ut autem illam duceret, quando ab eius patre in Mesopotamiam servus missus est, quid aliud demonstratum est, cum eidem servo dixit Abraham: Pone manum tuam sub femore meo, et adiurabo

3) Gen. 22, 10 sqq. 11) Gen. 23, 1. 15) Gen. 17, 17. 18) Act. 7, 4.

<sup>10</sup> et vicens. v | 14 filius om. F (167, 17)

Dominum Deum caeli et Dominum terrae, ut non suas uxorem filia meo Isaac a filiabus Chananaeorum, isi Dominum Deum caeli et Dominum terrae in carne, use ex illo femore trahebatur, fuisse venturum? Numuid haec parva sunt praenuntiatae indicia veritatis, quam 5 onpleri videmus in Christo?

### CAPUT XXXIV.

hid intellegendum sit in eo, quod Abraham post mortem Sarrae Cetturam accepit uxorem.

Quid autem sibi vult, quod Abraham post mortem 10 arrae Cetturam duxit uxorem? Ubi absit ut incontinentam suspicemur, praesertim in illa iam aetate et in illa dei sanctitate. An adhuc procreandi filii quaerebantur, um iam Deo promittente tanta multiplicatio filiorum ex sac per stellas caeli et harenam terrae fide probatissima 15 meretur? Sed profecto si Agar et Ismael, doctore apotolo, significaverunt carnales veteris testamenti, cur non tiam Cettura et filii eius significent carnales, qui se ad estamentum novum existimant pertinere? Ambae quippe t uxores Abrahae et concubinae sunt appellatae; Sarra 20 ero numquam dicta est concubina. Nam et quando data st Agar Abrahae, ita scriptum est: Et adprehendit Sara xor Abram Agar Aegyptiam ancillam suam post decem naos, quam habitaverat Abram in terra Chanaan, et edit eam Abram viro suo ipsi uxorem. De Cettura 25 utem, quam post obitum Sarrae accepit, sic legitur: Adriens autem Abraham sumpsit uxorem, cui nomen Cettura. Ecce ambae dicuntur uxores; ambae porro conubinae fuisse reperiuntur, postea dicente scriptura: Dedit

<sup>2)</sup> Gen. 24, 2 sq. 17) Gal. 4, 24. 25) Gen. 16, 3.

<sup>1</sup> dominum  $VR^1$  (έξοςκι $\tilde{\omega}$  σε κύςιον); per dom.  $R^2Av$  \ ut. m. F \ 2 de fil. v \ 25 eam om. V

autem Abraham omnem censum suum Isaac filio suo, et filiis concubinarum suarum dedit Abraham dationes et dimisit eos ab Isaac filio suo adhuc se vivo ad orientem, in terram orientis. Habent ergo nonnulla munera 5 filii concubinarum, sed non perveniunt ad regnum promissum, nec haeretici, nec Iudaei carnales, quia praeter Isaac nullus est heres, et non qui filii carnis, hi filii Dei, sed filii promissionis deputantur in semine, de quo dictum est: In Isaac vocabitur tibi semen. Neque enim 10 video, cur etiam Cettura post uxoris mortem ducta, nisi propter hoc mysterium, dicta sit concubina. Sed quisquis haec non vult in istis significationibus accipere, non calumnietur Abrahae. Quid si enim et hoc provisum est contra haereticos futuros secundarum adversarios nuptia-15 rum, ut in ipso patre multarum gentium post obitum coniugis iterum coniugari demonstraretur non esse peccatum? Et mortuus est Abraham, cum esset annorum centum septuaginta (quinque). Annorum ergo septuaginta (quinque) Isaac filium dereliquit, quem centenarius 20 genuit.

#### CAPUT XXXV.

De geminis adhuc in utero Rebeccae matris inclusis quid indicaverit divina responsio.

Iam ex hoc, quem ad modum per posteros Abrahae 25 civitatis Dei procurrant tempora, videamus. A primo igitur anno vitae Isaac usque ad sexagensimum, quo ei nati sunt filii, illud memorabile est, quod, cum illi Deum ganti ut pareret uxor eius, quae sterilis erat, concessis et Dominus quod petebat, atque haberet illa conceptum,

4) Gen. 25, 1; 5 sq. 8) Rom. 9, 8. 9) Gen. 21, 12. Gen. 25, 7.

<sup>8</sup> in semine mss v; sed cf. 176, 19  $\parallel$  18 sq. quing om. mss

stiebant gemini adhuc in utero eius inclusi. Qua molestia cum angeretur, Dominum interrogavit accepitque responsum: Duae gentes in utero tuo sunt et duo populi de ventre tuo separabuntur et populus populum superabit et maior serviet minori. Quod Paulus apostolus 5 magnum vult intellegi gratiae documentum, quia nondum illis natis nec aliquid agentibus boni seu mali sine ullis bonis meritis eligitur minor maiore reprobato; quando procul dubio, quantum adtinet ad originale peccatum, ambo pares erant; quantum autem ad proprium, ullius eorum 10 nullum erat. Sed nunc de hac re dicere aliquid latius millum erat. Sed nunc de hac re dicere aliquid latius instituti operis ratio non sinit, unde in aliis iam multa dimus. Quod autem dictum est: Maior serviet minori, nemo fere nostrorum aliter intellexit, quam maiorem populum Iudaeorum minori Christiano populo serviturum. Et 15 re vera quamvis in gente Idumaeorum, quae nata est de maiore, cui duo nomina erant (nam et Esau vocabatur et Edom, unde Idumaei), hoc videri possit impletum, quia postea superanda fuerat a populo, qui ortus est ex minore, id est Israelitico, eique fuerat futura subiecta: tamen in 20 aliquid maius intentam fuisse istam prophetiam, qua dictum est: Populus populum superabit et maior serviet minori, convenientius creditur. Et quid est hoc, nisi quod in Iudaeis et Christianis evidenter impletur?

#### CAPIT XXXVI.

n

25

De oraculo et benedictione, quam Isaac non aliter quam pater ipsius, merito eiusdem dilectus, accepit.

Accepit etiam Isaac tale oraculum, quale aliquotiens

pater eius acceperat. De quo oraculo sic scriptum est:

Facta est autem fames super terram praeter famem, 30

5) Gen. 25, 23. 8) Rom. 9, 11 sqq.

<sup>12</sup> unde et in  $v \parallel 13$  est om.  $V \parallel 14$  nostrorum VR; nostrum Av

quae prius facta est in tempore Abrahae. A Isaac ad Abimelech regem Philistinorum in Ge. paruit autem illi Dominus et dixit: Noli desc Aegyptum; habita autem in terra, quam tibi 5 incole in terra hac; et ero tecum et benedicar enim et semini tuo dabo omnem terram hanc, iuramentum meum, quod iuravi Abrahae pata multiplicabo semen tuum tamquam stellas caeli semini tuo omnem terram hanc, et benedicentur 10 tuo omnes gentes terrae, pro eo quod obaudivit pater tuus vocem meam et custodivit praecep mandata mea et iustificationes meas et legis Iste patriarcha nec uxorem habuit aliam nec alicubinam, sed posteritate duorum geminorum ex 15 cubitu procreatorum contentus fuit. Timuit s ipse periculum de pulchritudine coniugis, cum inter alienos, fecitque quod pater, ut eam sorore taceret uxorem; erat enim ei propinqua et p materno sanguine; sed etiam ipsa ab alienis, cog uxor esset, mansit intacta. Nec ideo tamen is eius praeferre debemus, quia iste nullam femina unam coniugem noverat. Erant enim procul dubi fidei et oboedientiae merita potiora, in tantum, illum dicat Deus huic se facere bona quae fac dicentur, inquit, in semine tuo omnes gentes to eo quod obaudivit Abraham pater tuus vocem custodivit praecepta mea et mandata mea et iusi Iste patriarcha nec uxorem habuit aliam nec alia custodivit praecepta mea et mandata mea et iust meas et legitima mea; et alio rursus oraculo: inquit, Deus Abraham patris tui, noli timere; to
30 sum et benedixi te et multiplicabo semen tuu:
Abraham patrem tuum; ut intellegamus quam c
ham fecerit, quod hominibus inpudicis et nequ

12) Gen. 26, 1 sqq. 31) Gen. 26, 24.

<sup>18</sup> et pat] et om. v | 19 alienis VAFParr.; Rv | 20 uxor eius v

de scripturis sanctis patrocinia requirentibus videtur fecisse libidine; deinde ut etiam hoc noverimus, non ex bonis singulis inter se homines conparare, sed in uno quoque consideremus universa. Fieri enim potest, ut habeat aliquid in vita et moribus quispiam, quo superat 5 alium, idque sit longe praestabilius, quam est illud, unde ab alio superatur. Ac per hoc sano veroque iudicio, cum continentia coniugio praeferatur, melior est tamen homo fidelis coniugatus quam continens infidelis. Sed infidelis homo non solum minus laudandus, verum etiam maxime 10 detestandus est. Constituamus ambos bonos; etiam sic profecto melior est coniugatus fidelissimus et oboedientissimus Deo quam continens minoris fidei minorisque oboedientiae. Si vero paria sint cetera, continentem coniugato praeferre quis ambigat?

#### CAPUT XXXVII.

De his, quae in Esau et Iacob mystice praefigurabantur.

Duo igitur Isaac filii Esau et Iacob pariter crescunt. Primatus maioris transfunditur in minorem ex pacto et 20 placito inter illos, eo quod lenticulam, quem cibum minor paraverat, maior inmoderatius concupivit, eoque pretio primogenita sua fratri iuratione interposita vendidit. Ubi discimus in vescendo non cibi genere, sed aviditate inmodesta quemque culpandum. Senescit Isaac eiusque oculis 25 per senectam visus aufertur. Vult benedicere filium maiorem et pro illo nesciens benedicit minorem, pro fratre maiore, qui erat pilosus, se paternis manibus supponentem, haedinis sibi pelliculis coaptatis velut aliena peccata portantem. Iste dolus Iacob ne putaretur fraudulentus dolus 30

23) Gen. 25, 29 sqq.

<sup>1</sup>erate  $v \parallel 30$  Iacob om. V praeferri  $V^2ab^2e \parallel 24$  immo-

et non in eo magnae rei mysterium quaereretur, superius praedixit scriptura: Et erat Esau homo sciens venari, agrestis; Iacob autem homo simplex, habitans domus. Hoc nostri quidam interpretati sunt "sine dolo". Sive 5 autem "sine dolo" sive "simplex" sive potius "sine fictione" dicatur, quod est Graece anlactog: quis est in ista percipienda benedictione dolus hominis sine dolo? Quis est dolus simplicis, quae fictio non mentientis, nisi profundum mysterium veritatis? Ipsa autem benedictio qualis est? 10 Ecce, inquit, odor filii mei tamquam odor agri pleni, quem benedixit Dominus. Et det tibi Deus de rore caeli et de ubertate terrae et multitudinem frumenti et vini. et de ubertate terrae et multitudinem frumenti et vini, et serviant tibi gentes et adorent te principes et fiere dominus fratris tui et adorabunt te filii patris tui. Qui 15 maledixerit te, maledictus; et qui benedixerit te, benedictus. Benedictio igitur Iacob praedicatio est Christi in omnibus gentibus. Hoc fit, hoc agitur. Lex et prophetia est Isaac; etiam per os Iudaeorum Christus ab illa benedicitur, velut a nesciente, quia ipsa nescitur. Odore nodictio de rore caeli, hoc est de verborum pluvia divinorum, et de ubertate terrae, hoc est congregatione populorum; eius est multitudo frumenti et vini, hoc est multitudo quam colligit frumentum et vinum in sacramento corporis eius et sanguinis. Ei serviunt gentes, ipsum adorant principes. Ipse est dominus fratris sui, quia populus eius dominatur Iudaeis. Ipsum adorant filit patris eius, hoc est filii Abrahae secundum fidem; quia et ipsi filius est Abrahae secundum carnem. Ipsum qui maledixerit maledictus, et qui benedixerit, benedictus est. Christus inquam, noster etiam ex ore Iudaeorum quamvis errantium sed tamen legem prophetasque cantantium benedicitur, est veraciter dicitur; et alius benedici putatur, qui ab est veraciter dicitur; et alius benedici putatur, qui ab est veraciter dicitur; et alius benedici putatur, qui ab est veraciter dicitur; et alius benedici putatur, qui ab est veraciter dicitur; et alius benedici putatur, qui ab est veraciter dicitur; et alius benedici putatur, qui ab est veraciter dicitur; et alius benedici putatur, qui ab est veraciter dicitur; et alius benedici putatur, qui ab est veraciter dicitur; et alius benedici putatur, qui ab est veraciter dicitur; et alius benedici putatur, qui ab est veraciter dicitur; et alius benedici putatur, qui ab est veraciter dicitur; et alius benedici putatur, qui ab est veraciter dicitur; et alius benedici putatur, qui ab est veraciter dicitur; et alius benedici putatur, qui ab est veraciter dicitur; et alius benedici putatur, qui ab est veraciter dicitur; et alius benedici putatur, qui ab est veraciter dicitur et alius dicitur. et serviant tibi gentes et adorent te principes et fiere

<sup>3)</sup> Gen. 25, 27. 16) Gen. 27, 27 sqq.

<sup>2</sup> et om.  $v \parallel 13$  fiere mss; fias  $v \parallel 22$  de congr. v (vol. 402, 29)

rrantibus expectatur. Ecce benedictionem promissam epetente maiore expavescit Isaac, et alium se pro alio enedixisse cognoscens miratur et quisnam ille sit percontatur; nec tamen se deceptum esse conqueritur; immo confestim revelato sibi intus in corde magno sacramento 5 levitat indignationem, confirmat benedictionem. Quis ergo, inquit, venatus est mihi venationem et intulit mihi, et nanducavi ab omnibus, antequam tu venires? et benedixi rum, et benedictus sit. Quis non hic maledictionem potius expectaret irati, si haec non superna inspiratione, 10 sed terreno more gererentur? O res gestas, sed prophetice gestas; in terra, sed caelitus; per homines, sed divinitus! Si excutiantur singula tantis fecunda mysteriis, multa sunt implenda volumina; sed huic operi modus moderate inponendus nos in alia festinare conpellit.

#### CAPUT XXXVIII.

De misso Iacob in Mesopotamiam ad accipiendam uxorem t de visione, quam in itinere somniavit, et de quattuor ipsius feminis, cum unam petisset uxorem.

Mittitur Iacob a parentibus in Mesopotamiam, ut ibi 20 lucat uxorem. Patris mittentis verba haec sunt: Non acipies uxorem ex filiabus Chananaeorum; surgens fuge n Mesopotamiam in domum Bathuel, patris matris tuae, t sume tibi inde uxorem de filiabus Laban, fratris latris tuae. Deus autem meus benedicat te et augeat 25 et multiplicet te; et eris in congregationes gentium; det tibi benedictionem Abraham patris tui, tibi et seini tuo post te, ut heres fias terrae incolatus tui, quam dit Deus Abraham. Hic iam intellegimus segregatum men Iacob ab alio semine Isaac, quod factum est per 30

9) Gen. 27, 33. 29) Gen. 28, 1 sqq.

<sup>3</sup> percunctatur  $v \parallel 27$  abraham VAF; Abrahae  $Rv \parallel 29$  abramss; Abrahae v

Esau. Quando enim dictum est: In Isaac vocabitu semen, pertinens utique semen ad civitatem Dei, s tum est inde aliud semen Abrahae, quod erat in a filio, et quod futurum erat in filiis Cetturae. Sed 5 erat ambiguum de duobus geminis filiis Isaac, ad u que an ad unum eorum illa benedictio pertineret; ad unum, quisnam esset illorum. Quod nunc decla est, cum prophetice a patre benedicitur Iacob et e ei: Et eris in congregationes gentium, et det tibi dictionem Abraham patris tui.

Pergens itaque in Mesopotamiam Iacob in s accepit oraculum, de quo sic scriptum est: Et exiit a puteo iurationis et profectus est in Charran et d in locum et dormivit ibi; occiderat enim sol; et si 15 ex lapidibus loci et posuit ad caput suum et dorm loco illo et somniavit. Et ecce scala stabilita terram, cuius caput pertingebat ad caelum; et ange ascendebant et descendebant per illam, et Domini cumbebat super illam et dixit: Ego sum Deus Abr 20 patris tui et Deus Isaac, noli timere; terram, in q dormis super eam, tibi dabo illam et semini tuo; semen tuum sicut harena terrae, et dilatabitur mare et in Africum et in aquilonem et ad oriente benedicentur in te omnes tribus terrae et in s 25 tuo. Et ecce ego sum tecum, custodiens te in omi quacumque ibis, et reducam te in terram hanc, qui te derelinquam, donec faciam omnia, quae tecum k sum. Et surrexit Iacob de somno suo et dixit: est Dominus in loco hoc, ego autem nesciebam. Et i 30 et dixit: Quam terribilis locus hic! non est hoc nisi a Dei et haec porta est caeli. Et surrexit Iacob et

2) Gen. 21, 12.

<sup>5</sup> an ad utr.  $v \parallel 10$  abraham VA; Abrahae  $Rv \parallel 13$  ran F (εἰς Χαρράν; cf. 147, 14); charra VRAefg; Charra 22 super  $v \parallel 23$  ad] in  $A \parallel 30$  hoc] hic A

psit lapidem, quem supposuit ibi sub caput suum, et statuit illum titulum et superfudit oleum in cacumen eius; et vocavit Iacob nomen loci illius: domus Dei. Hoc ad prophetiam pertinet; nec more idolatriae lapidem perfudit deo Iacob, velut faciens illum Deum; neque enim adoravit 5 eundem lapidem vel ei sacrificavit; sed quoniam Christi nomen a chrismate est, id est ab unctione, profecto figuratum est hic aliquid, quod ad magnum pertineat sacramentum. Scalam vero istam intellegitur ipse Salvator nobis in memoriam revocare in evangelio, ubi, cum dixisset 10 de Nathanael: Ecce vere Israelita, in quo dolus non est, quia Israel viderat istam visionem (ipse est enim Iacob), eodem loco ait: Amen, amen, dico vobis, videbitis caelum apertum et angelos Dei ascendentes et descendentes super filium hominis.

Perrexit ergo Iacob in Mesopotamiam, ut inde acciperet uxorem. Unde autem illi acciderit quattuor habere feminas, de quibus duodecim filios et unam filiam procreavit, cum earum nullam concupisset inlicite, indicat scriptura divina. Ad unam quippe accipiendam venerat; 20 sed cum illi altera [pro altera] supposita fuisset, nec ipsam dimisit, qua nesciens usus fuerat in nocte, ne ludibrio eam videretur habuisse, et eo tempore, quando multiplicandae posteritatis causa plures uxores lex nulla prohibebat, accepit etiam illam, cui uni iam futuri coniugii fidem 25 fecerat. Quae cum esset sterilis, ancillam suam, de qua filios ipsa susciperet, marito dedit; quod etiam maior soror eius, quamvis peperisset, imitata, quoniam multiplicare prolem cupiebat, effecit. Nullam Iacob legitur petisse praeter unam, nec usus plurimis nisi gignendae prolis of-30

3) Gen. 28, 10 sqq. 15) Io. 1, 47 sqq.

<sup>1</sup> ibi  $VAb^2v$ ; sibi RParr. rell. | sub VAFParr.; super R; | v | suum om. v | 2 in titulum v | 11 Nathanaele v | 12 est | V | 19 concupisceret v | 21 pro altera om. VR | 22 quia | 27 filium R

ficio, coniugali iure servato, ut neque hoc faceret, uxores eius id fieri flagitassent, quae corporis vir habebant legitimam potestatem. Genuit ergo duo filios et unam filiam ex quattuor mulieribus. Deind 5 gressus est in Aegyptum per filium suum Ioseph venditus ab invidentibus fratribus eo perductus fuit ibidem sublimatus.

# CAPUT XXXIX.

Quae ratio fecerit, ut Iacob etiam Israel cognomina

lacob autem etiam Israel, sicut paulo ante dixi, batur, quod nomen magis populus ex illo procreatu tinuit. Hoc autem nomen illi ab angelo inpositun qui cum illo fuerat in itinere de Mesopotamia red luctatus, typum Christi evidentissime gerens. Nam 15 ei praevaluit Iacob, utique volenti, ut mysterium figu significat passionem Christi, ubi visi sunt ei prae Iudaei. Et tamen benedictionem ab eodem angelo, superaverat, impetravit; ac sic huius nominis inpenedictio fuit. Interpretatur autem Israel "videns D quod erit in fine praemium sanctorum omnium. I porro illi idem angelus velut praevalenti latitudine moris eumque isto modo claudum reddidit. Erat unus atque idem Iacob et benedictus et claudus; dictus in eis, qui in Christum ex eodem populo cr. 25 runt, atque in infidelibus claudus. Nam femoris la generis multitudo est. Plures quippe sunt in ea de quibus prophetice praedictum est: Et claudicat a semitis suis.

22) Gen. 32, 25. 28) Ps. 17, 46.

<sup>9</sup> fecerit F; fuerit  $v \parallel 18$  huius om. R

# CAPUT XL.

uo modo Iacob cum septuaginta quinque animabus egyptum narretur ingressus, cum plerique ex his, qui commemorantur, tempore posteriore sint geniti.

Ingressi itaque referuntur in Aegyptum simul cum 5 180 lacob septuaginta quinque homines, adnumerato ipso liis suis. In quo numero duae tantum feminae commeiis suis. In quo numero duae tantum feminae commeorantur, una filia, neptis altera. Sed res diligenter conderata non indicat, quod tantus numerus fuerit in proenie Iacob die vel anno quo ingressus est Aegyptum. 10
ommemorati sunt quippe in eis etiam pronepotes Ioseph,
ui nullo modo iam tunc esse potuerunt, quoniam tunc
antum triginta annorum erat Iacob, filius vero eius Ioph triginta novem; quem cum accepisse tricensimo anno
10 vel amplius constet uxorem, quo modo potuit per 15
ovem annos habere pronepotes de filiis, quos ex eadem
xore suscepit? Cum igitur nec filios haberent Ephraem
t Manasses, filii Ioseph, sed eos pueros infra quam noennes Iacob Aegyptum ingressus invenerit, quo pacto
orum non solum filii, sed etiam nepotes in illis septua10 inta quinque numerantur, qui tunc Aegyptum ingressi
unt cum Iacob? Nam commemoratur ibi Machir, filius
lanasse, nepos Ioseph, et eiusdem Machir filius, id est
alaad, nepos Manasse, pronepos Ioseph; ibi est et quem
enuit Ephraem, alter filius Ioseph, id est Utalaam, nepos 25
seph, et filius ipsius Utalaae Edem, nepos Ephraem,
ronepos Ioseph; qui nullo modo esse potuerunt, quando
lob in Aegyptum venit et filios Ioseph, nepotes suos,
vos istorum, minores quam novem annorum pueros inenit. Sed nimirum introitus Iacob in Aegyptum, quando 30
7) Gen. 46. 27.

<sup>7)</sup> Gen. 46, 27.

<sup>6</sup> ipso ante Iacob om.  $R \parallel 7$  filiis mss; cum fil.  $v \parallel 22$  comnemorantur R

- eum in septuaginta quinque hominibus scriptura c morat, non unus dies vel unus annus, sed totur est tempus, quamdiu vixit loseph, per quem facti ut intrarent. Nam de ipso Ioseph eadem scriptu 5 loquitur: Et habitavit Ioseph in Aegypto, ipse et eius et omnis cohabitatio patris eius, et vixit anno tum decem, et vidit Ioseph Ephraem filios usque i tiam generationem. Ipse est ille pronepos eius ab Ep tertius. Generationem quippe tertiam dicit filium, 10 tem, pronepotem. Deinde sequitur: Et filii Machi Manasse, nati sunt supra femora Ioseph. Et h ipse est nepos Manasse, pronepos Ioseph. Sed plu appellati sunt, sicut scriptura consuevit, quae unan que filiam Iacob filias nuncupavit; sicut in Latina 15 guae consuetudine liberi dicuntur pluraliter filii, e non sint uno amplius. Cum ergo ipsius Ioseph I cetur felicitas, quia potuit videre pronepotes, nullo putandi sunt iam fuisse tricensimo nono anno proa Ioseph, quando ad eum in Aegyptum Iacob pater ei 20 venit. Illud autem est, quod fallit minus ista dili intuentes, quoniam scriptum est: Haec autem n filiorum Israel, qui intraverunt in Aegyptum simu Iacob patre suo. Hoc enim dictum est, quia simu illo conputantur septuaginta quinque, non quia simu 25 erant omnes, quando Aegyptum ingressus est ipse ut dixi, totum tempus habetur eius ingressus, quo
  - 8) Gen. 50, 23.

loseph, per quem videtur ingressus.

<sup>1</sup> hominibus  $VR^2A$ ; homines  $R^1$ ; animabus  $Fv \parallel 7$  VRF; et dec.  $Av \parallel 16$  praedicetur VRA; praedicitur F; diceretur v

# CAPUT XLI.

De benedictione, quam Iacob in Iudam filium suum promisit.

Igitur propter populum Christianum, in quo Dei civitas peregrinatur in terris, si carnem Christi in Abrahae 5 semine requiramus, remotis concubinarum filiis occurrit Isaac; si in semine Isaac, remoto Esau, qui est etiam Edom, occurrit Iacob, qui est et Israel; si in semine isais Israel, remotis ceteris occurrit Iudas, quia de tribu Inda exortus est Christus. Ac per hoc cum in Aegypto 10 moriturus Israel suos filios benediceret, quem ad modum Indam prophetice benedixerit, audiamus: Iuda, inquit, te Isuadabunt fratres tui. Manus tuae super dorsum inimicorum tuorum; adorabunt te filii patris tui. Catulus leonis Iuda; ex germinatione, fili mi, ascendisti; recum- 15 dens dormisti ut leo et ut catulus leonis; quis suscitabit dens dormisti ut leo et ut catulus leonis; quis suscitabit cum? Non deficiet princeps ex Iuda et dux de femorieius, donec veniant quae reposita sunt ei; et ipse expectatio gentium; alligans ad vitem pullum suum et cilicio pullum asinae suae lavabit in vino stolam suam 20 et in sanguine uvae amictum suum. Fulvi oculi eius a vino et dentes candidiores lacte. Exposui haec adversus Manichaeum Faustum disputans et satis esse arbitror, Quantum veritas prophetiae huius elucet; ubi et mors Christi praedicta est verbo dormitionis et non necessitas, 25 sed potestas in morte nomine leonis. Quam potestatem la evangelio ipse praedicat dicens: Potestatem habeo povendi animam meam et potestatem habeo iterum sumendi 'am. Nemo eam tollit a me; sed ego eam pono a me, t iterum sumo eam. Sic leo fremuit, sic quod dixit 30 nplevit. Ad eam namque pertinet potestatem, quod de

22) Gen. 49, 8 sqq. 23) L. 12. c. 42. 30) Io. 10, 17 sq.

<sup>16</sup> qui **V** 

resurrectione eius adiunctum est: Quis suscitabit eum? hoc est, quia nullus hominum, nisi se ipse, qui etiam de corpore suo dixit: Solvite templum hoc, et in triduo sucitabo illud. Ipsum autem genus mortis, hoc est subi-5 mitas crucis, in uno verbo intellegitur, quod ait: Ascendisti. Quod vero addidit: Recumbens dormisti, evangelisti exponit, ubi dicit: Et inclinato capite tradidit spiritus; aut certe sepultura eius agnoscitur, in qua recubuit dormiens, et unde illum nullus hominum, sicut prophete 10 aliquos vel sicut ipse alios, suscitavit, sed sicut a some ipse surrexit. Stola porro eius, quam lavat in vino, est mundat a peccatis in sanguine suo, cuius sur guinis sacramentum baptizati sciunt, unde et adiungit: Li in sanguine uvae amictum suum, quid est nisi ecclesi?

15 Et fulvi oculi eius a vino spiritales eius inebriati poculo eius, de quo canit psalmus: Et calix tuus inebriati quam praeclaruş est! Et dentes eius candidiores lacte, quod potant apud apostolum parvuli, verba scilicet nutrientia pondum idensi calida eiba Inca isitua esta incapitatione scilicet nutrientia pondum idensi calida eiba Incapitatione scilicet nutrientia pondum parvuli, verba scilicet nutrientia pondum idensi calida eiba Incapitatione scilicet nutrientia pondum parvuli, verba scilicet nutrientia pondum parvuli pondum tia, nondum idonei solido cibo. Ipse igitur est, in quo 20 reposita erant promissa Iudae, quae donec venirent numquam principes, hoc est reges Israel, ab illa stirpe desurrent. Et ipse expectatio gentium; quod clarius est videndo quam fit exponendo.

#### CAPUT XLIL

25 De filiis Ioseph, quos Iacob prophetica manuum suarum transmutatione benedixit.

Sicut autem duo Isaac filii, Esau et Iacob, figuram praebuerunt duorum populorum in Iudaeis et Christianis. (quamvis, quod ad carnis propaginem pertinet, nec Iudaei

4) Io. 2, 19. 7) Io. 19, 30. 17) Ps. 22, 5. 18) 1. Cor. 3, 2.

<sup>1</sup> qui  $VA \parallel 3$  et om.  $V \parallel$  in om.  $RF \parallel$  suscitabo  $V^1F$ ; suscitabo  $V^2RAv \parallel 11$  porro om.  $V \parallel 17$  clarus  $R \parallel$  eius om.  $V^1$ 

venerint de semine Esau, sed Idumaei; nec Christianae gentes de Iacob, sed potius Iudaei; ad hoc enim tantum figura valuit, quod dictum est: Maior serviet minori): ita factum est etiam in duobus filiis Ioseph; nam maior gesst typum Iudaeorum, Christianorum autem minor. 5 Quos cum benediceret Iacob, manum dextram ponens super minorem quem habebat ad sinistram, sinistram super maiorem quem habebat ad dextram: grave visum est patri eorum, et admonuit patrem velut corrigens eius errorem et quisnam eorum esset maior ostendens. At ille mutare 10 manus noluit, sed dixit: Scio, fili, scio. Et hic erit in populum, et hic exaltabitur; sed frater eius iunior maior illo erit, et semen eius erit in multitudinem gentium. Etiam hic duo illa promissa demonstrat. Nam ille in populum, iste in multitudinem gentium. Quid evidentius 15 quam his duabus promissionibus contineri populum Israelitarum orbemque terrarum in semine Abrahae, illum secundum carnem, istum secundum fidem?

# CAPUT XLIII.

De temporibus Moysi et Iesu Nave ac iudicum atque 20 inde regum, quorum quidem Saul primus est, sed David praecipuus et sacramento habetur et merito.

Defuncto Iacob, defuncto etiam Ioseph per reliquos centum quadraginta quattuor annos, donec exiretur de terra Aegypti, in modum incredibilem illa gens crevit, 25 etiam tantis adtrita persecutionibus, ut quodam tempore mati masculi necarentur, cum mirantes Aegyptios nimia populi illius incrementa terrerent. Tunc Moyses subtractus furto trucidatoribus parvulorum ad domum regiam, ingentia per eum Deo praeparante, pervenit nutritusque 30

3) Gen. 25, 23. 13) Gen. 48, 19.

<sup>1</sup> de VRAF; ex  $v \parallel 4$  etiam om.  $V \parallel 21$  inde F; exinde v

<sup>13</sup> 

et adoptatus a filia Pharaonis (quod nomen in Aegypto omnium regum fuit) in tantum provenit virum, ut ipse illam gentem mirabiliter multiplicatam ex durissimo et gravissimo, quod ibi ferebat, iugo servitutis extraheret, immo per eum Deus, qui hoc promiserat Abrahae. Prius quippe exinde fugiens, quod, cum Israelitam defenderet, Aegyptium occiderat et territus fuerat, postea divinitus missus in potestate spiritus Dei superavit Pharaonis resistantes magge. Tune per eum Aegyptiis inletes cunt de stentes magos. Tunc per eum Aegyptiis inlatae sunt de-10 cem memorabiles plagae, cum dimittere populum Dei nol-lent, aqua in sanguinem versa, rana et sciniphes, cyno-myia, mors pecorum, ulcera, grando, lucusta, tenebrae, mors primogenitorum. Ad extremum Israelitas, quos plagis tot tantisque perfracti tandem aliquando dimiserant, Aegy15 ptii in mari Rubro dum persequuntur extincti sunt. Illis
quippe abeuntibus divisum mare viam fecit; hos autem
insequentes in se rediens unda submersit. Deinde per
annos quadraginta duce Moyse Dei populus in deserte
actus est, quando tabernaculum testimonii nuncupatum
20 est, ubi Deus sacrificiis futura praenuntiantibus colebatur;
cum scilicet iam data lex fuisset in monte multum terricum scilicet iam data lex fuisset in monte multum terribiliter, adtestabatur enim evidentissima mirabilibus signis vocibusque divinitas. Quod factum est, mox ut exitum est de Aegypto et in deserto populus esse coepit, quinquagensimo die post celebratum Pascha per ovis immolationem; qui usque adeo typus Christi est praenuntians eum per victimam passionis de hoc mundo transiturum ad Patrem (Pascha quippe Hebraea lingua transitus interpretatur), ut iam cum revelaretur testamentum novum; 30 postea quam Pascha nostrum immolatus est Christus quinquagensimo die veniret de caelo Spiritus sanctus, qui dictus est in evangelio digitus Dei, ut recordatione.

<sup>32)</sup> Lc. 11, 20.

<sup>2</sup> prouenit VRAF; pervenit  $v \parallel 11$  rana V (130, 15 eq.) = ranae  $v \parallel 18$  in deserto mss; per desertum  $v \parallel 25$  die om. V

nostram in primi praefigurati facti memoriam revocaret, quia et legis illae tabulae digito Dei scriptae referuntur.

Defuncto Moyse populum rexit Iesus Nave et in terram promissionis introduxit eamque populo divisit. Ab his duobus mirabilibus ducibus bella etiam prosperrime 5 ac mirabiliter gesta sunt, Deo contestante non tam propter merita Hebraei populi quam propter peccata earum, quae debellabantur, gentium illas eis provenisse victorias. Post istos duces iudices fuerunt, iam in terra promissio- iis populo conlocato, ut inciperet interim reddi Abrahae 10 rima promissio de gente una, id est Hebraea, et terra hanaan, nondum de omnibus gentibus et toto orbe terrarum; quod Christi adventus in carne et non veteris egis observationes, sed evangelii fides fuerat impletura. Luius rei praefiguratio facta est, quod non Moyses, qui 15 egem populo acceperat in monte Sina, sed Iesus, cui tiam nomen Deo praecipiente mutatum fuerat ut Iesus rocaretur, populum in terram promissionis induxit. Temporibus autem iudicum, sicut se habebant et peccata populi et misericordia Dei, alternaverunt prospera et adversa 20 bellorum. bellorum.

Inde ventum est ad regum tempora, quorum primus regnavit Saul; cui reprobato et bellica clade prostrato eiusque stirpe reiecta, ne inde reges orerentur, David successit in regnum, cuius maxime Christus dictus est 25 llius. In quo articulus quidam factus est et exordium modam modo iuventutis populi Dei; cuius generis quaelam velut adulescentia ducebatur ab ipso Abraham usque d hunc David. Neque enim frustra Matthaeus evangelista ic generationes commemoravit, ut hoc primum intervalto me quattuordecim generationibus commendaret, ab Abraam scilicet usque ad David. Ab adulescentia quippe inipit homo posse generare; propterea generationum ex

<sup>2)</sup> Exod. 81, 18. 4) Ios. 1. 29) Mt. 1, 17.

<sup>23</sup> cui VRAFaeg; quo v | 24 orirentur v

Abraham sumpsit exordium; qui etiam pater gentium constitutus est, quando mutatum nomen accepit. Ante hunc ergo velut pueritia fuit huius generis populi Dei a Noe usque ad ipsum Abraham; et ideo in lingua inventa est, 5 id est Hebraea. A pueritia namque homo incipit loqui post infantiam, quae hinc appellata est, quod fari non potest. Quam profecto aetatem primam demergit oblivio, sicut aetas prima generis humani est deleta diluvio. Quotus enim quisque est, qui suam recordetur infantiam?

10 Quam ob rem in isto procursu civitatis Dei, sicut superior unam eandemque primam, ita duas aetates secundam et tertiam liber iste contineat, in qua tertia propter vaccam trimam, capram trimam, arietem trimum et inpositum est legis iugum et apparuit abundantia peccatorum 15 et regni terreni surrexit exordium, ubi non defuerunt spiritales, quorum in turture et columba figuratum est sacramentum.

# LIBER XVII.

20

# CAPUT I.

# De temporibus prophetarum.

Promissiones Dei, quae factae sunt ad Abraham, cuius semini et gentem Israeliticam secundum carnem et omnes gentes deberi secundum fidem Deo pollicente didicimus, quem ad modum compleantur, per ordinem term.

<sup>4</sup> et ideo in lingua VRFg (in lingua = cum lingua cf. 134, 5; vol. I, 36, 27); et ideo ling. e; in ling. (omisso ideo) A; et ideo prima ling. Parr. rell. v || 6 quia v || 13 ariet RAF; et ar.  $Vv \parallel$  et inpos. VRAF; et om. v || 17 post sact montum F praebet: contuli. — Hic desinit cod. V

porum procurrens Dei civitas indicabit. Quoniam ergo superioris libri usque ad regnum David factus est finis, nunc ab eodem regno, quantum suscepto operi sufficere videtur, cetera quae sequuntur adtingimus. Hoc itaque tempus, ex quo sanctus Samuel prophetare coepit, et 5 deinceps, donec populus Israel captivus in Babyloniam duceretur atque inde secundum sancti Hieremiae prophetiam post septuaginta annos reversis Israelitis Dei domus instauraretur, totum tempus est prophetarum. Quamvis enim et ipsum Noe patriarcham, in cuius diebus universa 10 diluvio terra deleta est, et alios supra et infra usque ad hoc tempus, quo reges in Dei populo esse coeperunt, propter quaedam per eos futura sive quoquo modo significata sive praedicta, quae pertinerent ad civitatem Dei regnumque caelorum, non inmerito possumus appellare 15 prophetas, praesertim quia nonnullos eorum id expressius legimus nuncupatos, sicut Abraham, sicut Moysen: tamen dies prophetarum praecipue maximeque hi dicti sunt, ex quo coepit prophetare Samuel, qui et Saulem prius et eo reprobato ipsum David Deo praecipiente unxit in regem, 20 de cuius ceteri stirpe succederent, quousque illos succedere sic oporteret. Quae igitur a prophetis sunt praedicta de Christo, cum moriendo decedentibus et nascendo succedentibus suis membris civitas Dei per ista curreret tempora, si omnia velim commemorare, in inmensum pergitur, primum quia ipsa scriptura, quae per ordinem reges corumque facta et eventa digerens videtur tamquam historica diligentia rebus gestis occupata esse narrandis, si adiuvante Dei spiritu considerata tractetur, vel magis vel certe non minus praenuntiandis futuris quam praeteritis 80 enuntiandis invenietur intenta; (et hoc perscrutando inda-

<sup>7)</sup> Hierem. 25, 11. 17) Gen. 20, 7. 17) Deut. 34, 10.

<sup>1</sup> indicauit  $A \parallel 7$  Ieremiae  $v \parallel 11$  data  $R^1$ ; deluta  $R^2g^1$ ; diluta  $AFefg^2$  (196, 8; l. 20 c. 18 med.)  $\parallel$  15 possumus RA; possimus  $v \parallel 22$  sint AF

gare ac disserendo monstrare quam sit operosum atque prolixum et quam multis indiguum voluminibus, quis ignorat, qui haec vel mediocriter cogitet?) deinde quia ea ipsa, quae ad prophetiam non ambigitur pertinere, ita 5 sunt multa de Christo regnoque caelorum, quae civitas Dei est, ut ad hoc aperiendum maior sit disputatio necessaria, quam huius operis modus flagitat. Proinde ita, si potuero, stilo moderabor meo, ut huic operi in Dei voluntate peragendo nec ea quae supersunt dicam nec ea quae supersunt dicam nec ea quae

#### CAPUT II.

Quo tempore sit impleta promissio Dei de terra Chanaan, quam in possessionem etiam Israel carnalis accepit.

In praecedente libro diximus ab initio ad Abraham promissionum Dei duas res fuisse promissas, unam scilicet, quod terram Chanaan possessurum fuerat semen eius (quod significatur, ubi dictum est: Vade in terram, quam tibi demonstravero, et faciam te in gentem magnam), aliam 20 vero longe praestantiorem non de carnali, sed de spiritali semine, per quod pater est non unius gentis Israeliticae, sed omnium gentium, quae fidei eius vestigia consequuntur; quod promitti coepit his verbis: Et benedicentur in te omnes tribus terrae; et deinceps aliis multis admodum testimoniis haec duo promissa esse monstravimus. Erat igitur iam in terra promissionis semen Abrahae, id est populus Israel, secundum carnem atque ibi non solum tenendo ac possidendo civitates adversariorum, verum etiam reges habendo regnare iam coeperat, impletis de

19) Gen. 12, 1. 24) Gen. 12, 3.

<sup>2</sup> indigeat  $R \parallel 3$  cogitet R; cogitat  $v \parallel 9$  sq. supersint . . satis sint v

ipso populo promissionibus Dei magna iam ex parte, non solum quae tribus illis patribus, Abraham Isaac et Iacob, et quaecumque aliae temporibus eorum, verum etiam quae per ipsum Moysen, per quem populus idem de servitute degyptia liberatus et per quem cuncta praeterita revelata 5 sunt, temporibus eius, cum populum per eremum duceret, lactae fuerant. Neque autem per insignem ducem Iesum Nave, per quem populus ille in promissionis inductus est terram expugnatisque gentibus eam duodecim tribubus, quibus Deus iusserat, divisit et mortuus est, neque post 10 illum toto tempore iudicum impleta fuerat promissio Dei de terra Chanaan a quodam flumine Aegypti usque ad flumen magnum Euphraten; nec tamen adhuc prophetabatur futurum, sed expectabatur implendum. Impletum est autem per David et eius filium Salomonem, cuius resquum tanto, quantum promissum fuerat, spatio dilatatum est; universos quippe illos subdiderunt tributariosque fecerunt. Sic igitur in terra promissionis secundum carnem, hoc est in terra Chanaan, sub his regibus semen Abrahae fuerat constitutum, ut nihil deinde superesset, 20 quo terrena illa Dei promissio compleretur, nisi ut in eadem terra, quantum ad prosperitatem adtinet temporalem, per posteritatis successionem inconcusso statu usque ad mortalis huius saeculi terminum gens permaneret Hebraea, si Domini Dei sui legibus oboediret. Sed quoniam Deus 25 noverat hoc eam non esse facturam, usus est eius etiam temporalibus poenis ad exercendos in ea paucos fideles suos et admonendos qui postea futuri erant in omnibus gentibus, quod eos admoneri oportebat, in quibus alteram promissionem revelato novo testamento per incarnationem 30 Christi fuerat impleturus.

13) Gen. 15, 18.

<sup>5</sup> liberatus mss; lib. est v | 16 quanto v

#### CAPUT III.

De tripertitis significationibus prophetarum, quae nun ad terrenam, nunc ad caelestem Hierusalem, nunc auten ad utramque referuntur.

Quocirca sicut oracula illa divina ad Abraham lasset Iacob et quaecumque alia signa vel dicta prophetica i sacris litteris praecedentibus facta sunt, ita etiam cetera ab isto regum tempore prophetiae partim pertinent a gentem carnis Abrahae, partim vero ad illud semen eia 10 in quo benedicuntur omnes gentes coheredes Christi petestamentum novum ad possidendam vitam aeternam regnumque caelorum; partim ergo ad ancillam, quae in se vitutem generat, id est terrenam Hierusalem, quae sero cum filiis suis, partim vero ad liberam civitatem Dei, 15 est veram Hierusalem aeternam in caelis, cuius filii hom nes secundum Deum viventes peregrinantur in terris; se sunt in eis quaedam, quae ad utramque pertinere integuntur, ad ancillam proprie, ad liberam figurate.

Tripertita itaque reperiuntur eloquia prophetaru 20 si quidem aliqua sunt ad terrenam Hierusalem spectant aliqua ad caelestem, nonnulla ad utramque. Exemp video probandum esse quod dico. Missus est Nathan pi pheta, qui regem David argueret de peccato gravi et quae consecuta sunt mala, futura praediceret. Haec atq 25 huius modi sive publice, id est pro salute vel utilitate puli, sive privatim, cum pro suis quisque rebus divi promereretur eloquia, quibus pro usu temporalis vifuturi aliquid nosceretur, ad terrenam civitatem pertinui quis ambigat? Ubi autem legitur: Ecce dies veniunt, 30 cit Dominus, et consummabo domui Israel et domui Iu Quocirca sicut oracula illa divina ad Abraham Isa

24) 2. Sam. 12, 1.

<sup>15</sup> veram om.  $A \parallel 22$  natham  $RF \parallel 23$  qui] ad  $R^1 \parallel 25$  utilitate om. A

testamentum novum, non secundum testamentum, quod disposui patribus eorum in die, qua adprehendi manum eorum, ut educerem eos de terra Aegypti, quoniam ipsi non permanserunt in testamento meo, et ego neglexi eos, dicit Dominus. Quia hoc est testamentum, quod consti- 5 tuam domui Israel post dies illos, dicit Dominus, dando leges meas in mentem eorum et super corda eorum scribam eas, et videbo eos, et ero illis in Deum, et ipsi erunt mihi in plebem: Hierusalem sine dubio superna prophetatur, cuius Deus ipse praemium est, eumque ha- 10 bere atque ipsius esse summum ibi est atque totum bonum. Ad utramque vero pertinet hoc ipsum, quod Hierusalem dicitur Dei civitas, et in ea prophetatur futura domus Dei, eaque prophetia videtur impleri, cum Salomon rex aedificat illud nobilissimum templum. Haec enim 15 et in terrena Hierusalem secundum historiam contigerunt et in terrena Hierusalem secundum historiam contigerunt, et caelestis Hierusalem figurae fuerunt. Quod genus prophetiae ex utroque veluti compactum atque commixtum in libris veteribus canonicis, quibus rerum gestarum narrationes continentur, valet plurimum multumque exercuit 20 et exercet ingenia scrutantium litteras sacras, ut, quod historice praedictum completumque legitur in semine Abrahae sacundum carram etiam in semine Abrahae sacundum carram per semine abrahae sacundum per semine abrahae sacundu Abrahae secundum carnem, etiam in semine Abrahae secundum sidem quid implendum allegorice significet inquiratur; in tantum ut quibusdam visum sit nihil esse in 25 eisdem libris vel praenuntiatum et effectum, vel effectum, quanvis non praenuntiatum, quod non insinuet aliquid ad supernam civitatem Dei eiusque filios in hac vita peresinos figurata significatione referendum. Et si hoc ita est, iam bipertita, non tripertita erunt eloquia propheta-30 rum, vel potius illarum scripturarum omnium, quae veteris instrumenti appellatione censentur. Nihil enim erit

9) Hierem. 31, 31 sqq.; Hebr. 8, 8 sqq.

Sed Ro dando mss; dabo v | 15 aedificanit R | 29 et AL;

20

illic, quod ad Hierusalem terrenam tantum pertineat, si, quidquid ibi de illa vel propter illam dicitur atque completur, significat aliquid, quod etiam ad Hierusalem caelestem allegorica praefiguratione referatur; sed erunt sola duo genera, unum quod ad Hierusalem liberam, alterum quod ad utramque pertineat. Mihi autem sicut multum videntur errare, qui nullas res gestas in eo genere litterarum aliquid aliud praeter id, quod eo modo gestae sunt, significare arbitrantur, ita multum audere, qui prorsus ibi omnia significationibus allegoricis involuta esse contendunt. Ideo tripertita, non bipertita esse dixi. Hoc enim existimo, non tamen culpans eos, qui potuerint illic de quacumque re gesta sensum intellegentiae spiritalis exsculpere, servata dumtaxat primitus historiae veritate.

15 Ceterum quae ita dicuntur, ut rebus humanitus seu divinitus gestis sive gerendis convenire non possint, quis fidelis dubitet non esse inaniter dicta? Quis ea non ad intellegentiam spiritalem revocet, si possit, aut ab eo qui potest revocanda esse fateatur?

CAPUT IV.

De praefigurata commutatione Israelitici regni et sacerdotii et de his, quae Anna, mater Samuelis, personam gerens ecclesiae prophetavit.

Procursus igitur civitatis Dei ubi pervenit ad regum 25 tempora, quando David Saule reprobato ita regnum primus obtinuit, ut eius deinde posteri in terrena Hierusalem diuturna successione regnarent, dedit figuram, re gesta significans atque praenuntians, quod non est praetereundum silentio, de rerum mutatione futurarum, quod adtiso net ad duo testamenta, vetus et novum, ubi sacerdotium regnumque mutatum est per sacerdotem eundemque regem

<sup>29</sup> de om. R

um ac sempiternum, qui est Christus Iesus. Nam et i sacerdote reprobato substitutus in Dei servitium nuel simul officio functus sacerdotis et iudicis, et Saule ecto rex David fundatus in regno hoc quod dico figuerunt. Mater quoque ipsa Samuelis Anna, quae prius 5 sterilis et posteriore fecunditate laetata est, prophesaliud non videtur, cum gratulationem suam Domino num meum in Deo meo. Dilatatum est super inimimeos os meum, laetata sum in salutari tuo. Quom non est sanctus sicut Dominus, et non est iustus ut Deus noster; non est sanctus praeter te. Nolite riari et nolite loqui excelsa, neque procedat magni- 15 vium de ore vestro. Quoniam Deus scientiarum Dous, et Deus praeparans adinventiones suas. Arcum ntium fecit infirmum, et infirmes praecincti sunt vir-. Pleni panibus minorati sunt, et esurientes transınt terram. Quia sterilis peperit septem, et multa 20 filis infirmata est. Dominus mortificat et vivificat, ucit ad inferos et reducit. Dominus pauperes facit litat, humiliat et exaltat. Suscitat a terra pauperem de stercore erigit inopem, ut conlocet eum cum poibus populi, et sedem gloriae hereditatem dans eis; 25 s votum voventi, et benedixit annos iusti, quoniam in virtute potens est vir. Dominus infirmum faciet ersarium suum, Dominus sanctus. Non glorietur prus in prudentia sua, et non glorietur potens in poten-

<sup>2</sup> dei seruitium R (37, 5; vol. I, 315, 19); ministerium 3 officium  $AF \parallel 9$  reddidit  $AFag \parallel 10$  exaltatum R sec. ec.; et exalt.  $AFv \parallel 11$  cornum RAF (Newe I p. 356); u  $v \parallel 12$  os meum super in. m. A sec. cod. Alex.  $\parallel 15$  glo-RAbef (205, 20); gloriari superbe  $v \parallel 18$  infirmes RA sec. II p. 95); infirmi  $v \parallel 24$  principibus R; sed cf. 208, 21 \ uum] eius F (209, 5 sqq.)

tia sua, et non glorietur dives in divitiis suis; sed in hoc glorietur, qui gloriatur, intellegere et scire Dominus et facere iudicium et iustitiam in medio terrae. Dominus ascendit in caelos et tonuit; ipse iudicabit extreme 5 terrae, quia iustus est; et dat virtutem regibus nostris, et exaltabit cornum christi sui.

Itane vero verba haec unius putabuntur esse mulierculae, de nato sibi filio gratulantis? Tantumne mens leminum a luce veritatis aversa est, ut non sentiat super10 gredi modum feminae huius dicta quae fudit? Porro qui rebus ipsis, quae iam coeperunt etiam in hac terrena peregrinatione compleri, convenienter movetur, nonne intendit et aspicit et agnoscit per hanc mulierem, cuius etiam nomen, id est Anna, gratia eius interpretatur, ipsam 15 religionem Christianam, ipsam civitatem Dei, cuius rez est et conditor Christus, ipsam postremo Dei gratiam prophetico spiritu sic locutam, a qua superbi alienantur, ut cadant, qua humiles implentur, ut surgant, quod maxime hymnus iste personuit? Nisi quisquam forte dicturus est 20 nihil istam prophetasse mulierem, sed Deum tantummodo propter filium, quem precata inpetravit, exultanti praedicatione laudasse. Quid ergo sibi vult quod ait: Arcus potentium fecit infirmum, et infirmi praecincti sunt sirtute; pleni panibus minorati sunt, et esurientes transtute; pleni panibus minorati sunt, et esurientes transtutue; pleni panibus minorati sunt, et mulla in 25 ierunt terram; quia sterilis peperit septem, et multa in filiis infirmata est? Numquid septem ipsa peperent; quamvis sterilis fuerit? Unicum habebat, quando ista dicebat; sed nec postea septem peperit, sive sex, quibus septimus esset ipse Samuel, sed tres mares et duas femi 30 nas. Deinde in illo populo cum adhuc nemo regnaret quod in extremo posuit: Dat virtutem regibus nostris

3) Hierem. 9, 23 sq. 6) 1. Sam. 2, 1 sqq.

<sup>2</sup> scire et intell.  $A \parallel 4$  et ipse  $A \parallel 6$  exaltauit  $A \parallel$  cornu RA; cornu  $v \parallel 14$  etiam om.  $R \parallel 23$  uirtutem AF

et exaltabit cornum christi sui, unde dicebat, si non prophetabat?

Dicat ergo ecclesia Christi, civitas regis magni, gratia plena, prole fecunda, dicat quod tanto ante de se prophetatum per os huius piae matris agnoscit: Confirmatum 5 est cor meum in Domino, exaltatum est cornum meum in Deo meo. Vere confirmatum cor et cornu vere exaltatum, quia non in se, sed in Domino Deo suo. Dilatatum est super inimicos meos os meum; quia et in angustiis pressurarum sermo Dei non est adligatus nec in praeco- 10 nibus adligatis. Laetata sum, inquit, in salutari tuo. Christus est iste Iesus, quem Simeon, sicut in evangelio legitur, senex amplectens parvum, agnoscens magnum: Nunc, inquit, dimittis, Domine, servum tuum in pace, quoniam viderunt oculi mei salutare tuum. Dicat itaque 15 ecclesia: Laetata sum in salutari tuo; quoniam non est sanclus, sicut Dominus, et non est iustus, sicut Deus noster; tamquam sanctus et sanctificans, iustus et iustificans. Non est sanctus praeter te, quia nemo fit nisi abs te. Denique sequitur: Nolite gloriari et nolite loqui 20 excelsa, neque exeat magniloquium de ore vestro; quoniam Deus scientiarum Dominus. Ipse vos scit, et ubi nemo scit; quoniam qui putat se aliquid esse, cum nihil sit, se ipsum seducit. Haec dicuntur adversariis civitatis Dei ad Babyloniam pertinentibus, de sua virtute prae- 25 sumentibus, in se, non in Domino gloriantibus; ex quibus sunt etiam carnales Israelitae, terrenae Hierusalem cives terrigenae, qui, ut dicit apostolus, ignorantes Dei iustitiam (id est, quam dat homini Deus, qui solus est iustus atque iustificans) et suam volentes constituere (id est velut à 30 se sibi partam, non ab illo inpertitam) iustitiae Dei non

15) Lc. 2, 29 sq. 24) Gal. 6, 3.

<sup>1</sup> cornum  $R^1F \parallel 6$  cornum  $RA \parallel 7$  cornum  $A \parallel 9$  os meum 8. i. m. A (203, 12)  $\parallel$  14 dimittes RA (l. 22 c. 29)  $\parallel$  20 gloriari RF (203, 15); gl. superbe  $Av \parallel 30$  statuere  $AF \parallel 31$  paratam R; factam F

sunt subiecti, utique quia superbi, de suo putantes, de Dei, posse placere se Deo, qui est Deus scientia atque ideo et arbiter conscientiarum, ibi videns co tiones hominum, quoniam vanae sunt, si hominum 5 et ab illo non sunt. Et praeparans, inquit, adinventi suas. Quas adinventiones putamus, nisi ut superbi ca et humiles surgant? Has quippe adinventiones exequ dicens: Arcus potentium infirmatus est, et infirmatus est, et infirmatus est, et infirmatus est, et infirmatus est arcus id est

dicens: Arcus potentium infirmatus est, et infirmatus infirmatus est, et infirmatus est arcus, id est tentio eorum, qui tam potentes sibi videntur, ut sine dono atque adiutorio humana sufficientia divina pos implere mandata, et praecinguntur virtute, quorum intivox est: Miserere mei, Domine, quoniam infirmus su Pleni panibus, inquit, minorati sunt, et esurie transierunt terram. Qui sunt intellegendi pleni paninisi idem ipsi quasi potentes, id est Israelitae, qui credita sunt eloquia Dei? Sed in eo populo ancillae minorati sunt (quo verbo minus quidem Latine, tamen expressum est, quod ex maioribus minores sunt), quia et in ipsis panibus, id est divinis eloq quae Israelitae soli tunc ex omnibus gentibus acceper terrena sapiunt. Gentes autem, quibus lex illa non data, postea quam per novum testamentum ad eloquia venerunt, multum esuriendo terram transierunt, qui eis non terrena, sed caelestia sapuerunt. Et hoc v quaereretur causa cur factum sit: Quia sterilis, im peperit septem, et multa in filiis infirmata est. Hic to quod prophetabatur eluxit agnoscentibus numerum se narium, quo est universae ecclesiae significata perfe Propter quod et Iohannes apostolus ad septem sc ecclesias, eo modo se ostendens ad unius plenitudi scribere; et in proverbiis Salomonis hoc antea praefigu

<sup>1)</sup> Rom. 10, 3. 4) Ps. 93, 11. 13) Ps. 6, 3. 17) F 3, 2. 30) Apoc. 1, 4.

<sup>18</sup> latine A; latino Rv

Sapientia aedificavit sibi domum et suffulsit columnas septem. Sterilis enim erat in omnibus gentibus Dei civitas, antequam iste fetus, quem cernimus, oreretur. Cernimus etiam, quae multa in filiis erat, nunc infirmatam Hierusalem terrenam; quoniam quicumque filii liberae in 5 ca erant, virtus eius erant; nunc vero ibi quoniam littera est et spiritus non est, amissa virtute infirmata est.

est et spiritus non est, amissa virtute infirmata est.

Dominus mortificat et vivificat; mortificavit illam,
quae multa erat in filiis, et vivificavit hanc sterilem, quae peperit septem. Quamvis commodius possit intellegi eos- 10 dem vivisicare, quos mortificaverit. Id enim velut repetivit addendo: Deducit ad inferos et reducit. Quibus enim dicit apostolus: Si mortui estis cum Christo, quae sursum unt quaerite, ubi Christus est in dextera Dei sedens, salubriter utique mortificantur a Domino; quibus adiungit: 15 Quae sursum sunt sapite, non quae super terram; ut psi sint illi, qui esurientes transierunt terram. Mortui enim estis, inquit; ecce quo modo salubriter mortificat Deus; deinde sequitur: Et vita vestra abscondita est cum Christo in Deo; ecce quo modo eosdem ipsos vivificat Deus. 20 Sed numquid eosdem deduxit ad inferos et reduxit? Hoc atrumque sine controversia fidelium in illo potius videmus impletum, capite scilicet nostro, cum quo vitam nostram in Deo apostolus dixit absconditam. Nam qui proprio filio non pepercit, sed pro nobis omnibus tradidit eum, 25 isto modo utique mortificavit eum; et quia resuscitavit a mortuis, eundum rursus vivificavit. Et quia in prophetia vox eius agnoscitur: Non derelinques animam meam in inferno, eundem deduxit ad inferos et reduxit. Hac eius paupertate ditati sumus. Dominus enim pauperes facit 30

<sup>2)</sup> Prov. 9, 1. 20) Col. 3, 1 sqq. 25) Rom. 8, 32. 29) Ps. 15, 10.

<sup>3</sup> oriretur  $v \parallel 13$  mortui estis] cf. l. 18 c. 28; l. 20 c. 10  $\parallel$  24 qui RA; cui F; cum  $v \parallel 30$  facit et ditat] et diuites facit A

et ditat. Nam quid hoc sit ut sciamus, quod sequita audiamus: Humiliat et exaltat; utique superbos humiliat et humiles exaltat. Quod enim alibi legitur: Deus superbis resistit, humilibus autem dat gratiam, hoc totus habet sermo huius, cuius nomen interpretatur gratia eius.

sermo huius, cuius nomen interpretatur gratia eius.

Iam vero quod adiungitur: Suscitat a terra pauperem, de nullo melius quam de illo intellego, qui propter nos pauper factus est, cum dives esset, ut eius paupertate, sicut paulo ante dictum est, ditaremur. Ipsum enim 10 de terra suscitavit tam cito, ut caro eius non videret corruptionem. Nec illud ab illo alienabo, quod additum est: Et de stercore erigit inopem. Inops quippe idem, qui pauper; stercus vero, unde erectus est, rectissime intelleguntur persecutores Iudaei, in quorum numero cum se dixisset apostolus ecclesiam persecutum: Quae miki fuerunt inquit. lucra. haec propter Christum damna este fuerunt, inquit, lucra, haec propter Christum damna esse duxi; nec solum detrimenta, verum etiam stercora existimavi esse, ut Christum lucri facerem. De terra ergo suscitatus est ille supra omnes divites pauper, et de ille 20 stercore erectus est supra omnes opulentos ille inops, ut sedeat cum potentibus populi, quibus ait: Sedebitis super duodecim sedes, et sedem gloriae hereditatem dans eis; dixerant enim potentes illi: Ecce nos dimisimus omnia et secuti sumus te. Hoc votum potentissime voverant. Sed unde hoc eis, nisi ab illo, de quo hic continuo dicum est: Dans votum voventi? Alioquin ex illis essent potentibus, quorum infirmatus est arcus. Dans, inquit, votum voventi. Non enim Domino quisquam quicquam rectum voveret, nisi qui ab illo acciperet quod voveret. Sequitur 80 Et benedixit annos iusti, ut cum illo scilicet sine fin vivat, cui dictum est: Et anni tui non deficient. Ibi enis stant anni, hic autem transeunt, immo pereunt; antequal veniant enim, non sunt; cum autem venerint, non erup quia cum suo fine veniunt. Horum autem duorum,

<sup>4)</sup> Iac. 4, 6. 9) 2. Cor. 8, 9. 12) Ps. 112, 7. 18) Pb. 3, 7 sq. 22) Mt. 19, 28. 24) Mt. 19, 27. 31) Ps. 101, 28.

est dans votum voventi, et benedixit annos iusti, unum est quod facimus, alterum quod sumimus. Sed hoc alterum Deo largitore non sumitur, nisi cum ipso adiutore primum illud efficitur: Quia non in virtute potens est vir. Dominus infirmum faciet adversarium eius; illum 5 selicet, qui homini voventi invidet et resistit, ne valeat implere quod vovit. Potest ex ambiguo Graeco intellegi et adversarium suum. Cum enim Dominus possidere nos ceeperit, profecto adversarius, qui noster fuerat, ipsius fit et vincitur a nobis, sed non viribus nostris, quia non in 10 virtute potens est vir. Dominus ergo infirmum faciet adversarium suum, Dominus sanctus; ut vincatur a sanctis, quos Dominus sanctus sanctorum efficit sanctos.

Ac per hoc non glorietur prudens in sua prudentia, et non glorietur potens in sua potentia, et non glorietur 15 dives in divitiis suis; sed in hoc glorietur, qui gloriatur, intellegere et scire Dominum et facere iudicium et iustitiam in medio terrae. Non parva ex parte intellegit et scit Dominum, qui intellegit et scit etiam hoc a Domino sibi dari, ut intellegat et sciat Dominum. Quid enim 20 habes, ait apostolus, quod non accepisti? Si autem et accepisti, quid gloriaris, quasi non acceperis? id est, quasi a te ipso tibi sit, unde gloriaris. Facit autem iudicium et iustitiam, qui recte vivit. Recte autem vivit, qui obtemperat praecipienti Deo; et finis praecepti, id est, 25 ad quod refertur praeceptum, caritas est de corde puro et conscientia bona et fide non ficta. Porro ista carilas, sicut Iohannes apostolus testatur, ex Deo est. Facere igitur iudicium et iustitiam ex Deo est. Sed quid est: In medio terrae? Neque enim non debent facere iudi-soc dixerit? Cur ergo additum est: In medio terrae? Quis hoc dixerit? Cur ergo additum est: In medio terrae?

22) 1. Cor. 4, 7. 27) 1. Tim. 1, 5. 28) 1. Io. 4, 7.

<sup>9</sup> fiet et uincetur bf; fit et uincetur R<sup>1</sup> | 13 effecit v

iudicium et iustitiam, magis hoc praeceptum ad utrosque homines pertineret, et mediterraneos et maritimos. Se ne quisquam putaret post finem vitae, quae in hoc agitu corpore, superesse tempus iudicium iustitiamque faciendi quam dum esset in carne non fecit, et sic divinum evad posse iudicium: in medio terrae mihi videtur dictum posse iudicium: in medio terrae mihi videtur dictum
"cum quisque vivit in corpore". In hac quippe vita suam
terram quisque circumfert, quam moriente homine recipit
terra communis, resurgenti utique redditura. Proinde in
10 medio terrae, id est, cum anima nostra isto terreno clauditur corpore, faciendum est iudicium atque iustitia, quod
nobis prosit in posterum, quando recipit quisque secundum ea, quae per corpus gessit, sive bonum sive mahum.
Per corpus quippe ibi dixit apostolus per tempus, quo
15 vixit in corpore. Neque enim si quis maligna mente atque impia cogitatione blasphemet neque id ullis membris
corporis operetur, ideo non erit reus, quia id non motu
corporis gessit, cum hoc per illud tempus gesserit, quo
gessit et corpus. Isto modo congruenter intellegi potest
20 etiam illud, quod in psalmo legitur: Deus autem rez
noster ante saecula operatus est salutem in medio terrae; ut Dominus Iesus accipiatur Deus noster, qui est
ante saecula, quia per ipsum facta sunt saecula, operatus
salutem nostram in medio terrae, cum Verbum caro factum
25 est et terreno habitavit in corpore.

Deinde postea quam prophetatum est in his verbis

Deinde postea quam prophetatum est in his verbis
Annae, quo modo gloriari debeat, qui gloriatur, non in
se utique, sed in Domino, propter retributionem, quae in
die iudicii futura est: Dominus ascendit, inquit, in caelos
80 et tonuit; ipse iudicabit extrema terrae, quia iustus est.
Prorsus ordinem tenuit confessionis fidelium. Ascendit
enim in caelum Dominus Christus, et inde venturus est
ad vivos et mortuos iudicandos. Nam quis ascendit, sic-

<sup>13) 2.</sup> Cor. 5, 10. 22) Ps. 73, 12. 25) Io. 1, 14.

<sup>5</sup> cum R | 12 recipiet v

t dicit apostolus, nisi qui et descendit in inferiores artes terrae? Qui descendit, ipse est et qui ascendit uper omnes caelos, ut adimpleret omnia. Per nubes rgo suas tonuit, quas sancto Spiritu cum ascendisset mplevit. De quibus ancillae Hierusalem, hoc est ingratae 5 ineae, comminatus est apud Esaiam prophetam, ne plumt super eam imbrem. Sic autem dictum est: Ipse iulicabit extrema terrae, ac si diceretur: "Etiam extrema errae." Non enim alias partes non iudicabit, qui omnes nomines procul dubio iudicabit. Sed melius intelleguntur 10 extrema terrae extrema hominis; quoniam non iudicabuntur, quae in melius vel in deterius medio tempore commutantur, sed in quibus extremis inventus fuerit, qui indicabitur. Propter quod dictum est: Qui perseveraverit usque in finem, hic salvus erit. Qui ergo perseveranter 15 lecit iudicium et iustitiam in medio terrae, non damnatur, cum iudicabuntur extrema terrae. Et dat, inquit, virtutem regibus nostris; ut non eos iudicando condemnet. Let eis virtutem, qua carnem sicut reges regant et in le mundum, qui propter eos fudit sanguinem, vincant. 20 Et exaltabit cornum christi sui? De quo enim supra dictum exaltabit cornum christi sui? Et exaltabit cornum christi sui. Quo modo Christus etaltabit cornum christi sui? De quo enim supra dictum est: Dominus ascendit in caelos, et intellectus est Dominus Christus: ipse, sicut hic dicitur, exaltabit cornum christi sui. Quis ergo est christus Christi? An cornum 25 exaltabit uniuscuiusque fidelis sui, sicut ista ipsa in principio huius hymni ait: Exaltatum est cornum meum ne Deo meo? Omnes quippe unctos eius chrismate recte hristos possumus dicere; quod tamen totum cum suo apite corpus unus est Christus. Haec Anna prophetavit, 30 amuelis mater, sancti viri multumque laudati; in quo nidem tunc figurata est mutatio veteris sacerdotii et unc impleta, quando infirmata est quae multa erat in

<sup>3)</sup> Eph. 4, 9 sq. 7) Esai. 5, 6. 15) Mt. 10, 22.

<sup>21</sup> sqq. cornum A | 25 Christus Christi sui v

filiis, ut novum haberet in Christo sacerdotium ste quae peperit septem.

# CAPUT V.

De his, quae ad Heli sacerdotem homo Dei proph b locutus est spiritu, significans sacerdotium, quod se dum Aaron institutum fuerat, auferendum.

Sed hoc evidentius ad ipsum Heli sacerdotem mi loquitur homo Dei, cuius quidem nomen tacetur, sed tellegitur officio ministerioque suo sine dubitatione 10 pheta. Sic enim scriptum est: Et venit homo Dei Heli et dixit: Haec dicit Dominus: Revelatus revel sum ad domum patris tui, cum essent in terra Aez servi in domo Pharao; et elegi domum patris tui omnibus sceptris Israel mihi sacerdotio fungi, ut as 15 derent ad altare meum et incenderent incensum et tarent Ephod; et dedi domui patris tui omnia, sunt ignis filiorum Israel, in escam. Et ut quid spexisti in incensum meum et in sacrificium meum pudenti oculo et glorificasti filios tuos super me, l 20 dicere primitias omnis sacrificii in Israel in cons meo? Propter hoc haec dicit Dominus Deus Is. Dixi: Domus tua et domus patris tui transibunt ce me usque in aeternum. Et nunc dicit Dominus: Ne quam, sed glorificantes me glorificabo, et qui sp 25 me, spernetur. Ecce dies veniunt, et exterminabo si tuum et semen domus patris tui, et non erit tibi si in domo mea omnibus diebus, et virum exterminabo ab altari meo, ut deficiant oculi eius et defluat a eius; et omnis qui superaverit domus tuae, decide 80 gladio virorum. Et hoc tibi signum, quod veniet s

<sup>11</sup> revelatus revelatus R sec. Graec.; Revelans reve $Av \parallel 13$  pharao Feg (214, 7); Pharaonis  $v \parallel 20$  omnis] not  $RA \parallel 29$  decident RF sec. Graec.; decidet v

tur ambo. Et suscitabo mihi sacerdotem fidelem, qui omnia, quae in corde meo et quae in anima mea, faciat; et aedificabo ei domum fidelem, et transibit coram Christo meo omnibus diebus. Et erit, qui superaverit in domo 5 tua, veniet adorare ei obolo argenti dicens: Iacta me in unam partem sacerdotii tui manducare panem.

Non est ut dicatur ista prophetia, ubi sacerdotii veteris tanta manifestatione praenuntiata mutatio est, in Samuele fuisse completa. (Quamquam enim non esset de 10 alia tribu Samuel, quam quae constituta fuerat a Domino, ut serviret altari, tamen non erat de filiis Aaron, cuius progenies fuerat deputata, unde fierent sacerdotes; ac per hoc in ea quoque re gesta eadem mutatio quae per Christum Iesum futura fuerat, adumbrata est, et ad vetus te-15 stamentum proprie, figurate vero pertinebat ad novum prophetia facti etiam ipsa, non verbi, id scilicet facto significans, quod verbo ad Heli sacerdotem dictum est per prophetam.) Nam fuerunt postea sacerdotes ex genere laron, sicut Sadoc et Abiathar, regnante David, et alii 20 deinceps, antequam tempus veniret, quo ista, quae de sacerdotio mutando tanto ante praedicta sunt, effici per Christum oportebat. Quis autem nunc fideli oculo haec intuens non videat esse completa? Quando quidem nulintuens non videat esse completa? Quando quidem nullum tabernaculum, nullum templum, nullum altare, nullum 25
sacrificium et ideo nec ullus sacerdos remansit Iudaeis,
quibus, ut de semine Aaron ordinaretur, in Dei fuerat
lege mandatum. Quod et hic commemoratum est illo dicente propheta: Haec dicit Dominus Deus Israel: Dixi:
Domus tua et domus patris tui transibunt coram me 30 usque in aeternum. Et nunc dicit Dominus: Nequaquam,

7) 1. Sam. 2, 27 sqq. 20) 2. Sam. 15, 24.

leui A | 12 tamen non erat] et ideo nec A (sed cf. vol. I, 2, 11) | 18 ac per hoc] tamen A | 20 Sadoch v

sed glorificantes me glorificabo, et qui me spernit, spe netur. Quod enim nominat domum patris eius, non et de proximo patre dicere, sed de illo Aaron, qui prim sacerdos est institutus, de cuius progenie ceteri sequere 5 tur, superiora demonstrant, ubi ait: Revelatus sum a domum patris tui, cum essent in terra Aegypti servi domo Pharao, et elegi domum patris tui ex omnib sceptris Israel mihi sacerdotio fungi. Quis patrum fu huius in illa Aegyptia servitute, unde cum liberati esser 10 electus est ad sacerdotium, nisi Aaron? De huius er stirpe isto loco dixit futurum fuisse, ut non essent ulterii sacerdotes; quod iam videmus impletum. Vigilet fide praesto sunt res, cernuntur, tenentur et videre nolentiu oculis ingeruntur. Ecce, inquit, dies veniunt, et exte 15 minabo semen tuum et semen domus patris tui, et no erit tibi senior in domo mea omnibus diebus, et viru exterminabo tibi ab altari meo, ut deficiant oculi en et defluat anima eius. Ecce dies, qui praenuntiati sun iam venerunt. Nullus sacerdos est secundum ordines 20 Aaron; et quicumque ex eius genere est homo, cum vide 20 Aaron; et quicumque ex eius genere est homo, cum vide sacrificium Christianorum toto orbe pollere, sibi aute honorem illum magnum esse subtractum, deficiunt ocu eius et defluit anima eius tabe maeroris.

Proprie autem ad huius domum Heli, cui haec dic 25 bantur, quod sequitur pertinet: Et omnis qui superave domus tuae, decident in gladio virorum. Et hoc tibi gnum, quod veniet super duos filios tuos hos, Ophni Phinees: uno die morientur ambo. Hoc ergo signi factum est mutandi sacerdotii de domo huius, quo sig 80 significatum est mutandum sacerdotium domus Aarc Mors quippe filiorum huius significavit mortem non hon num, sed ipsius sacerdotii de filiis Aaron. Quod aute sequitur, ad illum iam pertinet sacerdotem, cuius figura

<sup>7</sup> pharao RAFeg; Pharaonis  $v \parallel 26$  decident F (212, 2 215, 32); decidet  $v \parallel 28$  uno die R; d. u. v

ressit huic succedendo Samuel. Proinde quae sequunur, de Christo Iesu novi testamenti vero sacerdote dicunur: Et suscitabo mihi sacerdotem fidelem, qui omnia quae in corde meo et quae in anima mea faciat; et redificabo ei domum fidelem. Ipsa est aeterna et superna 6 Hierusalem. Et transibit, inquit, coram Christo meo amnibus diebus. Transibit dixit "conversabitur"; sicut superius dixerat de "domo Aaron: Dixi: Domus tua et domus patris tui transibunt coram me in aeternum. Quod autem ait: Coram Christo meo transibit, de ipsa domo 10 utique intellegendum est, non de illo sacerdote, qui est Christus ipse mediator atque salvator. Domus ergo eius coram illo transibit. Potest et transibit intellegi de morte ad vitam, omnibus diebus, quibus peragitur usque in finem saeculi huius ista mortalitas. Quod autem ait Deus: Qui 15 amaia quae in corde meo et quae in anima mea faciat: non arbitremur habere animam Deum, cum sit conditor animae; sed ita hoc de Deo tropice, non proprie dicitur, sicut manus et pes et alia corporis membra. Et ne secundum hoc credatur homo in carnis huius effigie factus 20 ad imaginem Dei, adduntur et alae, quas utique non habet homo, et dicitur Deo: Sub umbra alarum tuarum proteges me; ut intellegant homines de illa ineffabili natura, non propriis, sed translatis rerum vocabulis ista dici. ista dici. 25

Quod vero adiungitur: Et erit, qui superaverit in domo tua, veniet adorare ei, non proprie de domo dicitur huius Heli, sed illius Aaron, de qua usque ad adventum Iesu Christi homines remanserunt, de quo genere etiam nunc usque non desunt. Nam de illa domo huius 30 Heli iam supra dictum erat: Et omnis qui superaverit domus tuae, decident in gladio virorum. Quo modo ergo

<sup>23)</sup> Ps. 16, 8.

<sup>19</sup> pes RF; pedes  $Av \parallel 23$  proteges  $R^1AF$ ; protege  $v \parallel 32$  decident RF; decidet Av

bic vere dici potuit: Et erit, qui superaverit in dome tua, veniet adorare ei, si illud est verum, quod ultore gladio nemo inde superaverit? nisi quia illos intellegi volui, qui pertinent ad stirpem, sed illius totius sacerdoth seb cundum ordinem Aaron. Ergo si de illis est praedesu-

- cundum ordinem Aaron. Ergo si de illis est praedesunatis reliquiis, de quibus alius propheta dixit: Reliquiae salvae fient (unde et apostolus: Sic ergo, inquit, et m hoc tempore reliquiae per electionem gratiae factae sunt), quia de talibus reliquiis bene intellegitur esse,
- fecto credit in Christum; sicut temporibus apostolorum ex ipsa gente plurimi crediderunt, neque nunc desunt, qui, licet rarissime, tamen credant; et impletur in eque quod hic iste homo Dei continuo secutus adiunxit: Venut
- sacerdoti, qui et Deus est? Neque enim in illo sacerdotio secundum ordinem Aaron ad hoc veniebant homines ad templum vel altare Dei, ut sacerdotem adorarent. Quid est autem quod art: Obolo argenti. nisi brevitate
- 20 verbi fidei, de quo commemorat apostolus dictum: Verbum consummans et brevians faciet Dominus super terram? Argentum autem pro eloquio poni psalmus testis est, ubi canitur: Eloquia Domini eloquia casta, argentum iane examinatum.
- Quid ergo dicit iste, qui venit adorare sacerdoti Del et sacerdoti Deo? Iacta me in partem sacerdotii tui, manducare panem. Nolo in patrum meorum conlocari honore, qui nullus est; iacta me in partem sacerdotii tui. Elegi enim abiectus esse in domo Det; qualecumque et ao quantulumcumque, membrum esse cupio sacerdotii tui.
- 30 quantulumcumque membrum esse cupio sacerdotti tub. Sacerdotium quippe hic ipsam plebem dicit, cuius plebia
  - 7) Esai. 10, 22. 9) Rom. 11, 5. 22) Rom. 9, 28, Esai. 10, 23. 24) Ps. 11, 7. 29) Ps. 88, 11.

<sup>3</sup> superauerit R; supererit  $v \parallel 8$  factae  $R^1A^1$ ; salvae factae  $v \parallel 10$  de quo] quod  $R^1 \parallel 13$  in eo RAF Parr. plerique; in eis  $gv \parallel 26$  in partem RAF; in unam p. v

lesus. Cui plebi dicit apostolus Petrus: Plebs sancta, regale sacerdotium. Quamvis nonnulli "sacrificii tui" sint interpretati, non "sacerdotii tui"; quod nihilo minus eundem significat populum Christianum. Unde dicit apostolus 5 Prulus: Unus panis, unum corpus multi sumus. Quod ergo addidit: Manducare panem, etiam ipsum sacrificii genus eleganter expressit, de quo dicit sacerdos ipse: Pruis, quem ego dedero, caro mea est pro saeculi vita. Ipsum est sacrificium; non secundum ordinem Aaron, sed 10 secundum ordinem Melchisedech, qui legit, intellegat. Brevis itaque ista confessio et salubriter humilis, qua dicitur: Iacta me in partem sacerdotii tui manducare panem; ipse est obolus argenti, quia et breve est et eloquium Domini est habitantis in corde credentis. Quia 15 enim dixerat superius, dedisse se cibos domui Aaron de victimis veteris testamenti, ubi ait: Dedi domui patris tui omnia, quae sunt ignis filiorum Israel, in escam (haec quippe fuerant sacrificia Iudaeorum): ideo hic dixit: Manducare panem, quod est in novo testamento sacrificium 20 Christianorum.

# CAPUT VI.

De Iudaico sacerdotio et regno, quae cum in aeternum dicantur statuta, non permanent, ut alia intellegantur, quorum spondetur aeternitas.

Cum igitur haec tanta tunc altitudine praenuntiata sint, tanta nunc manifestatione clarescant, non frustra tamen moveri quispiam potest ac dicere: Quo modo confidimus venire omnia, quae in libris illis ventura praedicta sunt, si hoc ipsum, quod ibi divinitus dictum est: Domus 30 tua et domus patris tui transibunt coram me in aeternum, effectum habere non potuit? quoniam videmus illud

<sup>3) 1.</sup> Petr. 2, 9. 6) 1. Cor. 10, 17. 9) Io. 6, 51. 32\
82m. 2, 80.

sacerdotium fuisse mutatum, et quod illi domui pro sum est, nec sperari aliquando complendum, quia i quod ei reprobato mutatoque succedit, hoc potius procatur aeternum. Hoc qui dicit, nondum intellegit non recolit etiam ipsum secundum ordinem Aaron sa dotium tamquam umbram futuri aeterni sacerdotii co tutum; ac per hoc, quando aeternitas ei promissa non ipsi umbrae ac figurae, sed ei, quod per ipsam as brabatur figurabaturque, promissum est. Sed ne putat 10 ipsa umbra esse mansura, ideo etiam mutatio eius de prophetari.

Regnum quoque isto modo etiam Saulis ipsius, certe reprobatus atque reiectus est, futuri regni erat bra in aeternitate mansuri. Oleum quippe illud, bra in aeternitate mansuri. Oleum quippe illud,
15 unctus est et ab eo chrismate christus est dictus, my
accipiendum et magnum sacramentum intellegendum
quod in eo tantum veneratus est ipse David, ut perc
corde pavitaverit, quando in tenebroso occultatus a
quo etiam Saul urgente intraverat necessitate nat
20 exiguam particulam vestis eius retrorsum latenter abs
ut haberet unde monstraret, quo modo ei peper
cum posset occidere, atque ita suspicionem de animo
qua sanctum David putans inimicum suum vehem
persequebatur, auferret. Ne itaque reus esset tanti s
25 menti in Saule violati, quia vel indumentum eius sic
trectavit, extimuit. Ita enim scriptum est: Et perc
cor David super eum quia abstulit ninnulam chlan trectavit, extimuit. Ita enim scriptum est: Li perc cor David super eum, quia abstulit pinnulam chlan eius. Viris autem, qui cum illo erant et, ut Saule manus suas traditum interimeret, suadebant: Non 30 inquit, contingat a Domino, si fecero hoc verbum do meo christo Domini, inferre manum meam super quia christus Domini est hic. Huic ergo umbrae f non propter ipsam, sed propter illud, quod praefigur tanta veneratio exhibebatur. Unde et illud, quod ait 35 Samuel: Quoniam non servasti mandatum meum,

<sup>32) 1.</sup> Sam. 24, 6 sq.

vandavit tibi Dominus, quem ad modum nunc paraverat dominus regnum tuum usque in aeternum super Israel: t nunc regnum tuum non stabit tibi, et quaeret Dominus ibi hominem secundum cor suum, et mandabit ei Domius esse in principem super populum suum; quia non 5 ustodisti quae mandavit tibi Dominus, non sic accipienom est, ac si ipsum Saulem Deus in aeternum praemaverit regnaturum, et hoc postea noluerit servare pecanti (neque enim eum peccaturum esse nesciebat); sed raeparaverat regnum eius, in quo figura regni esset ae- 10 rni. Ideo addidit: Et nunc regnum tuum non stabit rni. Ideo addidit: Et nunc regnum tuum non stabit bi. Stetit ergo et stabit, quod in illo significatum est; ed non huic stabit, quia non in aeternum ipse fuerat egnaturus, nec progenies eius, ut saltem per posteros lterum alteri succedentes videretur impleri quod dictum 15 st: In aeternum. Et quaeret, inquit, Dominus sibi ominem; sive David sive ipsum Mediatorem significans estamenti novi, qui figurabatur in chrismate etiam, quo netus est ipse David et progenies eius. Non autem masi nesciat ubi sit, ita sibi hominem Deus quaerit; sed 20 er hominem more hominum loquitur, quia et sic loquendo nos quaerit. Non solum enim Deo Patri, verum si quoque Unigenito eius, qui venit quaerere quod erierat, usque adeo iam eramus noti, ut in ipso essemus ecti ante constitutionem mundi. Ouaeret sibi ergo 25 ecti ante constitutionem mundi. Quaeret sibi ergo 25 zit "suum habebit". Unde in Latina lingua hoc verbum cipit praepositionem et "adquirit" dicitur; quod satis pertum est quid significet. Quamquam et sine additaento praepositionis quaerere intellegatur adquirere; ex 10 lucra vocantur et quaestus. 30

6) 1. Sam. 13, 13 sq. 24) Lc. 19, 10. 25) Eph. 1, 4.

<sup>22</sup> uerum RAF; verum etiam v

## CAPUT VII.

De disruptione regni Israelitici, qua praefiguratur perpetua divisio Israelis spiritalis ab Israele carnali.

Rursus peccavit Saul per inoboedientiam, et rursus 5 Samuel in verbo Domini ait illi: Quia sprevisti verbus Domini, sprevit te Dominus, ut non sis rex super Israel. Et rursus pro eodem peccato, cum id confiteretur Saul et veniam precaretur rogaretque Samuelem, ut reverteretur cum illo ad placandum Deum: Non revertar, inquit, 10 tecum; quia sprevisti verbum Domini, et spernet te Dominus, ne sis rex super Israel. Et convertit Samuel faciem suam, ut abiret; et tenuit Saul pinnulam diploidis eius et disrupit eam. Et dixit ad eum Samuel: Disrupit Dominus regnum ab Israel de manu tua hodit 15 et dabit proximo tuo bono super te, et dividetur Israe in duo; et non convertetur neque paenitebit eum; quo niam non est sicut homo, ut paeniteat eum; ipse mino tur, et non permanet. Iste, cui dicitur: Spernet te Dom nus, ne sis rex super Israel, et: Disrupit Domina regnum ab Israel de manu tua hodie, quadraginta regn vit annos super Israel, tanto scilicet spatio tempor quanto et ipse David, et audivit hoc primo tempore reg sui; ut intellegamus ideo dictum, quia nullus de stirj eius fuerat regnaturus, et respiciamus ad stirpem Davi 25 unde exortus est secundum carnem mediator Dei et hon num, homo Christus Iesus.

Non autem habet scriptura, quod in plerisque Latin codicibus legitur: Disrupit Dominus regnum Israel a manu tua; sed sicut a nobis positum est inventum 30 Graecis: Disrupit Dominus regnum ab Israel de man

18) 1. Sam. 15, 23 sqq.

<sup>10</sup> spernet AFv; spernit eg; spreuit Rbf (sed ef. 18) | 17 ve ba ipse — permanet non iam sunt in LXX | 18 to om. v

tua; ut hoc intellegatur de manu tua, quod est ab Israel. Populi ergo Israel personam figurate gerebat homo iste, qui populus regnum fuerat amissurus, Christo Iesu Domino nostro per novum testamentum non carnaliter, sed spiritaliter regnaturo. De quo cum dicitur: Et dabit illud 5 proximo tuo, ad carnis cognationem id refertur; ex Israel esim Christus secundum carnem, unde et Saul. Quod vero additum est: bono super te, potest quidem intellegi meliori te"; nam et quidam sic sunt interpretati; sed melius sic accipitur bono super te, ut, quia ille bonus 10 est, ideo sit super te, iuxta illud aliud propheticum: Donec ponam omnes inimicos tuos sub pedibus tuis; in quibus est et Israel, cui suo persecutori regnum abstulit Christus; quamvis fuerit illic et Israel, in quo dolus non erat, quoddam quasi frumentum illarum palearum; 15 nam utique inde erant apostoli, inde tot martyres, quorum prior Stephanus; inde tot ecclesiae, quas apostolus Paulus commemorat, in conversione eius magnificantes Deum.

Quitur: Et dividetur Israel in duo; in Israel scilicet inimicum Christo et Israel adhaerentem Christo; in Israel ad ancillam et Israel ad liberam pertinentem. Nam ista duo genera primum simul erant, velut Abraham adhuc adhaereret ancillae, donec sterilis per Christi gratiam fe-25 cundata clamaret: Eice ancillam et filium eius. Propter peccatum quidem Salomonis regnante filio eius Roboam scimus Israel in duo fuisse divisum atque ita perseverasse, habentibus singulis partibus reges suos, donec illa gens tota a Chaldaeis esset ingenti vastatione subversa atque 30 translata. Sed hoc quid ad Saulem, cum, si tale aliquid comminandum esset, ipsi David fuerit potius comminandum, cuius erat filius Salomon? Postremo nunc inter se gens Hebraea divisa non est, sed indifferenter in eiusdem

<sup>12)</sup> Ps. 109, 1. 15) Io. 1, 47. 19) Gal. 1, 24. 26) Gen. 21, 10. 28) 1. Reg. 12.

erroris societate dispersa per terras. Divisio vero illaquam Dens sub persona Saulis, illius regni et populi figuram gerentis, eidem regno populoque minatus est, aeterna atque inmutabilis significata est per hoc, quod 5 adiunctum est: Et non convertetur neque paenitebit cum; quoniam non est sicut homo, ut pueniteat eum; ipse

quoniam non est sicut homo, ut pueniteat eum; ipso minatur, et non permanet; id est, homo minatur, et non permanet; non autem Deus, quem non paenitet, sicut hominem. Ubi enim legitur, quod paeniteat eum, mutatio 10 rerum significatur, inmutabili praescientia manente divina.

Ubi ergo non paenitere dicitur, non mutare intellegitur.

Prorsus insolubilem videmus per haec verba prolatam divinitus fuisse sententiam de ista divisione popull Israel et omnino perpetuam. Quicumque enim ad Christum transierunt vel transeunt vel transibunt inde, non erant inde secundum Dei praescientiam, non secundum generis humani unam eandemque naturam. Prorsus quicumque ex Israelitis adhaerentes Christo perseverant in illo, numquam erunt cum eis Israelitis, qui eius inimici usque in finem vitae huius esse persistunt; sed in divi-

o usque in finem vitae huius esse persistunt; sed in divisione, quae hic praenuntiata est, perpetuo permanehunt. Nihil enim prodest testamentum vetus de monte Sina in servitutem generans, nisi quia testimonium perhibet testamento novo Alioquin, quamdiu legitur Moyses, velamen

25 super corda eorum positum est; cum autem inde quisque transierit ad Christum, auferetur velamen. Transeuntium quippe intentio ipsa mutatur de vetere ad novum, ut iam non quisque intendat accipere carnalem, sed spiritalem felicitatem. Propter quod ipse magnus propheta Samuel.

80 antequam unxisset regem Saul, quando exclamavit ad Dominum pro Israel, et exaudivit eum, et, cum offerret holocaustosim, accedentibus alienigenis ad pugnam contra populum Dei tonuit Dominus super eos, et confusi sunt et offenderunt coram Israel atque superati sunt: adsum-

35 psit lapidem unum et statuit illum inter Massephat novam

<sup>23)</sup> Gal. 4, 24. 26) 2. Cor. 3, 16.

Latine lapis adiutoris, et dixit: Usque hoc adiuvit nos Dominus. Massephat interpretatur intentio. Lapis ille adiutoris medietas est Salvatoris, per quem transeundum est a Massephat vetere ad novam, id est ab intentione, 5 qua expectabatur in carnali regno beatitudo falsa carnalis, ad intentionem, qua per novum testamentum expectatur in regno caelorum beatitudo verissima spiritalis; qua quoniam nihil est melius, huc usque adiuvat Deus.

## CAPUT VIII.

10

De promissionibus ad David in filio eius, quae nullatenus in Salomone, sed plenissime inveniuntur in Christo.

lam nunc video esse monstrandum, quid ipsi David, qui Sauli successit in regnum, cuius mutatione finalis illa mutatio figurata est, propter quam divinitus cuncta dicta, 15 cuncta conscripta sunt, Deus promiserit, quod ad rem de qua agimus pertinet. Cum regi David multa prospera provenissent, cogitavit facere Deo domum, templum illud scilicet excellentissime diffamatum, quod a rege Salomone filio eius postea fabricatum est. Hoc eo cogitante factum 20 est verbum Domini ad Nathan prophetam, quod perferret ad regem. Ubi cum dixisset Deus, quod non ab ipso David sibi aedificaretur domus, neque per tantum tempus se mandasse cuiquam in populo suo, ut sibi fieret domus cedrina: Et nunc, inquit, haec dices servo meo David: 25 Haec dicit Dominus omnipotens: Accepi te de ovili ovium, ut esses in ducem super populum meum super Israel, et eram tecum in omnibus quibus ingrediebaris, et exterminavi omnes inimicos tuos a facie tua, et feci te nominatum secundum nomen magnorum, qui sunt super ter-30

3) 1. Sam. 7, 9 sqq.

<sup>2</sup> hoc  $R^1AF$  (vol. I, 114, 21); huc  $v \parallel 27$  super israel RFbe; super om. A; in Isr. gv

ram; et ponam locum populo meo Israel, et plantabe illum, et inhabitabit seorsum, et non sollicitus erit ultre; et non apponet filius iniquitatis humiliare eum, sicul d initio a diebus, quibus constitui iudices super populus 5 meum Israel; et requiem tibi dabo ab omnibus inimicis tuis, et nuntiabit tibi Dominus, quoniam domum aedifcabis ipsi. Et erit, cum repleti fuerint dies tui, et dormies cum patribus tuis, et suscitabo semen tuum post te, qui erit de ventre tuo, et praeparabo regnum eius. Hic 10 aedificabit mihi domum nomini meo, et dirigam thromas illius usque in aeternum. Ego ero illi in patrem, et ille erit mihi in filium. Et si venerit iniquitas eius, redurguam illum in virga virorum et in tactibus filiorum hominum; misericordiam autem meam non amoveam 🖒 15 eo, sicut amovi, a quibus amovi a facie mea; et fideis erit domus eius et regnum eius usque in aeternum coran me, et thronus eius erit erectus usque in aeternum.

Hanc tam grandem promissionem qui putat in Salomone fuisse completam, multum errat. Adtendit enim quod dictum est: Hic aedificabit mihi domum, quoniam Salomon templum illud nobilissimum extruxit, et non adtendit: Fidelis erit domus eius et regnum eius usque in aeternum coram me. Adtendat ergo et aspiciat Salomonis domum plenam mulieribus alienigenis colentibus deos faldem idolatriam seductum atque deiectum; et non audeat existimare Deum vel hoc promisisse mendaciter vel talem Salomonem domumque eius futuram non potuisse praescire. Non hinc autem deberemus ambigere, nec si non secundum carnem, iam videremus ista compleri, ne valuatque inaniter hic alium aliquem requiramus, sicut car

17) 2. Sam. 7, 8 sqq. 31) Rom. 1, 3.

<sup>12</sup> si RFv; cum A Parr. || 15 a facie mea RFv; a facie meam  $A^1$ ; faciem meam  $A^2abeg \parallel 21$  nobilissimum R; nobilismum 
males Iudaei. Nam et ipsi usque adec filium, quem loco isto regi David promissum legunt, intellegunt non fuisse Salomonem, ut eo, qui promissus est tanta iam manifestatime, declarato adhuc mirabili caecitate alium sperare se dicant. Facta est quidem nonnulla imago rei futurae 5 etiam in Salomone, in eo quod templum aedificavit et pacum habuit secundum nomen suum (Salomon quippe pacificus est Latine) et in exordio regni sui mirabiliter laudabilis fuit; sed eadem sua persona per umbram futuri praenuntiabat etiam ipse Christum Dominum, non exhibe- 10 lat. Unde quaedam de illo ita scripta sunt, quasi de ipso ista praedicta sint, dum scriptura sancta etiam rebus gestis prophetans quodam modo in eo figuram deliniat futurorum. Nam praeter libros divinae historiae, ubi regnasse narratur, psalmus etiam septuagensimus primus 15 titulo nominis eius inscriptus est; in quo tam multa dicuntur, quae omnino ei convenire non possunt, Domino autem Christo aptissima perspicuitate conveniunt, ut evidenter appareat, quod in illo figura qualiscumque adumbrata sit, in isto autem ipsa veritas praesentata. Notum 20 est enim, quibus terminis regnum conclusum fuerat Salomonis; et tamen in eo psalmo legitur, ut alia taceam; Dominabitur a mari usque ad mare et a fumine usque ad terminos orbis terrae, quod in Christo videmus impleri. A flumine quippe dominandi sumpsit exordium, 25 labi baptizatus a Iohanne eodem monstrante coepit agnosci a discipulis, qui eum non solum magistrum, verum etiam Dominum appellaverunt.

Nec ob aliud vivente adhuc patre suo David regnare coepit Salomon, quod nulli regum illorum contigit, nisi 30 ut hinc quoque satis eluceat non esse ipsum, quem prophetia ista praesignat, quae ad eius patrem loquitur dicens: Et erit, cum repleti fuerint dies tui, et dormies

<sup>24)</sup> Ps. 71, 8.

<sup>10</sup> Dom. nostrum v | 13 delineat v | 21 fuerit v AUG. DE CIV. DEL II. 15

cum patribus tuis, et suscitabo semen tuum post te, que erit de ventre tuo, et praeparabo regnum illius. Que modo ergo propter id quod sequitur: Hic aedificabit militadomum, iste Salomon putabitur prophetatus, et non potut propter id quod praecedit: Cum repleti fuerint dies interpretation et dormies cum patribus tuis, suscitabo semen tuum post te, alius pacificus intellegitur esse promissus, qui non aut, sicut iste, sed post mortem David praenuntiatus est suscitandus? Quamlibet enim longo interposito tempore lesus 10 Christus veniret, procul dubio post mortem regis Bavid cui sic est promissus, eum venire oportebat, qui aedificaret domum Deo, non de lignis et lapidibus, sed de hominibus, qualem illum aedificare gaudemus. Huic emit domui dicit apostolus, hoc est fidelibus Christi: Templus domui dicit apostolus, hoc est fidelibus Christi: Templus domui dicit sanctum est, quod estis vos.

#### CAPUT IX.

Quam similis in psalmo octogensimo octavo sit prophetico de Christo his, quae in regnorum libris Nathan prophetante promittuntur.

Propter quod et in psalmo octogensimo octavo, cuiu est titulus: Intellectus ipsi Aethan Israelitae, commemo rantur promissiones Dei sactae regi David, et istis, qua in libro regnorum sunt posita, quaedam ibi similia dicuntur, sicut est: Iuravi David servo meo: Usque in acter 125 num praeparabo semen tuum; et iterum: Tunc loculus es in aspectu filis tuis et dixisti: Posui adiutorius super potentem, exaltavi electum de populo meo. In veni David servum meum, in oleo sancto meo unxi eum Manus enim mea auxiliabitur ei et bracchium meum 30 confortabit eum. Non proficiet inimicus in eo et filim

15) 1. Cor. 3, 17. 25) V. 4.

<sup>21</sup> aethan RAv ut cod. Alex.; aetham  $F^* \parallel$  ezraitae  $R^*$  27 exalt. R; et exalt.  $v \parallel$  30 confortauit R; confirmauit AF

iniquitatis non nocebit eum. Et concidam inimicos eius a facie eius, et eos, qui oderunt eum, fugabo. Et veri-tas mea et misericordia mea cum illo, et in nomine meo exaltabitur cornum eius. Et ponam in mari manum eius et in fluminibus dexteram eius. Ipse invocabit me: 5 Pater meus es tu, Deus meus et susceptor salutis meae. Et ego primogenitum ponam eum, excelsum apud reges terrae. In aeternum servabo ei misericordiam meam et testamentum meum fidele ipsi. Et ponam in saeculum saeculi semen eius, et thronum eius sicut dies caeli. 10 Quae omnia de Domino sesu intelleguntur, quando recte intelleguntur, sub nomine David propter formam servi, quam de semine David idem Mediator adsumpsit ex virgine. Continuo etiam dicitur de peccatis filiorum eius tale aliquid, quale in regnorum libro positum est et quasi 15 de Salomone proclivius accipitur. Ibi namque, hoc est in regnorum libro: Et si venerit, inquit, iniquitas eius, redarguam illum in virga virorum et in tactibus filiorum hominum; misericordiam autem meam non amoveam ab eo; tactibus significans plagas correptionis. Unde 20 illud est: Ne tetigeritis christos meos. Quod quid est aliud, quam "ne laeseritis"? In psalmo vero cum ageret tamquam de David, ut quiddam eius modi etiam ibi di-ceret: Si dereliquerint, inquit, filii eius legem meam et in iudiciis meis non ambulaverint; si iustificationes meas 25 profanaverint et mandata mea non custodierint: visitabo in virga iniquitates eorum et in verberibus peccata eorum; misericordiam autem meam non dispergam ab eo. Non dixit "ab eis", cum loqueretur de filiis eius, non de iPso; sed dixit ab eo, quod bene intellectum tantundem 30

<sup>28)</sup> Ps. 88, 31 sqq. 20) 2. Sam. 7, 14 sq. 21) Ps. 104, 15.

<sup>1</sup> nocebit eum R (cod. Alex.: κακώσει αὐτόν); apponet noere eum F; a. n. ei  $Av \parallel 3$  illo R; ipso  $v \parallel 4$  cornu  $v \parallel 7$  illum  $v \parallel 8$  illi  $v \parallel 27$  uerberibus peccata R; flagellis delicta v

valet. Non enim Christi ipsius, quod est caput ecclesiae, possent inveniri ulla peccata, quae opus esset humanis correptionibus servata misericordia divinitus coherceri; sed in eius corpore ac membris, quod populus eius est. Ideo in libro regnorum: Iniquitas eius dicitur; in psalmo autem: Filiorum eius; ut intellegamus de ipso dici quodam modo, quod de eius corpore dicitur. Propter quod etiam ipse de caelo, cum corpus eius, quod sunt fideles eius, Saulus persequeretur: Saule, inquit, Saule, quid me 10 persequeris? Deinde in consequentibus psalmi: Neque nocebo, inquit, in veritate mea, neque profanabo testementum meum, et quae procedunt de labiis meis non reprobabo. Semel iuravi in sancto meo, si David mentiar; id est, nequaquam David mentiar. Solet enim sic 15 loqui scriptura. Quid autem non mentiatur, adiungit et dicit: Semen eius in aeternum manet; et sedes eius sicut sol in conspectu meo, et sicut luna perfecta in aeternum, et testis in caelo fidelis.

## CAPUT X.

20 Quam diversa acta sint in regno terrenae Hierusalem ab his, quae promiserat Deus, ut intellegeretur promissionis veritas ad alterius regis et regni gloriam pertinere.

Post haec tantae promissionis validissima firmamenta, 25 ne putarentur in Salomone completa, tamquam id speraretur nec inveniretur: Tu vero, inquit, reppulisti et ad nihilum deduxisti, Domine. Hoc quippe factum est de regno Salomonis in posteris eius usque ad eversionem ipsius terrenae Hierusalem, quae regni eiusdem sedes 30 fuit, et maxime ipsius templi labem, quod fuerat a Salo

10) Act. 9, 4. 14) Ps. 88, 34 sqq. 18) V. 37 sq.

<sup>16</sup> manet RAF; manebit v

none constructum. Sed ne ob hoc putaretur Deus contra sua promissa fecisse, continuo subiecit: Distulisti christum tuum. Non ergo est ille Salomon, sed nec ipse David, si dilatus est christus Domini. Cum enim christi eius dicerentur omnes reges mystico illo chrismate consecrati, non solum a rege David et deinceps, sed ab illo etiam Saule, qui populo eidem rex primus est unctus (ipse quippe David eum christum Domini appellat): erat tumen unus verus christus, cuius illi figuram prophetica unctione gestabant; qui secundum opinionem hominum, 10 qui eum putabant in David vel in Salomone intellegendum, differebatur in longum; secundum dispositionem autem Dei venturus suo tempore parabatur. Interea dum ille differtur, quid factum sit de regno terrenae Hierusalem, ubi sperabatur utique regnaturus, secutus iste psal-15 mus adiunxit atque ait: Evertisti testamentum sesvi tui, profanasti in terram sanctitatem eius; destruxisti omnes profanasti in terram sanctitatem eius; destruxisti omnes macerias eius, posuisti munitiones eius in formidinem; diripuerunt eum omnes transeuntes viam, factus est op-probrium vicinis suis; exaltasti dexteram inimicorum 20 eius, iucundasti omnes inimicos eius; avertisti adiutorium gladii eius et non es ei auxiliatus in bello; dissolvisti cum ab emundatione, sedem eius in terram conlisisti; minuisti dies sedis eius, perfudisti eum confusione. Haec omnia venerunt super ancillam Hierusalem, in qua regna- 25 verunt nonnulli etiam filii liberae, regnum illud tenentes in dispensatione temporaria, regnum autem caelestis Hierusalem, cuius erant filii, in vera fide habentes et in vero Christo sperantes. Quo modo autem ista venerint super illud regnum, index est rerum gestarum, si legatur, 30 victoria istoria.

3) V. 39. 8) 1. Sam. 24, 7. 24) Ps. 88, 40 sqq.

<sup>17</sup> terram R (sis  $\tau \dot{\eta} \nu \ \gamma \tilde{\iota}_i \nu$ ); terra  $v \parallel 18$  in RAFv; om. If  $g \parallel 22$  ei auxiliatus R; opitulatus ei  $v \parallel 24$  confusionem RF

#### CAPUT XL

De substantia populi Dei, quae susceptione carnis m Christo est, qui solus eruendi ab inferis animam suam habuit potestatem.

- Post haec autem prophetata ad precandum Deum propheta convertitur; sed et ipsa precatio prophetatio est Usque quo, Domine, avertis in finem? subauditur "faciem tuam", sicut alibi dicitur: Quo usque avertis facient tuam a me? Nam ideo quidam codices hic non labent 10 avertis, sed "averteris"; quamquam possit intellegi: "Avertis misericordiam tuam, quam promisisti David". Quad autem dixit: In finem, quid est nisi usque in finem? Qui finis intellegendus est ultimum tempus, quando in Christum Iesum etiam gens illa est creditura, ante quent 15 finem fila fieri oportebant, quae superius aerumnosa dellevit. Propter quae et hic sequitur: Exardescit sicut ignis ira tua: memento quae est mea substantia. Nibil luc melius quam ipse Iesus intellegitur substantia populi eius. ex quo natura est carnis eius. Non enim vane, inquit, 20 constituisti omnes filios hominum. Nisi enim esset unus filius hominis substantia Israel, per quem filium hominis liberarentur multi filii hominum, vane utique constituti essent omnes filii hominum. Nunc vero omnis quidem humana natura per peccatum primi hominis in vanitatem 25 de veritate conlapsa est, propter quod dicit alius psalmus: Homo vanitati similis factus est, dies eius velut umbra praetereunt; sed non vanc Deus constituit omnes filios hominum, quia et multos a vanitate liberat per mediatorem lesum, et quos liberandos non esse praescivit
  - 7) V 47. 9) Ps. 12, 1 20) Ps. 88, 47 sq. 27) Ps. 143, 4,

50 ad utilitatem liberandorum et comparationem duarum inter-

<sup>2</sup> susceptione F; per susceptionem  $v \parallel 8$  quo usque  $RA_i$ . Usque quo  $v \parallel 15$  oportebant RA (Neue  $II^*$  p. 625 sq.); oportebat  $v \parallel 16$  exardescet v

a contrario civitatum non utique vane in totius ratio: is creaturae pulcherrima atque instissima ordinatione istituit. Deinde sequitur: Quis est homo, qui vivet et i videbit mortem, eruet animam suam de manu inferQuis est iste, nisi substantia illa Israel ex semine 5 vid, Christus Iesus? De quo dicit apostolus, quod surgens mortuis iam non moritur, mors ei ultra non dominaur. Sic enim vivet et non videbit mortem, ut tamen ruus fuerit, sed animam suam eruerit de manu inni, quo propter quorundam solvenda inferna vincla de- 10 inderat; eruerit autem potestate illa, de qua in evanio dicit: Potestatem habeo ponendi animam meam et testatem habeo iterum sumendi eam.

#### CAPUT XII.

'quorum personam pertinere intellegenda sit flagitatio 15 romissorum, de quibus in psalmo dicitur: Ubi sunt miserationes tuae, Domine, antiquae et cetera.

Sed cetera psalmi huius, quae ita se habent: Ubi il miserationes tuae antiquae, Domine, quas iurasti vid in veritate tua? Memento, Domine, opprobrii ser- 20 um tuorum, quod continui in sinu meo multarum itium; quod exprobraverunt inimici tui, Domine; quod probraverunt, commutationem Christi tui, utrum ex isona dicta sint illorum Israelitarum, qui desiderabant ildi sibi promissionem, quae facta est ad David, an 25 ius Christianorum, qui non secundum carnem, sed iundum spiritum sunt Israelitae, merito quaeri potest. Ita sunt quippe ista vel scripta tempore, quo fuit than, de cuius nomine titulum iste psalmus accepit; et

<sup>5)</sup> V. 49. 8) Rom. 6, 9. 13) Io. 10, 18.

<sup>4</sup> et 9 inferni RAF (245, 5); inferi  $v \parallel 7$  mors RA; et  $v \parallel 10$  inferna RAF; inferni  $v \parallel 29$  etham RA (226, 21)

idem tempus regni David fuit; ac per hoc non dicercter: Thi sunt miserationes tuae antiquae, Domine, quas mrast David in veritate tua? nisi corum personam in se prophetia transfiguraret, qui longe postea futuri erant, quibus 5 hoc tempus esset antiquum, quando regi David ista promissa sunt. Potest autem intellegi multas gentes, quando Christianos persequebantur, exprobrasse illis passionem Christi, quam scriptura commutationem vocat, quonism moriendo inmortalis est factus. Potest et commutata 10 Christi secundum hoc accipi exprobrata Israelitis, qua, cam corum speraretur futurus, factus est gentium, et hoc eis nunc exprobrant multae gentes, quae crediderunt in eum per testamentum novum, illis in vetustate remanentibus, ut ideo dicatur: Memento, Domine, opprobit 15 servorum tuorum, quia non eos obliviscente, sed polius miserante Domino et ipsi post hoc opprobrium credituri Sed ille, quem prius posui, convenientior mibi sensus videtur. Inimicis enim Christi, quibus exprobratur, quod eos ad gentes transiens reliquerit Christus, incon-20 grue vox ista coaptatur: Memento, Domine, opprobris servorum tuorum; non enim servi Dei nuncupandi sunt tales Iudaei; sed eis verba ista conpetunt, qui, cum graves humilitates persecutionum (pro) Christi nomine paterentur, recordari potuerunt excelsum regnum semini 25 David fuisse promissum, et eius desiderio dicere, non desperando, sed petendo quaerendo pulsando: Ubi sunt miserationes tuae antiquae, Domine, quas iurasti David in veritate tua? Memento, Domine, opprobru servorum tuorum, quod continui in sinu meo multarum gentium 30 (hoc est, in interioribus meis patienter pertuli); quod e.vprobraverunt immici tui, Domine; quod exprobraverunt commutationem Christi tui; non eam putantes commuta-

tionem esse, sed consumptionem. Quid est autem: .We-

<sup>3</sup> prophetia mss; propheta  $v \parallel 13$  permanent.  $R \parallel 23$  promm.  $R^1$  (vol. I, 35, 29; 236, 15)  $\parallel 33$  esse R; om. v

mento, Domine, nisi ut miserearis et pro tolerata patienter humilitate mea reddas celsitudinem, quam iurasti David in veritate tua? Si autem Iudaeis adsignemus haec verba, illi servi Dei talia dicere potuerunt, qui expugnata terrena Hierusalem, antequam Iesus Christus humanitus 6 nasceretur, in captivitatem ducti sunt, intellegentes commutationem Christi, quia scilicet non per eum terrena carnalisque felicitas, qualis paucis annis regis Salomonis apparuit, sed caelestis ac spiritalis esset fideliter expectanda; quam tunc ignorans infidelitas gentium, cum Dei 10 populum exultabat atque insultabat esse captivum, quid aliud quam Christi commutationem, sed scientibus nesciens, exprobrabat? Et ideo quod sequitur, ubi psalmus iste concluditur: Benedictio Domini in aeternum: fiat, fiat, universo populo Dei ad caelestem Hierusalem pertinent 15 sive in illis, qui latebant in testamento vetere, antequam revelaretur novum, sive in his, qui iam testamento novo revelato manifeste pertinere cernuntur ad Christum, satis congruit. Benedictio quippe Domini in semine David non ad aliquod tempus, qualis diebus Salomonis apparuit, sed 20 in aeternum speranda est, in qua certissima spe dicitur: Fiat, fiat. Illius enim spei est confirmatio verbi huius iteratio. Hoc ergo intellegens David ait in secundo regnorum libro, unde ad istum psalmum digressi sumus: Et locutus es pro domo servi tui in longinquum. Ideo autem 25 post paululum ait: Nunc incipe et benedic domum servi tui usque in aeternum et cetera, quia tunc geniturus erat filium, ex quo progenies eius duceretur ad Christum, per quem futura erat domus eius aeterna eademque domus Dei. Domus enim David propter genus David; domus 30 autem Dei eadem ipsa propter templum Dei de hominibus factum, non de lapidibus, ubi habitet in aeternum populus cum Deo et in Deo suo, et Deus cum populo atque in Populo suo; ita ut Deus sit implens populum suum, et Populus plenus Deo suo, cum Deus erit omnia in omni- 36

<sup>14)</sup> Ps. 88, 50 sqq. 27) 2. Sam. 7, 19; 29.

bus, ipse in pace praemium, qui virtus in bello. Idea cum in verbis Nathan dictum sit: Et nuntiabit tibi Dominus, quoniam domum aedificabis ipsi, postea dictum et in verbis David: Quoniam tu Dominus omnipotens Deus Israel, revelasti aurem servi tui dicens: Domum aedificabo tibi. Hanc enim domum et nos aedificamus bene vivendo, et Deus ut bene vivamus opitulando; quia nisi Dominus aedificaverit domum, in vanum laborabunt aedificantes eam. Cuius domus cum venerit ultima dedito catio, tunc fiet illud, quod hic per Nathan locutus est Deus dicens: Et ponam locum populo meo Israel, et plantabo illum, et inhabitabit seorsum, et non sollicius erit ultra, et non apponet filius iniquitatis humiliare eum, sicut ab initio a diebus, quibus constitui iudices super 15 populum meum Israel.

# CAPUT XIII.

An promissae pacis veritas illis temporibus possit ascribi, quae sub Salomone fluxerunt.

Hoc tam magnum bonum quisquis in hoc saeculo et 20 in hac terra sperat, insipienter sapit. An quispiam putabit in pace regni Salomonis id esse completum? Pacem quippe illam scriptura in umbra futuri excellenti praedicatione commendat. Sed huic suspicioni vigilanter occursum est, cum, postea quam dictum est: Et non apponet 25 filius iniquitatis humiliare eum, continuo subiunctum estivitati iniquitatis humiliare eum, continuo subiunctum estivitati iniquitatis a diebus, quibus constitui iudices super populum meum Israel. Iudices namque, priusquam regibi esse coepissent, super illum populum fuerant constitui, ex quo terram promissionis accepit. Et utique iniquitatis, hoc est hostis alieniges.

1) 1. Cor. 15, 28. 6) 2. Sam. 7, 11; 27. 9) Ps. 126, 15) 2. Sam. 7, 10 sq.

<sup>5</sup> domum om.  $R \parallel 8$  laborant  $R \parallel 27$  namque] autem R

intervalla temporum, quibus leguntur paces alternasse bellis; et inveniuntur illic pacis tempora prolixiora n Salomon habuit, qui quadraginta regnavit annos; sub eo iudice, qui est appellatus Aod; octoginta anni fuerunt. Absit ergo ut Salomonis tempora in hac sissione praedicta esse credantur; multo minus itaque slibet regis alterius. Non enim quisquam eorum in quanta ille, pace regnavit; nec umquam omnino illa ita regnum tenuit, ut sollicita non fuerit ne ibus subderetur; quia in tanta mutabilitate rerum 10 anarum nulli aliquando populo concessa est tanta setas, ut huic vitae hostiles non formidaret incursus. us ergo iste, qui promittitur tam pacatae ac securae tationis, aeternus est aeternisque debetur in matre usalem libera, ubi erit veraciter populus Israel; hoc 15 n nomen interpretatur "videns Deum"; cuius praemii derio pia per fidem vita in hac aerumnosa peregrione ducenda est.

### CAPUT XIV.

studio David in dispositione mysterioque psalmorum. 20

Procurrente igitur per tempora civitate Dei, primo imbra futuri, in terrena scilicet Hierusalem, regnavit d. Erat autem David vir in canticis eruditus, qui noniam musicam non vulgari voluptate, sed fideli voate dilexerit eaque Deo suo, qui verus est Deus, my- 25 rei magnae figuratione servierit. Diversorum enim rum rationabilis moderatusque concentus concordi etate compactam bene ordinatae civitatis insinuat unin. Denique omnis fere prophetia eius in psalmis est, centum quinquaginta liber continet, quem psalmo- 30 vocamus. In quibus nonnulli volunt eos solos factos a David, qui eius nomine inscripti sunt. Sunt item

<sup>6</sup> itaque mss; utique v

qui putant non ab eo factos, nisi qui praenotantur: Ipsius David; qui vero habent in titulis: Ipsi David, ab alia factos personae ipsius fuisse coaptatos. Quae opinio voce evangelica Salvatoris ipsius refutatur, ubi ait, quod ipee 5 David in spiritu Christum dixerit esse Dominum suum; quoniam psalmus centensimus nonus sic incipit: Dixit Dominus Domino meo: Sede a dextris meis, donec ponam inimicos tuos scabellum pedum tuorum. Et certe idem psalmus non habet in titulo: Ipsius David, sed: Ipsi
10 David, sicut plurimi. Mihi autem credibilius videntur
existimare, qui omnes illos centum et quinquaginta psalmos eius operi tribuunt eumque aliquos praenotasse etiam
nominibus aliorum aliquid, quod ad rem pertineat, figurantibus, ceteros autem nullius hominis nomen in titulis
15 habere voluisse, sicut ei varietatis huius dispositionem,
quamvis latebrosam, non tamen inanem Dominus inspiravit. Nec movere debet ad hoc non credendum, quod
nonnullorum nomina prophetarum, qui longe post David
regis tempora fuerunt, quibusdam psalmis in eo libro
20 leguntur inscripta et quae ibi dicuntur velut ab eis dici-20 leguntur inscripta et quae ibi dicuntur velut ab eis dici-videntur. Neque enim non potuit propheticus spiritus prophetanti regi David haec etiam futurorum prophetarum nomina revelare, ut aliquid, quod eorum personae conveniret, prophetice cantaretur; sicut rex Iosias exorturus et regnaturus post annos amplius quam trecentos cuidam prophetae, qui etiam facta eius futura praedixit, cum suo nomine revelatus est.

# CAPUT XV.

An omnia, quae in psalmis de Christo et ecclesia pro-30 phetantur, ad contextum huius operis adhibenda sint.

Nunc iam expectari a me video, ut hoc loco libri huius aperiam quid in psalmis David de Domino lesu

5) Mt. 22, 43. 20) Ps. 145 sqq. 27) 1. Reg. 13.

<sup>30</sup> adhibenda F; coaptanda v

hristo vel eius ecelesia prophetaverit. Ego autem ut oc non ita faciam, sicut videtur ipsa expectatio postulare quamvis iam in uno fecerim), copia quam inopia magis mpedior. Omnia enim ponere vitandae prolixitatis causa prohibeor; vereor autem ne, cum aliqua elegero, multis, 5 qui ea noverunt, videar magis necessaria praeterisse; deinde quia testimonium, quod profertur, de contextione totius psalmi debet habere suffragium, ut certe nihil sit quod ei refragetur, si non omnia suffragantur, ne more centonum ad rem, quam volumus, tamquam versiculos 10 decerpere videamur, velut de grandi carmine, quod non de re illa, sed de alia longeque diversa reperiatur esse conscriptum. Hoc autem ut in quocumque psalmo possit ostendi, exponendus est totus; quod quanti operis sit et aliorum et nostra volumina, in quibus hoc fecimus, satis 15 indicant. Legat ergo illa, qui voluerit et potuerit; inveniet quot et quanta rex David idemque propheta de Christo et eius ecclesia prophetaverit, de rege scilicet et civitate quam condidit.

# CAPUT XVI.

20

De his, quae in quadragensimo quarto psalmo ad Christum et ecclesiam pertinentia aut aperte dicuntur aut tropice.

Quamlibet enim de quacumque re propriae sint atque manifestae propheticae locutiones, necesse est ut eis 25 etiam tropicae misceantur; quae maxime propter tardiores ingerunt doctoribus laboriosum disputandi exponendique negotium. Quaedam tamen Christum et ecclesiam ipsa prima facie, mox ut dicuntur, ostendunt; etsi ex otio retant exponenda, quae in eis minus intelleguntur; quale 30 lud est in eodem psalmorum libro: Eructavit cor meum erbum banum, dico ego opera mea regi. Lingua mea

<sup>8</sup> ut edd. vett.; aut mss v

calamus scribae velociter scribentis. Speciosus forma prae filiis hominum; diffusa est gratia in labiis twis, propterea benedixit te Deus in aeternum. Accingere gladium tuum circa femur, potentissime specie tua et 5 pulchritudine tua, et intende, prospere procede et regna propter veritatem et mansuetudinem et iustitiam, et deducet te mirabiliter dextera tua. Sagittae tuae acutu, potentissime, (populi sub te cadent) in corda inimicorum regis. Sedes tua, Deus, in saecula saeculorum, virga 10 directionis virga regni tui. Dilexisti iustitiam et odio habuisti iniquitatem; propterea unxit te Deus, Deus twis oleo exultationis prae participibus tuis. Myrrha et gulta et casia a vestimentis tuis, a domibus eburneis; ex quibus te delectaverunt filiae regum in honore tuo. Quis 15 non hic Christum, quem praedicamus et in quem credimus, quamlibet sit tardus, agnoscat, cum audiat Deum, cuius sedes est in saecula saeculorum, et unctum a Deo, utique sicut unguit Deus, non visibili, sed spiritali atque intellegibili chrismate? Quis enim tam rudis est in hac 20 religione vel tam surdus adversus eius famam longe lateque diffusam, ut Christum a chrismate, hoc est ab unctione appellatum esse non noverit? Agnito autem rege Christo, iam cetera, quae hic tropice dicta sunt, quo modo sit speciosus forma prae filiis hominum, quadam tanto magis 25 amanda atque miranda, quanto minus corporea pulchritudine, quis gladius eius, quae sagittae, et cetera isto modo non proprie, sed tropice posita iam subditus ei, qui regnat propter veritatem et mansuetudinem et iustitiam, inquirat ex otio. 30

Deinde aspiciat eius ecclesiam tanto viro suo spiri

14) Ps. 44, 2 sqq.

<sup>4</sup> gladio tuo  $R^1 \parallel 5$  et int. R; int.  $v \parallel$  et prosp.  $A \parallel 8 \parallel 2$  tentissime  $RAF^1$ ; potentissimae  $v \parallel$  corda R; corde  $v \parallel 9 \parallel 2$  culum saeculi A sec. Graec.  $\parallel 10$  directionis aequitatis odisti  $AF \parallel 12$  oleum A sec. Graec.

ali conubio et divino amore coniunctam, de qua dicitur n his quae sequuntur. Astitit regina a dextris tuis in restitu deaurato, circumamicta varietate. Audi, filia, et vide et inclina aurem tuam, et obliviscere populum tuum et domum patris tui; quoniam concupivit rex speciem 5 tuam, quia ipse est Dominus tuus. Et adorabunt eum filiae Tyri in muneribus; vultum tuum deprecabuntur divites plebis. Omnis gloria eius filiae regis intrinsecus, in fimbriis aureis circumamicta varietate. filiae Tyri in muneribus; vultum tuum deprecabuntur divites plebis. Omnis gloria eius filiae regis intrinsecus, in fimbriis aureis circumamicta varietate. Adferentur regi virgines post eam, proximae eius adferentur tibi. 10 Adferentur in laetitia et exultatione; adducentur in templum regis. Pro patribus tuis nati sunt tibi filii; constitues eos principes super omnem terram. Memores erunt nominis tui in omni generatione et generatione. Propterea populi confitebuntur tibi in aeternum et in sae- 15 culum saeculi. Non opinor quemquam ita desipere, ut hic aliquam mulierculam praedicari credat atque describi; coniugem videlicet illius, cui dictum est: Sedes tua, Deus, in saecula saeculorum; virga directionis virga regni tui. Dilexisti iustitiam et odio habuisti iniquitatem; propterea 20 unxit te Deus, Deus tuus oleo exultationis prae participibus tuis; Christum utique prae Christianis. Ili sunt enim participes eius, ex quorum in omnibus gentibus unitate atque concordia fit ista regina, sicut in alio psalmo de illa dicitur: Civitas regis magni. Ipsa est Sion spiritalizer; quod nomen Latine interpretatum speculatio est; speculatur enim futuri saeculi magnum bonum, quoniam illuc dirigitur eius intentio. Ipsa est et Hierusalem eodem modo spiritaliter, unde multa iam diximus. Eius inimica est civitas diaboli Babylon, quae confusio interpretatur; 30 ex qua tamen Babylone regina ista in omnibus gentibus regeneratione liberatur et a pessimo rege ad optimum

<sup>16)</sup> Ib. 10 sqq. 25) Ps. 47, 3.

<sup>6</sup> dominus fg sec. Graec.; deus RAFe; dominus deus abo (1 in) cum AFefg

regem, id est a diabolo transit ad Christum. Propter quod ei dicitur: Obliviscere populum tuum et domum patris tui. Cuius civitatis impiae portio sunt et Israelitae sola carne, non fide; inimici etiam ipsi magni huius regis 6 eiusque reginae. Ad ipsos enim veniens et ab eis Christus occisus magis aliorum factus est, quos non vidit in carne.
Unde per cuiusdam psalmi prophetiam dicit ipse rex noster:
Erues me de contradictionibus populi, constitues me in caput gentium. Populus, quem non cognovi, servivit 10 mihi; in obauditu auris obaudivit mihi. Populus ergo iste gentium, quem non cognovit Christus praesentia corporali, in quem tamen Christum sibi adnuntiatum credidit, ut merito de illo diceretur: In obauditu auris obaudivit mihi, quia sides ex auditu est — iste, inquam, 15 populus additus veris et carne et side Israelitis civitas est Dei, quae ipsum quoque secundum carnem peperit Christum, quando in solis illis Israelitis fuit. Inde quippe erat virgo Maria, in qua carnem Christus, ut homo esset, adsumpsit. De qua civitate psalmus alius ait: Mater 20 Sion, dicet homo, et homo natus est in ea, et ipse fundavit eam Altissimus. Quis est iste Altissimus nisi Deus? Et per hoc Christus Deus, antequam in illa civitate per Mariam fieret homo, ipse in patriarchis et prophetis fundavit eam. Cum igitur huic reginae civitati Dei tanto ante dictum sit per prophetiam, quod iam videmus impletum: Pro patribus tuis nati sunt tibi filii, constitues eos principes super omnem terram (ex filis quippe eius per omnem terram sunt praepositi et patres eius, cum confiteantur ei populi concurrentes ad eam confessionem 30 laudis aeternae in saeçulum saeculi): procul dubio quid-

<sup>10)</sup> Ps. 17, 44 sq. 14) Rom. 10, 17. 21) Ps. 86, 5. 27) Ps. 44, 17.

<sup>5</sup> ab ipsis  $R \parallel 9$  in capite A  $Parr. (?) \parallel 10$  in auditu  $R \parallel$  ergo om.  $R \parallel 20$  natus R; factus  $v \parallel 29$  confessionem RF; cum confessionem A; cum confessione v

uid hic tropicis locutionibus subobscure dictum est, oquo modo intellegatur, debet his rebus manifestissimis nvenire.

## CAPUT XVII.

e his, quae ad sacerdotium Christi in psalmo centen- 5 mo nono, et de his, quae in psalmo vicensimo primo ad passionem ipsius spectant.

Sicut etiam in illo psalmo, ubi sacerdos Christus, uem ad modum hic rex, apertissime praedicatur: Dixit hominus Domino meo: Sede a dextris meis, donec ponam 10 nimicos tuos scabellum pedum tuorum, sedere Christus dexteram Patris creditur, non videtur; eius etiam innicos poni sub pedibus eius nondum apparet; id agitur, pparebit in fine; etiam hoc nunc creditur, post videbir. Verum quod sequitur: Virgam virtutis tuae emittet 15 hominus ex Sion, et dominare in medio inimicorum tuorum, ita clarum est, ut non solum infideliter et infeliter, sed etiam inpudenter negetur. Et ipsi quippe fantur inimici ex Sion missam fuisse legem Christi, quod rangelium nos vocamus, et eam virgam virtutis eius 20 poscimus. Dominari vero eum in medio inimicorum lorum idem ipsi, inter quos dominatur, dentibus frenorum idem ipsi, inter quos dominatur, dentibus fren-indo et tabescendo et nihil adversus eum valendo testanr. Deinde quod paulo post dicit: Iuravit Dominus, et in paenitebit eum, quibus verbis inmutabile futurum 25 se significat, quod adiungit: Tu es sacerdos in aeterm secundum ordinem Melchisedech, ex eo quod iam squam est sacerdotium et sacrificium secundum ordinem uron et ubique offertur sub sacerdote Christo, quod pro-lit Melchisedech, quando benedixit Abraham, quis amb- 30 ere permittitur, de quo ista dicantur? Ad haec itaque

<sup>27)</sup> Ps. 109, 1; 2; 4. 30) Gen. 14, 18.

<sup>8</sup> Sicut] suspicor: Sic (cf. 242, 3) 12 Dei patris v

manifesta referentur, quae paulo obscurius in eoden mo posita sunt, quando recte intelleguntur; quod in iam popularibus sermonibus fecimus. Sic et in ill humilitatem passionis suae per prophetiam Christi 5 quitur dicens: Foderunt manus meas et pedes, dini verunt omnia ossa mea; ipsi vero consideravera conspexerunt me (quibus utique verbis in cruce significavit extentum manibus pedibusque confixis vorum transverberatione confossis, eoque modo se to culum considerantibus et conspicientibus praebuisse dens etiam: Diviserunt sibi vestimenta mea et super mentum meum miserunt sortem, quae prophetia qu modum impleta sit evangelica narratur historia, tun fecto et alia recte intelleguntur, quae ibi minus 15 dicta sunt, cum congruunt his, quae tanta manifes claruerunt; praesertim quia et illa, quae non tra credimus, sed praesentia contuemur, sicut in eoden mo leguntur tanto ante praedicta, ita nunc exhibitoto orbe cernuntur. Ibi enim paulo post dicitur: 20 memorabuntur et convertentur ad Dominum un fines terrae et adorabunt in conspectu eius uni patriae gentium; quoniam Domini est regnum, e dominabitur gentium.

#### CAPUT XVIII.

De psalmo tertio et de quadragensimo et de qu decimo et de sexagensimo septimo, in quibus mo resurrectio Domini prophetatur.

De resurrectione quoque eius nequaquam psali oracula tacuerunt. Nam quid est aliud quod in 30 tertio ex persona eius canitur: Ego dormivi et sa

7) Ps. 21, 17 sqq. 13) Mt. 27, 35. 23) Ps. 21, 27

<sup>8</sup> extentis  $R \parallel 11$  uestimentum meum RF ut Amiat.; meam  $v \parallel 27$  prophetatur F; prophetantur v

cepi; exsurrexi, quoniam Dominus suscepit me? An forte quisquam ita desipit, ut credat velut aliquid magnum nobis indicare voluisse prophetam, quod dormierit et exsurrexerit, nisi somnus iste mors esset et evigilatio resurrectio,
quam de Christo sic oportuit prophetari? Nam et in qua5 dragensimo multo manifestius id ostenditur, ubi ex persona eiusdem Mediatoris more solito tamquam praeterita
narrantur, quae futura prophetabantur; quoniam, quae
ventura erant, iam in praedestinatione et praescientia Dei
velut facta erant, quia certa erant. Inimici, inquit, mei 10
dixerunt mala mihi: Quando morietur et peribit nomen
eius? Et si ingrediebatur ut videret, vana locutum est
cor eius, congregavit iniquitatem insi. Earediebatur cor eius, congregavit iniquitatem ipsi. Egrediebatur foras et loquebantur simul in unum. Adversus me susurrabant omnes inimici mei, adversus me cogitabant 15 mala mihi. Verbum iniquum disposuerunt adversus me: Numquid qui dormit non adiciet ut resurgat? Hic certe ita posita sunt verba haec, ut nihil aliud dixisse intellegatur, quam si diceret: "Numquid qui moritur, non adiciet ut revivescat?" Superiora quippe demonstrant mortem 20 ipsius cogitasse et disposuisse inimicos eius, et hoc actum esse per eum, qui ingrediebatur ut videret, et egrediebatur ut proderet. Cui autem hic non ocurrat ex discipulo eius factus traditor Iudas? Quia ergo facturi erant quod moliebantur, id est occisuri erant eum, ostendens illos 25 vana malitia frustra occisuros resurrecturum sic adiecit hunc versum, velut diceret: "Quid agitis vani? quod vestrum scelus est, meus somnus erit": Numquid qui dormit non adiciet ut resurgat? Et tamen eos tam magnum nefas

<sup>1)</sup> Ps. 3, 6.

<sup>1</sup> exs. Rv; et exs. F; et res. Aeg || suscepit Rg (Iustin. Γγγρλ. ἀντελάβετο); suscipit cod. Sangerm. (Sabat.); suscipiet || 10 quia certa erant om. R ut "vetus exemplar" L. Vivis || 2 ingrediebantur . . viderent . . congregauerunt A || 13 ipsi AF; sibi v || egrediebantur RAF || 14 loquebantur RAFeg; 2 quebatur v || 27 uelut si v || 28 est R; erit v

non inpune facturos consequentibus indicat versibus dicens: Etenim homo pacis meae, in quem speravi, qui edebat panes meos, ampliavit super me calcaneum, hoc est conculcavit me. Tu autem, inquit, Domine, miserere 5 mei et resuscita me, et reddam illis. Quis hoc iam neget, qui Iudaeos post passionem resurrectionemque Christi de sedibus suis bellica strage et excidio funditus eradicatos videt? Occisus enim ab eis resurrexit et reddidit eis in videt? Occisus enim ab eis resurrexit et reddidit eis interim temporariam disciplinam, excepto quod non correctis 10 servat, quando vivos et mortuos iudicabit. Nam Dominus ipse Iesus istum ipsum traditorem suum per panem porrectum ostendens apostolis hunc etiam versum psalmi huius commemoravit et in se dixit impletum: Qui edebat panes meos, ampliavit super me calcaneum. Quod autem 15 ait: In quem speravi, non congruit capiti, sed corpori. Neque enim nesciebat eum ipse Salvator, de quo ante iam dixerat: Unus ex vobis me tradet et: unus ex vobis diabelus est. Sad salet in se membrorum autempt transfer bolus est. Sed solet in se membrorum suorum transferre personam et sibi tribuere quod esset illorum, quia caput et corpus unus est Christus; unde illud est in evangelio: Esurivi, et dedistis mihi manducare, quod exponens ait: Quando uni ex minimis meis fecistis, mih fecistis. Se itaque dixit sperasse, quod tunc spera verant de Iuda discipuli eius, quando est connumeratu 25 apostolis.

Iudaei autem Christum, quem sperant, morituru esse non sperant. Ideo quem lex et prophetae adnunti verunt, nostrum esse non putant, sed nescio quem suu quem sibi alienum a mortis passione confingunt. Id mirabili vanitate atque caecitate verba, quae posuim non mortem et resurrectionem, sed somnum et evigi

5) Ps. 40, 6 sqq. 14) Io. 13, 18; 26. 18) Io. 6, 70; 13, 21) Mt. 25, 35. 23) Ib. 40.

<sup>11</sup> Iesus om.  $R \parallel$  17 unus ex uobis me tradet et unus uobis diabolus est R; me — ex vobis om. v

tionem significasse contendunt. Sed clamat eis etiam psalmus quintus decimus: Propter hoc iucundatum est cor meum et exultavit lingua mea, insuper et caro mea requiescet in spe; quoniam non derelinques animam meam in inferno, nec dabis sanctum tuum videre corruptionem. 5 Quis in ea spe diceret requievisse carnem suam, ut non derelicta anima sua in inferno, sed cito ad eam redeunte revivesceret, ne corrumperetur, sicut cadavera corrumpi solent, nisi qui die tertio resurrexit? Quod utique dicere non possunt de propheta et rege David. Clamat et sexa- 10 gensimus septimus: Deus noster Deus salvos faciendi, et Domini exitus mortis. Quid apertius diceretur? Deus enim salvos faciendi Dominus est Iesus, quod interpretatur salvator sive salutaris. Nam ratio nominis huius haec reddita est, quando priusquam ex virgine nasceretur 15 dictum est: Pariet filium, et vocabis nomen eius Iesum. lpse enim salvum faciet populum suum a peccatis eorum. In quorum peccatorum remissionem quoniam sanguis eius estimentes est, non utique oportuit eum de hac vita exitus dies habere quam mortis. Ideo cum dictum esset: Deus 20 noster Deus salvos faciendi, continuo subiunctum est: Et Domini exitus mortis, ut ostenderetur moriendo salvos esse facturus. Sed mirando dictum est: Et Domini; tamquam diceretur: "Talis est ista vita mortalium, ut nec ipse Dominus aliter ab illa exiret, nisi per mortein." 25

# CAPUT XIX.

De psalmo sexagensimo octavo, in quo Iudaeorum infidelitas et pertinacia declaratur.

Sed ut Iudaei tam manisestis huius prophetiae testimoniis etiam rebus ad essectum tam clarum certumque 30

5) Ps. 15, 9 sq. 12) Ps. 67, 21. 17) Mt. 1, 21.

<sup>11</sup> sept. psalmus  $v \parallel 27$  inf. et pert. F; pertinax infidelitas v

perductis omnino non cedant, profecto in eis illud impletur, quod in eo psalmo, qui hunc sequitur, scriptum est. Cum enim et illic ex persona Christi, quae ad eius passionem pertinent, prophetice dicerentur, commemoratum 5 est, quod in evangelio patuit: Dederunt in escam meam fel et in siti mea potum mihi dederunt acetum. Et velut post tale convivium epulasque sibi huiusce modi exhibitas mox intulit: Fiat mensa eorum coram ipsis in muscipulam et in retributionem et in scandalum; obserincurva, et cetera, quae non optando sunt dicta, sed optandi specie prophetando praedicta. Quid ergo mirum, si haec manifesta non vident, quorum oculi sunt obserrati, ne videant? Quid mirum, si caelestia non suspiciunt, qui ut in terrena sint proni, dorsum eorum semper incurvum est? His enim verbis translatis a corpore vitia intelleguntur animorum. Ista de psalmis, hoc est de prophetia regis David, satis dicta sint, ut aliquis modus sit. Ignoscant autem qui haec legunt et cuncta illa novevel intellegunt vel existimant, non querantur.

## CAPUT XX.

De regno ac merito David et de filio ipsius Salomone eaque prophetia, quae ad Christum pertinens invenit<sup>ur</sup> vel in eis libris, qui scriptis ipsius copulantur, vel in eis, quos ipsius esse non dubium est.

Regnavit ergo David in terrena Hierusalem, filius caelestis Hierusalem, divino multum testimonio praedica tus, quia et delicta eius tanta pietate superata sunt pe saluberrimam paenitendi humilitatem, ut prorsus inter e o

6) Ps. 68, 22; Mt. 27, 34. 11) Ib. 23 sq.

<sup>1</sup> credant  $RF \parallel 9$  et scand. Parr. mell.  $\parallel$  17 intellegunR, significant uv

t, de quibus ipse ait: Beati quorum remissae sunt inuitates et quorum tecta sunt peccata. Post hunc regnat eidem populo universo Salomon filius eius, qui, ut
pra dictum est, patre suo vivo coepit regnare. Hic
mis initiis malos exitus habuit. Quippe secundae res, 5
ue sapientium animos fatigant, magis huic offuerunt,
um profuit ipsa sapientia, etiam nunc et deinceps meorabilis, et tunc longe lateque laudata. Prophetasse etiam
se reperitur in suis libris, qui tres recepti sunt in
ctoritatem canonicam: Proverbia, ecclesiastes et cantim canticorum. Alii vero duo, quorum unus sapientia,
er ecclesiasticus dicitur, propter eloquii nonnullam siilitudinem, ut Salomonis dicantur, obtinuit consuetudo;
n autem esse ipsius non dubitant doctiores; eos tamen
auctoritatem maxime occidentalis antiquitus recepit ec15
esia. Quorum in uno, qui appellatur sapientia Saloonis, passio Christi apertissime prophetatur. Impii quippe
terfectores eius commemorantur dicentes: Circumveniatersectores eius commemorantur dicentes: Circumveniaus iustum, quia insuavis est nobis et contrarius est eribus nostris et inproperat nobis peccata legis et in- 20 mat in nos peccata disciplinae nostrae. Promittit ientiam Dei se habere et filium Dei se nominat. Factus t nobis in traductionem cogitationum nostrarum. Gras est nobis etiam ad videndum, quoniam dissimilis est is vita illius et inmutatae viae eius. Tamquam nugaces 25 stimati sumus ab illo, et abstinet se a viis nostris quasi inmunditiis; praefert novissima iustorum et gloriatur trem Deum se habere. Videamus ergo si sermones us veri sunt, et temptemus quae eventura sunt illi, et emus quae erunt novissima illius. Si enim est iustus 30 us Dei, suscipiet illum et liberabit eum de manibus

<sup>2)</sup> Ps. 31, 1. 4) 1. Reg. 1; 2.

<sup>4</sup> uiuo R; vivente  $v \parallel 9$  in auctoritate canonica g; in auritate canonicam  $A^1$ ; cf. 15  $\parallel$  19 quia R; quoniam  $v \parallel$  26 ex
RA  $\parallel$  29 euentura R ut Cyprian.; ventura  $v \parallel$  30 eius  $v \parallel$  de manibus R; manu v

contrariorum. Contumelia et tormento interrogemus illum, eutsciamus reverentiam illius et probemus patientiam ius. Morte turpissima condemnemus illum; erit enim ei respectus ex sermonibus illius. Haec cogius verunt et erraverunt; excaecavit enim illos malitis ipsorum. In ecclesiastico autem fides gentium futura predicitur isto modo: Miserere nostri, dominator Deus omnium, et inmitte timorem tuum super omnes gentes; extolle manum tuam super gentes alienas et videant potentiam tuam. Sicut coram illis sanctificatus es in nobis, ita coram nobis magnificeris in illis, et agnoscant te secundum quod et nos agnovimus te, quia non est Deus praeter te, Domine. Hanc optandi et precandi specie prophetiam per Iesum Christum videmus impletam. Sed adversus contradictores non tanta firmitate proferuntur, quae scripta non sunt in canone Iudaeorum.

In tribus vero illis, quos Salomonis esse constat et Iudaei canonicos habent, ut ostendatur ad Christum et ecclesiam pertinere quod in eis eius modi reperitur, operosa disputatio necessaria est, quae nos ultra quam oportet, si nunc adhibetur, extendit. Tamen quod in proverbiis legitur, viros impios dicere: Abscondamus in terra virum iustum iniuste, absorbeamus vero eum tamquam infernus viventem et auferamus eius memoriam de 25 terra, possessionem eius pretiosam adprehendamus, ita obscurum est, ut de Christo et possessione eius clesia sine laboriosa expositione non possit intellegi. I al quippe aliquid etiam Dominus ipse Iesus per evangeli a parabolam ostendit dixisse malos colonos: Hic est he que illud in eodem libro, quod iam ante perstrinxim que illud in eodem libro, quod iam ante perstrinxim cum ageremus de sterili, quae peperit septem, non

<sup>6)</sup> Sap. 2, 12 sqq. 13) Eccli. 36, 1 sqq. 25) Prov—11 sqq. 30) Mt. 21, 38. 31) C. 4.

<sup>3</sup> eius R; ipsius v

de Christo et ecclesia, mox ut suerit, pronuntiatum consuevit intellegi ab eis, qui Christum sapientiam Dei esse noverunt: Sapientia aedificavit sibi domum et suffulsit columnas septem; immolavit suas victimas, miscuit in cratere vinum suum et paravit mensam suam. Misit 5 servos suos convocans cum excellenti praedicatione ad cratera dicens: Quis est insipiens? Divertat ad me. Et inopibus sensu dixit: Venite, manducate de meis panibus et bibite vinum quod miscui vobis. Hic certe agnoscimus Dei sapientiam, hoc est Verbum Patri coaeternum, in 10 utero virginali domum sibi aedificasse corpus humanum et huic, tamquam capiti membra, ecclesiam subiunxisse, martyrum victimas immolasse, mensam in vino et panibus praeparasse, ubi apparet etiam sacerdotium secundum ordinem Melchisedech, insipientes et inopes sensu vocasse, 15 quia, sicut dicit apostolus, infirma huius mundi elegit, ut confunderet fortia. Quibus tamen infirmis quod sequitur dicit: Derelinquite insipientiam, ut vivatis, et quaerite prudentiam, ut habeatis vitam. Participem autem fieri mensae illius, ipsum est incipere habere vitam. Nam et 20 in alio libro, qui vocatur ecclesiastes, ubi ait: Non est bonum homini, nisi quod manducabit et bibet, quid credibilius dicere intellegitur, quam quod ad participationem mensae huius pertinet, quam sacerdos ipse Mediator testamenti novi exhibet secundum ordinem Melchisedech de 25 corpore et sanguine suo? Id enim sacrificium successit omnibus illis sacrificiis veteris testamenti quae immolacorpore et sanguine suo? Id enim sacrificium successit omnibus illis sacrificiis veteris testamenti, quae immolabantur in umbra futuri; propter quod etiam vocem illam in psalmo tricensimo et nono eiusdem Mediatoris per prophetiam loquentis agnoscimus: Sacrificium et oblatio- 30 nem noluisti, corpus autem perfecisti mihi; quia pro illis omnibus sacrificiis et oblationibus corpus eius offertur et

<sup>9)</sup> Prov. 9, 1 sqq. 17) 1. Cor. 1, 27 sq. 19) Prov. 9, 6. 22) Eccle. 8, 15. 31) Ps. 39, 7.

<sup>7</sup> cratera R; craterem v | diuertat Rv; deu. AFefg

participantibus ministratur. Nam istum ecclesiasten in hac sententia manducandi et bibendi, quam saepe repetit plurimumque commendat, non sapere carnalis epulas voluptatis, satis illud ostendit, ubi ait: Melius est ire in domum luctus quam ire in domum potus; et paulo post: Cor, inquit, sapientium in domo luctus et cor insipientium in domo epularum. Sed illud magis commemorandum existimo de hoc libro, quod pertinet ad civitates duas, unam diaboli, alteram Christi, et earum reges diabolum et Christum: Vae tibi, terra, inquit, cuius rex adulescens, et principes tui mane comedunt. Beata tu, terra, cuius rex tuus filius ingenuorum, et principes tui terra, cuius rex tuus filius ingenuorum, et principes mi in tempore comedunt, in fortitudine, et non in confusione.

Adulescentem dixit diabolum propter stultitiam et super15 biam et temeritatem et petulantiam ceteraque vitia, quae huic aetati adsolent abundare; Christum autem filium ingenuorum, sanctorum scilicet patriarcharum, pertinentium ad liberam civitatem, ex quibus est in carne progenitus. Principes illius civitatis mane manducantes, id est ante vera est, in futuro saeculo felicitatem, festinanter beari huius saeculi celebritate cupientes; principes autem civitatis Christi tempus non fallacis beatitudinis patienter expectant. Hoc ait: In fortitudine, et non in confusione, quia non eos fallit spes, de qua dicit apostolus: Spes autem non confundit; dicit et psalmus: Etenim qui te expectant, non confundentur. Iam vero canticum canticorum spiritalis quaedam sanctarum est voluptas menterra, cuius rex tuus filius ingenuorum, et principes tui ticorum spiritalis quaedam sanctarum est voluptas mentium in coniugio illius regis et reginae civitatis, quod est 30 Christus et ecclesia. Sed haec voluptas allegoricis tegminibus involuta est, ut desideretur ardentius nudeturque iucundius, et appareat sponsus, cui dicitur in eodem can-

<sup>7)</sup> Eccle. 7, 3; 5. 13) Ib. 10, 16 sq. 26) Rom. 5, 5. 27) Ps. 24, 3.

<sup>22</sup> celeritate RAFef

: Aequitas dilexit te, et sponsa, quae ibi audit: Cari-in deliciis tuis. Tacita multa transimus cura huius is terminandi.

### CAPUT XXI.

regibus post Salomonem sive in Iuda sive in Israel. 5

Ceteri post Salomonem sive in Iuda sive in Israel. 5

Ceteri post Salomonem reges Hebraeorum vix invetur per aliqua aenigmata dictorum suorum rerumve arum, quod ad Christum et ecclesiam pertineat, proasse, sive in Iuda sive in Israel. Sic enim appellasunt illius populi partes, ex quo propter Salomonis 10 isam tempore filii eius Roboam, qui patri successit regnum, Deo vindicante divisus est. Proinde tribus m, quas accepit Hieroboam, servus Salomonis, rex eis iamaria constitutus, proprie vocabantur Israel, quamboc universi illius populi nomen esset. Duabus vero 15 ibus, Iudae scilicet et Beniamin, quae propter David, enitus regnum stirpis eius fuisset eradicatum, remannt subiacentes civitati Hierusalem, Iudae nomen fuit, ipsa erat tribus unde David. Beniamin vero tribus a ad idem regnum, sicut dixi, pertinens erat, unde 20 Saul rex ante David. Sed simul istae duae tribus, lictum est, Iuda vocabantur, et hoc nomine discerneur ab Israel, quod appellabantur proprie decem trihabentes suum regem. Nam tribus Levi, quoniam rdotalis fuit, Dei, non regum servitio mancipata, tertia 25 ma numerabatur. Ioseph quippe unus ex duodecim Israel, non unam, sicut ceteri singulas, sed duas trifecit, Ephraem et Manassen. Verum tamen etiam is Levi ad regnum Hierosolymitanum pertinebat magis, erat Dei templum, cui serviebat. Diviso igitur populo 30

<sup>1)</sup> Cant. 1, 4. 2) Cant. 7, 6. 14) 1. Reg. 12.

<sup>28</sup> manasse RF; cf. Neue I p. 608

15

primus regnavit in Hierusalem Roboam, rex Iuda, filius Salomonis, et in Samaria Hieroboam, rex Israel, serves Salomonis. Et cum voluisset Roboam tamquam tyrannidem divisae illius partis bello persequi, prohibitus est populus pugnare cum fratribus suis dicente Deo per prophetam se hoc fecisse. Unde apparuit nullum in ea re vel regis Israel vel populi fuisse peccatum, sed voluntatem Dei vindicantis impletam. Qua cognita pars utraque inter se pacata conquievit; non enim religionis, sed regni fuerat facta divisio.

## CAPUT XXII.

De Hieroboam, qui impietate idolatriae subditum sibi populum profanavit, in quo tamen non destitit Deus et prophetas inspirare et multos ab idolatriae crimine custodire.

Verum rex Israel Hieroboam mente perversa non credens Deo, quem veracem promisso sibi regno datoque probaverat, timuit ne veniendo ad templum Dei, quod erat in Hierusalem, quo secundum divinam legem sacrifi20 candi causa universae illi genti veniendum fuit, seduceretur ab eo populus et stirpi David tamquam regio semini redderetur, et instituit idolatriam in regno suo et populum Dei secum simulacrorum cultu obstrictum nefanda impietate decepit. Nec tamen omni modo cessavit Deus non solum illum regem, verum etiam successores eius et impietatis imitatores populumque ipsum arguere per prophetae. Nam ibi extiterunt et magni illi insignesque prophetae, qui etiam mirabilia multa fecerunt, Helias et Helisaeus discipulus eius; ibi etiam dicenti Heliae: Domine;

6) 1. Reg. 12, 24.

<sup>12</sup> et 14 idolatriae  $F \parallel 22$  idolatriam  $RA \parallel 26$  ipsumeius  $R \parallel 28$  Elias et Elis. v

rophetas tuos occiderunt, altaria tua suffoderunt, et go relictus sum solus, et quaerunt animam meam, re-ponsum est esse (illic) septem milia virorum, qui non urvaverunt genua contra Bahal.

## CAPUT XXIII.

5

de vario utriusque regni Hebraeorum statu, donec ambo opuli in captivitatem diverso tempore ducerentur, revocato postea Iuda in regnum suum, quod novissime in Romanorum transiit potestatem.

in Romanorum transiit potestatem.

Itemque in regno Iuda pertinente ad Hierusalem etiam 10 egum succedentium temporibus non defuerunt prophetae; icut Deo placebat eos mittere vel ad praenuntiandum, uod opus erat, vel ad corripienda peccata praecipienamque iustitiam. Nam et illic, etsi longe minus quam I Israel, tamen extiterunt reges, qui suis impietatibus 15 eum graviter offenderent et moderatis flagellis cum pollo simili plecterentur. Piorum sane regum merita ibi in parva laudantur; in Israel autem reges alios magis, ios minus, omnes tamen reprobos legimus. Utraque igir pars, sicut iubebat divina providentia vel sinebat, 20 riis et erigebatur prosperitatibus et adversitatibus preebatur, et sic adfligebatur non solum externis, verum iam inter se civilibus bellis, ut certis existentibus causis isericordia Dei vel ira patesceret, donec eius indigname crescente universa gens illa a Chaldaeis debellantizs non solum subverteretur in sedibus suis, sed etiam maxima sui parte transferretur in terras Assyriorum; tius illa pars, quae vocabatur Israel in tribubus decem; stea vero etiam Iudas, eversa Hierusalem et templo illo bilissimo; in quibus terris per annos septuaginta captisme egit otium. Post quos inde dimissa templum, quod

<sup>2) 1.</sup> Reg. 19, 10; 18.

<sup>3</sup> illic om. R | 4 contra R; ante v | Baal v

eversum fuerat, instauravit; et quamvis plurimi eius i alienigenarum degerent terris, non habuit tamen deincer duas regni partes et duos diversos in singulis partibu reges; sed in Hierusalem princeps eorum erat unus, atqu 5 ad Dei templum, quod ibi erat, omnes undique, ubicun que essent et undecumque possent, per certa tempo veniebant. Sed nec tunc eis hostes ex aliis gentibu expugnatoresque defuerunt; nam etiam Romanorum ia tributarios eos Christus invenit.

10

# CAPUT XXIV.

De prophetis, qui vel apud Iudaeos postremi fuerunt, v quos circa tempus nativitatis Christi evangelica prodit historia.

Toto autem illo tempore, ex quo redierunt de Bab lonia, post Malachiam, Aggaeum et Zachariam, qui tui prophetaverunt, et Esdram non habuerunt prophetas u que ad Salvatoris adventum, nisi alium Zachariam patre. Iohannis et Elisabeth eius uxorem, Christi nativitate ia proxima, et eo iam nato Simeonem senem et Annam v 20 duam iamque grandaevam et ipsum Iohannem novissimum qui iuvenis iam iuvenem Christum non quidem futuru praedixit, sed tamen incognitum prophetica cognition monstravit; propter quod ipse Dominus ait: Lex et prophetae usque ad Iohannem. Sed istorum quinque prophetae usque ad Iohannem. Sed istorum quinque prophetae usque ad Iohannem prophetasse invenitur. Shanc istorum prophetiam Iudaei reprobi non accipium acceperunt autem, qui ex eis innumerabiles evangel crediderunt. Tunc enim vere Israel divisus est in di 30 divisione illa, quae per Samuelem prophetam Sauli re

24) Mt. 11, 13.

<sup>25</sup> ubi] ut R

est inmutabilis praenuntiata. Malachiam vero, Aggaeum, Zachariam et Esdram etiam Iudaei reprobi in auctoritatem divinam receptos novissimos habent. Sunt enim et scripta eorum, sicut aliorum, qui in magna multitudine prophetarum perpauci ea scripserunt, quae auctoritatem 5 canonis obtinerent. De quorum praedictis, quae ad Christum ecclesiamque eius pertinent, nonnulla mihi in hoc opere video esse ponenda; quod commodius fiet adiuvante Domino sequenti libro, ne hunc tam prolixum ulterius oneremus. 10

# LIBER XVIII.

### CAPUT I.

De his, quae usque ad tempora Salvatoris decem et 15 septem voluminibus disputata sunt.

De civitatum duarum, quarum Dei una, saeculi huius est altera, in qua est, quantum ad hominum genus pertinet, etiam ista peregrina, exortu et procursu et debitis finibus me scripturum esse promisi, cum prius inimicos 20 civitatis Dei, qui conditori eius Christo deos suos praeferunt et livore sibi perniciosissimo atrociter invident Christianis, quantum me adiuvaret eius gratia, refellissem, quod voluminibus decem prioribus feci. De hac vero mea, quam modo commemoravi, tripertita promissione 25 decimum sequentibus quattuor libris ambarum est digestus exortus, deinde procursus ab homine primo usque ad diluvium libro uno, qui est huius operis quintus decimus,

<sup>3</sup> divinam R; canonicam  $v \parallel 10$  post oneremus F have praebet: contuli poena quid est prolixum ulterius quid est qui benedicat anima mea benedictus est  $\parallel$  18 nunc est v

20

atque inde usque ad Abraham rursus ambae, sicul it temporibus, ita et in nostris litteris cucurrerunt. Sed & patre Abraham usque ad regum tempus Israelitarum, ale sextum decimum volumen absolvimus, et inde usque ad 5 ipsius în carne Salvatoris adventum, quo usque septimis decimus liber tenditur, sola videtur in meo stilo cucarrisse Dei civitas; cum in hoc saeculo non sola cucurreril, sed ambae utique in genere humano, sicut ab initio, simul suo procursu tempora variaverint. Verum hor ideal 10 feci, ut prins, ex quo apertiores Dei promissiones essa coeperunt, usque ad eius ex virgine nativitatem, in qui fuerant quae primo promittebantur implenda, sine intess pellatione a contrario alterius civitatis ista, quae Dei esta procurrens distinctius appareret; quamvis usque ad revels 15 tionem testamenti novi non in lumine, sed in umbra cal currerit. Nunc ergo, quod intermiseram, video esse 🔝 ciendum, ut ex Abrahae temporibus quo modo etiam ille cucurrerit, quantum satis videtur, adtingam, ut ambae it ter se possint consideratione legentium comparari.

#### CAPUT II.

De terrenae civitatis regibus atque temporibus, quibus ab exortu Abrahae sanctorum tempora supputata conveniunt.

Societas igitur usquequaque mortalium diffusa per terras et in locorum quantislibet diversitatibus unius ta men eiusdemque naturae quadam communione devinct utilitates et cupiditates suas quibusque sectantibus, dur id quod appetitur aut nemini aut non omnibus sufficit quia non est id ipsum, adversus se ipsam plerumque divisor ditur, et pars partem, quae praevalet, opprimit. Victric enim victa succumbit, dominationi scilicet vel etiam liberati qualemcumque pacem praeferens ac salutem, ita u

<sup>5</sup> dec. sept. v

magnae fuerint admirationi, qui perire quam servire maluerunt. Nam in omnibus fere gentibus quodam modo vox naturae ista personuit, ut subiugari victoribus mallent, quibus contigit vinci, qnam bellica omnifariam vastatione deleri. Hinc factum est, ut non sine Dei providentia, 5 in cuius potestate est, ut quisque bello aut subiugetur aut subiuget, quidam essent regnis praediti, quidam regnantibus subditi. Sed inter plurima regna terrarum, in quae terrenae utilitatis vel cupiditatis est divisa societas (quam civitatem mundi huius universali vocabulo nuncu-10 pamus), duo regna cernimus longe ceteris provenisse clariora, Assyriorum primum, deinde Romanorum, ut temporibus, ita locis inter se ordinata atque distincta. Nam quo modo illud prius, hoc posterius: eo modo illud in Oriente, hoc in Occidente surrexit; denique in illius fine 15 huius initium confestim fuit. Regna cetera ceterosque reges velut adpendices istorum dixerim.

Ninus ergo iam secundus rex erat Assyriorum, qui patri suo Belo successerat, regni illius primo regi, quando in terra Chaldaeorum natus est Abraham. Erat etiam 20 tempore illo regnum Sicyoniorum admodum parvum, a quo ille undecumque doctissimus Marcus Varro scribens de gente populi Romani, velut antiquo tempore, exorsus est. Ab his enim Sicyoniorum regibus ad Athenienses pervenit, a quibus ad Latinos, inde Romanos. Sed ante 25 conditam Romam in comparatione regni Assyriorum peretigua ista memorantur; quamvis Athenienses in Graecia plurimum claruisse fateatur etiam Sallustius Romanus historicus; plus tamen fama quam re ipsa. Nam loquens de illis: Atheniensem inquit res gestae sicuti ego ex-30

historicus; plus tamen fama quam re ipsa. Nam loquens de illis: "Atheniensium, inquit, res gestae, sicuti ego ex- 30 istimo, satis amplae magnificaeque fuere; verum aliquanto minores tamen, quam fama feruntur. Sed quia provenere ibi scriptorum magna ingenia, per terrarum orbem Atheniensium facta pro maximis celebrantur. Ita eorum qui

<sup>8</sup> personuit om.  $R^1 \parallel 4$  omnifariam Rgv; omnifaria AF  $\parallel$  25 Rom. RA (vol. I, 402, 29); ad Rom. v

AUG. DE CIV. DEI. II.

fecere virtus tanta habetur, quantum eam verbis potuere extollere praeclara ingenia." Accedit huic civitati non parva etiam ex litteris et philosophis gloria, quod ibi potissimum talia studia viguerunt. Nam quantum adtinet ad imperium, nullum maius primis temporibus quam Assyriorum fuit, nec tam longe lateque diffusum, quippe ubi Ninus rex, Beli filius, universam Asiam, quae totius orbis ad numerum partium tertia dicitur, ad magnitudinem vero dimidia reperitur, usque ad Libyae fines subegisse traditur. Solis quippe Indis in partibus Orientis non dominabatur, quos tamen eo defuncto Samiramis uxor eius est adgressa bellando. Ita factum est, ut, quicumque in illis terris populi sive reges erant, Assyriorum regno dicionique parerent et quidquid imperaretur efficerent. Abratam igitur in eo regno apud Chaldaeos Nini temporibus natus est. Sed quoniam res Graecae multo sunt nobis quam Assyriae notiores, et per Graecos ad Latinos ac natus est. Sed quoniam res Graecae multo sunt nobis quam Assyriae notiores, et per Graecos ad Latinos ac deinde ad Romanos, qui etiam ipsi Latini sunt, temporum seriem deduxerunt qui gentem populi Romani in originis 20 eius antiquitate rimati sunt: ob hoc debemus, ubi opus est, Assyrios nominare reges, ut appareat quem ad modum Babylonia, quasi prima Roma, cum peregrina in hoc mundo Dei civitate procurrat; res autem, quas propter comparationem civitatis utriusque, terrenae scilicet et cae-25 lestis, huic operi oportet inserere, magis ex Graecis et Latinis, ubi et ipsa Roma quasi secunda Babylonia est, debemus adsumere debemus adsumere.

Quando ergo natus est Abraham, secundi reges erant apud Assyrios Ninus, apud Sicyonios Europs; primi autem 30 illic Belus, hic Aegialeus fuerunt. Cum vero egresso Abraham de Babylonia promisit ei Deus ex illo magnam gentem futuram et in eius semine omnium gentium bene-

<sup>2)</sup> Cat. 8.

<sup>11</sup> samiramis mss et sic constanter; Sem. v | 18 deinde etiam ad A | 21 nominare R; memorare v

ictionem, Assyrii quartum regem habebant, Sicyonii quinum; apud illos enim regnabat filius Nini post matrem amiramidem, quae ab illo interfecta perhibetur, ausa lium mater incestare concubitu. Hanc putant nonnulli condidisse Babylonem, quam quidem potuit instaurare. 5 luando autem vel quo modo condita fuerit, in sexto decimo libro diximus. Filium porro Nini et Samiramidis, qui matri successit in regnum, quidam etiam ipsum Ninum, quidam vero derivato a patre vocabulo Ninyan vocant. Sicyoniorum autem regnum tunc tenebat Telxion. 10 Quo regnante usque adeo ibi mitia et laeta tempora fuerunt, ut eum defunctum velut deum colerent sacrificando et ludos celebrando, quos ei primitus institutos ferunt.

### CAPUT III.

Quibus regnantibus apud Assyrios atque Sicyonios Abra- 15 hae centenario Isaac de promissione sit natus, vel ipsi Isaac sexagenario Esau et Iacob gemini de Rebecca sint editi.

Huius temporibus etiam Isaac ex promissione Dei natus est centenario patri filius Abrahae de Sarra con-20 iuge, quae sterilis et anus iam spem prolis amiserat. Tunc et Assyriis quintus erat rex Arrius. Ipsi vero Isaac sexagenario nati sunt gemini, Esau et Iacob, quos ei Rebecca uxor peperit, avo eorum Abraham adhuc vivente et centum sexaginta aetatis annos agente, qui ex-25 pletis centum septuaginta quinque defunctus est, regnanlibus apud Assyrios Xerse illo antiquiore, qui etiam Baleus vocabatur, et apud Sicyonios Thuriaco, quem quidam Thurimachum scribunt, septimis regibus. Regnum autem

<sup>7)</sup> C. 4.

<sup>9</sup> ninyam  $R \parallel 10$  telsyon  $A \parallel 27$  xerse RAF; Xerxe  $v \parallel 29$  hyriaco . . thyrimacum RA

Argivorum simul cum Abrahae nepotibus ortum est, ubi primus regnavit Inachus. Sane, quod praetereundum non fuit, etiam apud sepulcrum septimi sui regis Thuriaci sacrificare Sicyonios solere Varro refert. Regnantibus porro octavis regibus, Armamitre Assyriorum, Sicyoniorum Leucippo et primo Argivorum Inacho Deus locutus est ad Isaac atque ipsi quoque eadem, quae patri eius, duo illa promisit, semini scilicet eius terram Chanaan et in eius semine benedictionem cunctarum gentium. Haec oipsa promissa sunt etiam filio eius, nepoti Abrahae, qui est appellatus primo Iacob, post Israel, cum iam Belocus rex nonus Assyriae et Phoroneus Inachi filius secundus regnaret Argivis, Leucippo adhuc apud Sicyonios permanente. His temporibus Graecia sub Phoroneo Argolico 15 rege legum et iudiciorum quibusdam clarior facta est institutis. Phegous tamen frater huius Phoronei iunior cum esset mortuus, ad eius sepulcrum templum est constitutum, in quo coleretur ut Deus et ei boves immolarentur. Credo honore tanto ideo dignum putarunt, 20 quia in regni sui parte (pater quippe loca ambobus distribuerat, in quibus eo vivente regnarent) iste sacella constituerat ad colendos deos et docuerat observari tempora per menses atque annos, quid eorum quatenus metirentur atque numerarent. Haec in eo nova mirantes 25 rudes adhuc homines morte obita deum esse factum sive opinati sunt sive voluerunt. Nam et Io filia Inachi fuisse perhibetur, quae postea Isis appellata ut magna dea culta est in Aegypto; quamvis alii scribant eam ex Aethiopia in Aegyptum venisse reginam, et quod late iusteque imbunc honorem illi habitum esse divinum, postea quantibi mortua est, et tantum honorem, ut capitali criminatus fieret, si quis eam fuisse hominem diceret.

<sup>12</sup> assyriae RA; Assyriis v

#### CAPUT IV.

De temporibus Iacob et filii eius Ioseph.

Regnantibus Assyriorum decimo rege Baleo et Sicyoniorum nono Messapo, qui etiam Cephisos a quibusdam traditur (si tamen duorum nominum homo unus fuit ac 5 non potius alterum pro altero putaverunt fuisse hominem, qui in suis posuerunt scriptis alterum nomen), cum rex Argivorum tertius Apis esset, mortuus est Isaac annorum centum octoginta et reliquit geminos suos annorum centum et viginti; quorum minor Iacob pertinens ad civita- 10 tem Dei, de qua scribimus, maiore utique reprobato, habebat duodecim filios, quorum illum, qui vocabatur Ioseph, mercatoribus in Aegyptum transeuntibus fratres adhuc Isaac avo eorum vivente vendiderant. Stetit autem ante Isaac avo eorum vivente vendiderant. Stetit autem ante Pharaonem Ioseph, quando ex humilitate, quam pertulit, 15 sublimatus est, cum triginta esset annorum; quoniam somnia regis divine interpretatus praenuntiavit septem ubertatis annos futuros, quorum abundantiam praepollentem consequentes alii septem steriles fuerant consumpturi, et ob hoc eum rex praefecerat Aegypto de carcere libera-20 tum, quo eum coniecerat integritas castitatis, quam fortiter servans male amanti dominae et male credulo domino mentiturae veste etiam derelicta de manibus adtrahentis aufugiens non consensit ad stuprum. Secundo autem anno septem annorum sterilium Iacob in Aegyptum cum 25 suis omnibus venit ad filium, agens annos centum et triginta, sicut interroganti regi ipse respondit, cum Ioseph ageret triginta et novem, ad triginta scilicet, quos agebat, quando a rege honoratus est, additis septem ubertatis et duobus famis. 30

<sup>27)</sup> Gen. 47, 9.

<sup>4</sup> messappo AF; missappho R  $\parallel$  cephissos R  $\parallel$  14 uendiderunt A

### CAPUT V.

De Api rege Argivorum, quem Aegyptii Serapim nominatum divino honore coluerunt.

His temporibus rex Argivorum Apis navibus trans-5 vectus in Aegyptum, cum ibi mortuus fuisset, factus est Serapis omnium maximus Aegyptiorum deus. Nominis autem huius, cur non Apis etiam post mortem, sed Serapis appellatus sit, facillimam rationem Varro reddidit—Quia enim arca, in qua mortuus ponitur, quod omness 10 iam sarcophagum vocant,  $\sigma o \rho \delta s$  dicitur Graece, et ibi eum 10 iam sarcophagum vocant,  $\sigma o \rho o c$  dicitur Graece, et ibi eum venerari sepultum coeperant, priusquam templum eius esset extructum: velut soros et Apis Sorapis primo, deinde una littera, ut fieri adsolet, commutata Serapis dictus est. Et constitutum est etiam de illo, ut, quisquis eum hominem fuisse dixisset, capitalem penderet poenam. Et quoniam fere in omnibus templis, ubi colebantur Isis et Serapis, erat etiam simulacrum, quod digito labiis inpresso admonere videretur, ut silentium fieret: hoc significare idem Varro existimat, ut homines eos fuisse taceretur.

20 Ille autem bos, quem mirabili vanitate decepta Aegyptus in eius honorem deliciis affluentibus alebat, quoniam eum sine sarcophago vivum venerabantur, Apis, non Serapis vocabatur. Quo bove mortuo quoniam quaerebatur et reperiebatur vitulus coloris eiusdem, hoc est albis quibus-25 dam maculis similiter insignitus, mirum quiddam et divinitus sibi procuratum esse credebant. Non enim magnum erat daemonibus ad eos decipiendos phantasiam talis tauri, quam sola cerneret, ostentare vaccae concipienti tauri, quam sola cerneret, ostentare vaccae concipienti atque praegnanti, unde libido matris adtraheret, quod in 30 eius fetu iam corporaliter appareret; sicut Iacob de virgis variatis, ut oves et caprae variae nascerentur, effecit. Quod enim homines coloribus et corporibus veris, hoc

<sup>31)</sup> Gen. 30, 37 sqq.

daemones figuris fictis facillime possunt animalibus concipientibus exhibere.

# CAPUT VI.

Quo regnante apud Argivos quove apud Assyrios Iacob in Aegypto sit mortuus.

Apis ergo rex, non Aegyptiorum, sed Argivorum, mortuus est in Aegypto. Huic filius Argus successit in regnum, ex cuius nomine et Argi et ex hoc Argivi appellati sunt; superioribus autem regibus nondum vel locus vel gens habebat hoc nomen. Hoc regnante apud Argi- 10 vos et apud Sicyonios Erato, apud Assyrios vero adhuc manente Baleo mortuus est Iacob in Aegypto annorum centum quadraginta septem, cum moriturus filios suos et nepotes ex Ioseph benedixisset Christumque apertissime prophetasset, dicens in benedictione Iudae: Non deficiet 15 princeps ex Iuda et dux de femoribus eius, donec veniant quae reposita sunt ei; et ipse expectatio gentium. Regnante Argo suis coepit uti frugibus Graecia et habere segetes in agricultura, delatis aliunde seminibus. Argus quoque post obitum deus haberi coepit, templo et sacri- 20 sciis honoratus. Qui honor eo regnante ante illum delatus est homini privato et fulminato cuidam Homogyro, eo quod primus ad aratrum boves iunxerit.

# CAPUT VII.

Quorum regum tempore Ioseph in Aegypto defunctus sit. 25

Regnantibus Assyriorum duodecimo Mamytho et undecimo Sicyoniorum Plemmeo et Argis adhuc manente

17) Gen. 49, 10.

<sup>10</sup> Hoc ergo  $v \parallel 27$  plemmeo mss ( $\Pi \lambda \eta \mu \mu \epsilon \dot{v} \varsigma$ , Euseb. Chron. ed. Schoene, append. IV); Plemnaeo v

Argo mortuus est Ioseph in Aegypto annorum cenum decem. Post cuius mortem populus Dei mirabiliter crescens mansit in Aegypto centum quadraginta quinque annos, tranquille prius, donec morerentur quibus foseph notus fuit; deinde quia invidebatur incrementis eius erantque suspecta: quo usque inde liberaretur, persecutionibus (inter quas tamen divinitus fecundata multiplicatione crescebat) et laboribus premebatur intolerabilis servitutis. In Assyria vero et Graecia per idem tempus 10 regna eadem permanebant.

#### CAPUT VIII.

Quorum regum aetate Moyses natus sit, et quorum deorum eisdem temporibus sit orta religio.

Cum ergo regnaret Assyriis quartus decimus Saphrus 15 et Sicyoniis duodecimus Orthopolis et Criasus quintus Argivis, natus est in Aegypto Moyses, per quem populus Dei de servitute Aegyptia liberatus est, in qua eum ad desiderandum sui Creatoris auxilium sic exerceri oporte bat. Regnantibus memoratis regibus fuisse a quibusdam 20 creditur Prometheus, quem propterea ferunt de luto formasse homines, quia optimus sapientiae doctor fuisse perhibetur; nec tamen ostenditur, qui eius temporibus fuerint sapientes. Frater eius Atlans magnus fuisse astrologue dicitur; unde occasionem fabula invenit, ut eum caelum 25 portare confingeret; quamvis mons eius nomine nuncupetur, cuius altitudine potius caeli portatio in opinionem vulgi venisse videatur. Multa quoque alia ex illis ic Graecia temporibus confingi fabulosa coeperunt; sed usque ad Cecropem regem Atheniensium, quo regnante eadem 30 civitas etiam tale nomen accepit, et quo regnante Deus per Moysen eduxit ex Aegypto populum suum, relati sunt in deorum numerum aliquot mortui caeca et vana con-

<sup>2</sup> et decem v | 23 atlans mss; Atlas v

suctudine ac superstitione Graecorum. In quibus Criasi regis coniux Melantomice et Phorbas filius eorum, qui post patrem rex Argivorum sextus fuit, et septimi regis Triopae filius lasus et rex nonus Sthenelas sive Stheneleus sive Sthenelus, varie quippe in diversis auctoribus 5 invenitur. His temporibus etiam Mercurius fuisse perhibetur, nepos Atlantis ex Maia filia, quod vulgatiores etiam litterae personant. Multarum autem artium peritus claruit, quas et hominibus tradidit; quo merito eum post mortem deum esse voluerunt sive etiam crediderunt. Poste- 16 rior fuisse Hercules dicitur, ad ea tamen tempora pertinens Argivorum; quamvis nonnulli eum Mercurio praeferant tempore, quos falli existimo. Sed quolibet tempore nati sint, constat inter historicos graves, qui haec antiqua litteris mandaverunt, ambos homines fuisse, et quod 16 mortalibus ad istam vitam commodius ducendam beneficia multa contulerint, honores ab eis meruisse divinos. Minerva vero longe his antiquior; nam temporibus Ogygi ad lacum, qui Tritonis dicitur, virginali apparuisse fertur aetate, unde et Tritonia nuncupata est; multorum sane 20 operum inventrix et tanto proclivius dea credita, quanto minus origo eius innotuit. Quod enim de capite Iovis Data canitur, poetis et fabulis, non historiae rebusque gestis est adplicandum. Quamquam Ogygus ipse quando werit, cuius temporibus etiam diluvium magnum factum 25 est, non illud maximum, quo nulli homines evaserunt, nisi qui in arca esse potuerunt, quod gentium nec Graeca aec Latina novit historia, sed tamen maius quam postea tempore Deucalionis fuit, inter scriptores historiae non convenit. Nam Varro inde exorsus est librum, cuius 30 mentionem superius feci, et nihil sibi, ex quo perveniat es Romanas, proponit antiquius quam Ogygi diluvium, boc est Ogygi factum temporibus. Nostri autem qui chronica scripserunt, prius Eusebius, post Hieronymus,

<sup>24</sup> ogygus 2888; Ogygina v

qui utique praecedentes aliquos historicos in hac opinione secuti sunt, post annos amplius quam trecentos iam secundo Argivorum Phoroneo rege regnante Ogygi diluvium fuisse commemorant. Sed quolibet tempore fuerit, iam tamen Minerva tamquam dea colebatur regnante Atheniensibus Cecrope, sub quo rege etiam ipsam vel instauratam ferunt vel conditam civitatem.

### CAPUT IX.

Quando Atheniensium civitas sit condita, et quam causum 10 nominis eius Varro perhibeat.

Nam ut Athenae vocarentur, quod certe nomen a Minerva est, quae Graece Adnvā dicitur, hanc causam Varro indicat. Cum apparuisset illic repente olivae arbor et alio loco aqua erupisset, regem prodigia ista moverunt, 15 et misit ad Apollinem Delphicum sciscitatum quid intellegendum esset quidve faciendum. Ille respondit, quod olea Minervam significaret, unda Neptunum, et quod esset in civium potestate, ex cuius potius nomine duorum deorum, quorum illa signa essent, civitas vocaretur. Isto Cecrops oraculo accepto cives omnes utriusque sexus (mos enim tunc in eisdem locis erat, ut etiam feminae publicis consultationibus interessent) ad ferendum suffragium convocavit. Consulta igitur multitudine mares pro Neptuno, feminae pro Minerva tulere sententias, et quia una plus inventa est feminarum, Minerva vicit. Tunc Neptunus iratus marinis fluctibus exaestuantibus terras Atheniensium populatus est; quoniam spargere latius quaslibet sium populatus est; quoniam spargere latius quaslibet aquas difficile daemonibus non est. Cuius ut iracundia placaretur, triplici supplicio dicit idem auctor ab Athesiensibus affectas esse mulieres, ut nulla ulterius ferrent suffragia, ut nullus nascentium maternum nomen acciperet, ut ne quis eas Athenaeas vocaret. Ita illa civitas,

<sup>18</sup> ex om. R1; cf. 263, 8; 264, 25; 268, 13; 282, 24; 27

15

mater aut nutrix liberalium doctrinarum et tot tantorumque philosophorum, qua nihil habuit Graecia clarius atque
nebilius, ludificantibus daemonibus de lite deorum suorum, maris et feminae, et de victoria per feminas feminae Athenas nomen accepit, et a victo laesa ipsam victri5 cis victoriam punire compulsa est, plus aquas Neptuni
quam Minervae arma formidans. Nam in mulieribus, quae
sic punitae sunt, et Minerva quae vicerat victa est; nec
adfuit suffragatricibus suis, ut suffragiorum deinceps perdita potestate et alienatis filiis a nominibus matrum 10
Athenaeas saltem vocari liceret et eius deae mereri vocabulum, quam viri dei victricem fecerant ferendo suffragium.
Quae et quanta hinc dici possent, nisi sermo ad alia properaret!

#### CAPUT X.

Quid Varro tradat de nuncupatione Areopagi et de diluvio Deucalionis.

Lt tamen Marcus Varro non vult fabulosis adversus deos fidem adhibere figmentis, ne de maiestatis eorum distitate indignum aliquid sentiat. Et ideo nec Areon 20 Pagon, ubi cum Atheniensibus Paulus apostolus disputavit, ex quo loco Areopagitae appellati sunt curiales urbis eiusdem, vult inde accepisse nomen, quod Mars, qui Graece Aops dicitur, cum homicidii crimine reus fieret, iudicantibus duodecim diis in eo pago sex sententiis absolutus 25 est (quia ubi paris numeri sententiae fuissent, praeponi absolutio damnationi solebat); sed contra istam, quae multo amplius est celebrata, opinionem aliam quandam de obscurarum notitia litterarum causam nominis huius conatur astruere, ne Areon pagon Athenienses de nomine 30

21) Act. 17.

<sup>1</sup> aut mss; ac v | 18 et tamen mss; Attamen v | 20 et 30 areon pagon mss; Areopagon v

Martis et pagi quasi Martis pagum nominasse credante, in iniuriam videlicet numinum, a quibus litigia vel indicia existimat aliena; non minus hoc, quod de Marte dicite, falsum esse adseverans, quam illud quod de tribus des bus, Iunone scilicet et Minerva et Venere, quae pro male aureo adipiscendo apud iudicem Paridem de pulchritudinis excellentia certasse narrantur et ad placandos ludis deos, qui delectantur seu veris seu falsis istis criminibus suis, inter theatricos plausus cantantur atque saltanter. 10 Haec Varro non credit, ne deorum naturae seu moribus credat incongrua; et tamen non fabulosam, sed historicam rationem de Athenarum vocabulo reddens tantam Neptuni et Minervae litem suis litteris inserit de coius Neptuni et Minervae litem suis litteris inserit, de cuius nomine potius illa civitas vocaretur, ut, cum prodigiorum 15 ostentatione contenderent, inter eos iudicare nec Apollo consultus auderet, sed deorum iurgium finiendum, sicut memoratarum trium dearum ad Paridem Iuppiter, ita et iste ad homines mitteret, ubi vinceret Minerva suffragii et in poena suarum suffragatricium vinceretur, quae i 20 adversariis suis viris obtinere Athenas potuit, et amica suare feminas Athenasas bahara non potuit. His tempera suas feminas Athenaeas habere non potuit. His temporious, ut Varro scribit, regnante Atheniensibus Cranao, successore Cecropis, ut autem nostri Eusebius et Hierony mus, adhuc eodem Cecrope permanente, diluvium fuit, quo appellatum est Deucalionis, eo quod ipse regnabat in earum terrarum partibus, ubi maxime factum est. Howattem diluvium nequaquam ad Aegyptum atque ad eiuse risina parametri. vicina pervenit.

# CAPUT XI.

80 Quo tempore Moyses populum de Aegypto eduxerit, et de lesu Nave, qui eidem successit, quorum regum aetate sit mortuus.

Eduxit ergo Moyses ex Aegypto populum Dei novissimo tempore Cecropis Atheniensium regis, cum apud Assyrios regnaret Ascatades, apud Sicyonios Marathus, apud Argivos Triopas. Educto autem populo in monte Sina divinitus acceptam tradidit legem, quod vetus dicitur testamentum, quia promissiones terrenas habet, et per Iesum Christum futurum fuerat testamentum novum, quo regnum 5 caelorum promitteretur. Hunc enim ordinem servari oportebat, sicut in uno quoque homine, qui in Deum proficit, id agitur, quod ait apostolus, ut non sit prius quod spiritale est; sed quod animale, postea spiritale; quoniam sicut dicit et verum est, primus homo de terra, terrenus; 10 secundus homo de caelo. Rexit autem populum Moyses per annos quadraginta in deserto et mortuus est annorum centum et viginti, cum Christum etiam ipse prophetasset per figuras observationum carnalium in tabernaculo et sacerdotio et sacrificiis aliisque mysticis plurimisque 15 mandatis. Moysi successit Iesus Nave et in terra promissionis introductum populum conlocavit ex auctoritate divina debellatis gentibus, a quibus eadem loca tenebantur. Qui cum populum rexisset post mortem Moysi viginti et septem annos, etiam ipse defunctus est regnante 20 apud Assyrios octavo decimo Amynta, apud Sicyonios sexto decimo Corace, apud Argivos decimo Danao, apud Athenienses quarto Erichthonio.

# CAPUT XII.

De sacris falsorum deorum, quae reges Graeciae illis 25 temporibus instituerunt, quae ab exitu Israel ex Aegypto usque ad obitum Iesu Nave dinumerantur.

Per haec tempora, id est ab exitu Israel ex Aegypto usque ad mortem Iesu Nave, per quem populus idem ter-

11) 1. Cor. 15, 46 sq.

<sup>1</sup> maratheus A | 11 de caelo Reg (vol. I, 598, 16); de caelo caelestis Av. | 16 terra R; terram Av

ram promissionis accepit, sacra sunt instituta diis bisis a regibus Graeciae, quae memoriam diluvii et ab en liberationis hominum vitaeque tunc aerumnosae modo al alta, modo ad plana migrantium sollemni celebritate revo-5 carunt. Nam et Lupercorum per sacram viam ascensum atque descensum sic interpretantur, ut ab eis significan dicant homines, qui propter aquae inundationem summi montium petiverunt et rursus eadem residente ad ima redierunt. His temporibus Dionysum, qui etiam Liber 10 pater dictus est et post mortem deus habitus, vitem ferunt ostendisse in Attica terra hospiti suo. Tunc Apollini Delphico instituti sunt ludi musici, ut placaretur ira eus qua putabant adflictas esse sterilitate Graeciae regiones quia non defenderint templum eius, quod rex Danaus 15 cum easdem terras bello invasisset, incendit. Hos auter ludos ut instituerent, oraculo sunt eius admoniti. In Abtica vero rex Erichthonius ei ludos primus instituit, net ei tantum, sed etiam Minervae, ubi praemium victoribus oleum ponebatur, quod eius fructus inventricem Miner 20 vam, sicut vini Liberum tradunt. Per eos annos a rege Xantho Cretensium, cuius apud alios aliud nomen invenimus, rapta perhibetur Europa, et inde geniti Rhadaman thus, Sarpedon et Minos, quos magis ex eadem muliere filios Iovis esse vulgatum est. Sed talium deorum cul-26 tores illud, quod de rege Cretensium diximus, historicae veritati, hoc autem, quod de love poetae cantant, theatre concrepant, populi celebrant, vanitati deputant fabularun ut esset unde ludi sierent placandis numinibus etiam sal sis eorum criminibus. His temporibus Hercules in Syria 80 clarus habebatur; sed nimirum alius, non ille, de quo supra locuti sumus. Secretiore quippe historia plures fuisse dicuntur et Liberi patres et Hercules. Hunc sand Herculem, cuius ingentia duodecim facta numerant, interquae Antaei Afri necem non commemorant, quod ea res

<sup>1</sup> promiss. RA; repromiss. v | 9 dionysium mes

ad alterum Herculem pertinet, in Oeta monte a se ipso incensum produnt suis litteris, cum ea virtute, qua multa subegerat, morbum tamen, quo languebat, sustinere non posset. Illo tempore vel rex vel potius tyrannus Busiris suis diis suos hospites immolabat, quem filium perhibent 5 suisse Neptuni ex matre Libya, filia Epaphi. Verum non credatur hoc stuprum perpetrasse Neptunus, ne dii accusentur; sed poetis et theatris ista tribuantur, ut sit unde placentur. Erichthonii regis Atheniensium, cuius novissimis annis Iesus Nave mortuus reperitur, Vulcanus 10 et Minerva parentes suisse dicuntur. Sed quoniam Minervam virginem volunt, in amborum contentione Vulcanum commotum essudisse aiunt semen in terram atque inde homini nato ob eam causam tale inditum nomen. Graeca enim lingua žois contentio, nomen est, ex quibus 15 homini nato ob eam causam tale inditum nomen. Graeca enim lingua Equs contentio, xoùv terra est, ex quibus 15 duobus compositum vocabulum est Erichthonius. Verum, quod fatendum est, refellunt et a suis diis repellunt ista doctiores, qui hanc opinionem fabulosam hinc exortam ferunt, quia in templo Vulcani et Minervae, quod ambo unum habebant Athenis, expositus inventus est puer dra-20 cone involutus, qui eum significavit magnum futurum et propter commune templum, cum essent parentes eius ignoti, Vulcani et Minervae dictum esse filium. Nominis tamen eius originem fabula illa potius quam ista designat historia. Sed quid ad nos? Hoc in veracibus libris 25 homines instruat religiosos, illud in fallacibus ludis daemones delectet inpuros; quos tamen illi religiosi tamquam deos colunt, et cum de illis haec negant, ab omni eos crimine purgare non possunt, quoniam ludos eis poscentibus exhibent, ubi turpiter aguntur, quae velut sapien-30 ter negantur, et his falsis ac turpibus dii placantur, ubi etsi fabula cantat crimen numinum falsum, delectari tamen falso crimine crimen est verum. falso crimine crimen est verum.

<sup>2</sup> multa RAF; monstra v | 15 cthon RA; et γδών v

# CAPUT XIII.

TITLE.

MX !

n ir

7

TEP (

12

726

ro(

igi

þ

D

nt

re

k

E

Qualium fabularum figmenta exorta sint eo tempore, quo Hebraeis iudices praeesse coeperunt.

Post mortem Iesu Nave populus Dei iudices habuit, 5 quibus temporibus alternaverunt apud eos et humilitates laborum pro eorum peccatis, et prosperitates consolationum propter miserationem Dei. His temporibus fabule fictae sunt de Triptolemo, quod iubente Cerere anguibus portatus alitibus indigentibus terris frumenta volando con-10 tulerit; de Minotauro, quod bestia fuerit inclusa Labyrinthe, quo cum intrassent homines, inextricabili errore inde exire non poterant; de Centauris, quod equorum hominumque fuerit natura coniuncta; de Cerbero, quod sit triceps inferorum canis; de Phryxo et Helle eius sorore, quol 15 vecti ariete volaverint; de Gorgone, quod fuerit crinita serpentibus et aspicientes convertebat in lapides; de Bellerophonte, quod equo pinnis volante sit vectus, qui equus Pegasus dictus est; de Amphione, quod citharae suavitate lapides mulserit et adtraxerit; de fabro Daedalo et eins 20 Icaro filio, quod sibi coaptatis pinnis volaverint; de Oedipo, quod monstrum quoddam, quae Sphinga dicebatu humana facie quadrupedem, soluta quae ab illa proport soleret velut insolubili quaestione suo praecipitio perir compulerit; de Antaeo, quem necavit Hercules, quod filius s 25 terrae fuerit, propter quod cadens in terram fortior so leret adsurgere; et si qua forte alia praetermisi. Ha fabulae bellum ad usque Troianum, ubi secundum librum Marcus Varro de populi Romani gente finivit, ex occasionhistoriarum, quae res veraciter gestas continent, ita sun 30 ingeniis hominum sictae, ut non sint opprobriis numinum adfixae. Porro autem quicumque finxerunt a love a

<sup>19</sup> eius icaro mss ed. Par. (cf. c. 21 ab eius Acca uxore) ; icaro eius edd. rell. || 25 soleret R; solet A; solebat Fv

stuprum raptum pulcherrimum puerum Ganymedem, quod nefas rex Tantalus fecit et Iovi fabula tribuit, vel Danaes Per imbrem aureum adpetisse concubitum, ubi intellegitur pudicitia mulieris auro fuisse corrupta, quae illis temporibus vel facta vel ficta sunt, aut facta ab aliis et ficta de Iove, dici non potest quantum mali de hominum praesumpserint cordibus, quod possent ista patienter ferre mendacia, quae tamen etiam libenter amplexi sunt. Qui utique quanto devotius Iovem colunt, tanto eos, qui haec (de ilio) dicere ausi sunt, severius punire debuerunt. 10 Nunc vero non solum eis, qui ista finxerunt, irati non sunt, sed ut talia figmenta etiam in theatris agerent, ipsos deos potius iratos habere timuerunt. His temporibus Latona Apollinem peperit, non illum, cuius oracula solere consuli superius loquebamur, sed illum, qui cum 15 Hercule servivit Admeto; qui tamen sic est deus creditus, ut plurimi ac paene omnes unum eundemque Apollinem fuisse opinentur. Tunc et Liber pater bellavit in India, qui multas habuit in exercitu feminas, quae Bacchae appellatae sunt, non tam virtute nobiles quam furore. 20 Aliqui sane et victum scribunt istum Liberum et vinctum; nonnulli et occisum in pugna a Perseo, nec ubi fuerit sepultus tacent; et tamen eius velut dei nomine per inmundos daemones Bacchanalia sacra vel potius sacrilegia sunt instituta, de quorum rabiosa turpitudine post tam multos annos sic senatus erubuit, ut in urbe Roma esse prohiberet. Per ea tempora Perseus et uxor eius Andromeda postea quam sunt mortui, sic eos in caelum receptos esse crediderunt, ut imagines eorum stellis designare eorumque appellare nominibus non erubescerent, 30 non timerent. non timerent.

<sup>10</sup> de illo om. R

#### CAPUT XIV.

#### De theologis poetis.

Per idem temporis intervallum extiterunt poetae, 🦞 etiam theologi dicerentur, quoniam de diis carmina face 5 bant, sed talibus diis, qui licet magni homines, tarre homines fuerunt aut mundi huius, quem verus Deus cit, elementa sunt aut in principatibus et potestati pro voluntate Creatoris et suis meritis ordinati, et quid de uno vero Deo inter multa vana et salsa ces 10 nerint, colendo cum illo alios, qui dii non sunt, eiscal exhibendo famulatum, qui uni tantum debetur Deo, non utique rite servierunt nec a fabuloso deorum suorum decore etiam ipsi se abstinere potuerunt -- Orphe Musaeus, Linus. Verum isti theologi deos coluerunt, n 15 pro diis culti sunt; quamvis Orpheum nescio quo model infernis sacris vel potius sacrilegiis praeficere soleat civi tas impiorum Uxor autem regis Athamantis, quae vocas batur Ino, et eius filius Melicertes praecipitio spontane in mari perierunt et opinione hominum in deos relati 20 sunt, sicut alii homines corum temporum, Castor et Pollux. Illam sane Melicertis matrem Leucothean Graeci. Matutam Latini vocaverunt, utrique tamen putantes deam

#### CAPUT XV.

De occasu regni Argivorum, quo tempore apud Lauren-25 les Picus Saturni filius regnum patris primus accepit.

Per ea tempora regnum finitum est Argivorum, translatum ad Mycenas, unde fuit Agamemnon, et exortum est regnum Laurentum, ubi Saturni filius Picus regnum primus accepit, indicante apud Hebraeos femina Debbora;

29) Indic, 5

<sup>9</sup> cecinerint R; cecinerunt Ar I 17 adamantis mas

15

ed per illam Dei spiritus id agebat; nam etiam prophessa erat, cuius prophetia minus aperta est, quam ut ssimus eam sine diuturna expositione de Christo deponstrare prolatam. Iam ergo regnabant Laurentes utie in Italia, ex quibus evidentior ducitur origo Romana 5 st Graecos; et tamen adhuc regnum Assyrium permebat, ubi erat rex vicensimus tertius Lampares, cum imus Laurentum Picus esse coepisset. De huius Pici tre Saturno viderint quid sentiant talium deorum culres, qui negant hominem fuisse; de quo et alii scripse- 10 nt, quod ante Picum filium suum in Italia ipse regnarit, et Vergilius notioribus litteris dicit:

Is genus indocile et dispersum montibus altis Composuit legesque dedit Latiumque vocari Maluit, his quoniam latuisset tutus in oris. Aurea quae perhibent illo sub rege fuere Saecula.

ed haec poetica opinentur esse figmenta et Pici patrem ercen potius fuisse adseverent, a quo peritissimo agrila inventum ferunt, ut fimo animalium agri fecundaren-20 r, quod ab eius nomine stercus est dictum; hunc quim Stercutium vocatum ferunt. Qualibet autem ex causa im Saturnum appellare voluerint, certe tamen hunc ercen sive Stercutium merito agriculturae fecerunt ium. Picum quoque similiter eius filium in talium deo-25 m numerum receperunt, quem praeclarum augurem et illigeratorem fuisse asserunt. Picus Faunum genuit, aurentum regem secundum; etiam iste deus illis vel est fuit. Hos ante Troianum bellum divinos honores ortuis hominibus detulerunt.

17) Aen. 8, 321 sqq.

<sup>6</sup> assyrium R (145, 29; 283, 5; c. 27); Assyriorum v

# CAPUT XVI.

De Diomede post Troiae excidium in deos relato, cuius socii traditi sunt in volucres esse conversi.

Troia vero eversa excidio illo usquequaque cantato 5 puerisque notissimo, quod et magnitudine sui et scriptorum excellentibus linguis insigniter diffamatum atque vulgatum est gestumque regnante iam Latino Fauni filio, ex
quo Latinorum regnum dici coepit Laurentumque cessavit, Graeci victores deletam Troiam relinquentes et ad
10 propria remeantes diversis et horrendis cladibus dilacerati
atque contriti sunt; et tamen etiam ex eis deorum suorum numerum auxerunt. Nam et Diomeden fecerunt deum, quem poena divinitus inrogata perhibent ad suos non revertisse; eiusque socios in volucres fuisse conver15 sos non fabuloso poeticoque mendacio, sed historica adtestatione confirmant; quibus nec deus, ut putant, factus humanam revocare naturam vel ipse potuit vel certe a Iove suo rege tamquam caelicola novicius impetravit. Quin etiam templum eius esse aiunt in insula Diomedea, 20 non longe a monte Gargano, qui est in Apulia, et hoc templum circumvolare atque incolere has alites tam mirabili obsequio, ut aquam impleant et aspergant; et eo si Graeci venerint vel Graecorum stirpe prognati, non solum quietas esse, verum et insuper adulare; si autem alieni25 genas viderint, subvolare ad capita tamque gravibus ictibus, ut etiam perimant, vulnerare. Nam duris et grandibus rostris satis ad haec proelia perhibentur armatae. rum numerum auxerunt. Nam et Diomeden fecerunt

# CAPUT XVII.

De incredibilibus commutationibus hominum quid Varro tradiderit.

Hoc Varro ut astruat, commemorat alia non minus incredibilia de illa maga famosissima Circe, quae socios

<sup>4</sup> et excidio  $RA \parallel 9$  derelinquentes  $v \parallel 12$  diomeden  $RA \parallel 22$  aquam mss; rostrum aqua  $v \parallel 23$  prognati RA; progeniti  $v \parallel 24$  adolare RF (280, 15; Roensch, Ital. p. 464); advolare A

Tuoque Ulixis mutavit in bestias, et de Arcadibus, qui Sorte ducti transibant quoddam stagnum atque ibi conretebantur in lupos et cum similibus feris per illius regionis deserta vivebant. Si autem carne non vesceren-📞 ur humana, rursus post novem annos eodem renatato 🔊 stagno reformabantur in homines. Denique etiam nominatim expressit quendam Demaenetum, cum gustasset de sacrificio, quod Arcades immolato puero deo suo Lycaeo Tacere solerent, et in lupum fuisse mutatum et anno decimo in figuram propriam restitutum pugilatum sese exer- 16 cuisse et Olympiaco vicisse certamine. Nec idem propter aliud arbitratur historicus in Arcadia tale nomen adfictum Pani Lycaeo et Iovi Lycaeo nisi propter hanc in lupos bominum mutationem, quod eam nisi vi divina fieri non putarent. Lupus enim Graece λύχος dicitur, unde Lycaei 🗱 nomen apparet inflexum. Romanos etiam Lupercos ex illorum mysteriorum veluti semine dicit exortos.

#### CAPUT XVIII.

Quid credendum sit de transformationibus, quae arte daemonum hominibus videntur accidere.

Sed de ista tanta ludificatione daemonum nos quid dicamus, qui haec legent, fortassis expectent. Et quid dicemus, nisi de medio Babylonis esse fugiendum? Quod praeceptum propheticum ita spiritaliter intellegitur, ut de huius saeculi civitate, quae profecto et angelorum et hominum societas impiorum est, fidei passibus, quae per dilectionem operatur, in Deum vivum proficiendo fugiamus. Quanto quippe in haec ima potestatem daemonum

23, Esai. 48, 20.

<sup>2</sup> transebantur (?)  $R^1$ , transibant  $R^2$ ; transbant g; transnatabant  $Av \parallel 5$  renatato mss; renato  $v \parallel 7$  cum om.  $RAF \parallel gu$ stasse  $R^2AF \parallel 9$  et in lupum RF; et lupum A; in lup.  $v \parallel 10$  pugilatum  $Rb^3eg$  (vol. I, 269, 5); pugilatu Av

maiorem videmus, tanto tenacius Mediatori est inhaerendum, per quem de imis ad summa conscendimus. Si enim dixerimus ea non esse credenda, non desunt etiam nunc, qui eius modi quaedam vel certissima audisse vel etiam expertos se esse adseverent. Nam et nos cum essemus in Italia audiebamus talia de quadam regione illarum partium, ubi stabularias mulieres inbutas his malisartibus in caseo dare solere dicebant quibus vellent seu possent viatoribus, unde in iumenta ilico verterentur et 10 necessaria quaeque portarent postque perfuncta operaiterum ad se redirent; nec tamen in eis mentem fieribestialem, sed rationalem humanamque servari, sicut Apuleius in libris, quos asini aurei titulo inscripsit, sibi ipsi accidisse, ut accepto veneno humano animo permanente esinus fieret, aut indicavit aut finxit.

Haec vel falsa sunt vel tam inusitata, ut merito non

15 nente asinus fieret, aut indicavit aut finxit.

Haec vel falsa sunt vel tam inusitata, ut merito non credantur. Firmissime tamen credendum est omnipotentem Deum posse omnia facere quae voluerit, sive vindicando sive praestando, nec daemones aliquid operari secundum naturae suae potentiam (quia et ipsa angelica creatura est, licet proprio vitio sit maligna) nisi quod ille permiserit, cuius iudicia occulta sunt multa, iniusta nulla. Nec sane daemones naturas creant, si aliquid tale faciunt, de qualibus factis ista vertitur quaestio; sed specie tenus, quae a vero Deo sunt creata, commutant, ut videantur esse quod non sunt. Non itaque solum animum, sed ne corpus quidem ulla ratione crediderim daemonum arte vel potestate in membra et liniamenta bestialia veraciter posse converti, sed phantasticum hominis, quod etiam cogitando sive somniando per rerum innumerabilia genera variatur et, cum corpus non sit, corporum tamen similes mira celeritate formas capit, sopitis aut oppressis corporeis hominis sensibus ad aliorum sensum nescio quo ineffabili modo figura corporea posse perduci;

<sup>9</sup> illico v | 27 ne RA; nec Fv | 28 lineam. v

ita ut corpora ipsa hominum alicubi iaceant, viventia quidem, sed multo gravius atque vehementius quam somno suis sensibus obseratis; phantasticum autem illud veluti corporatum in alicuius animalis effigie appareat sensibus alienis talisque etiam sibi esse homo videatur, sicut talis 5 sibi videri posset in somnis, et portare onera; quae onera si vera sunt corpora, portantur a daemonibus, ut inludatur hominibus, partim vera onerum corpora, partim iumentorum falsa cernentibus. Nam quidam nomine Praestantius patri suo contigisse indicabat, ut venenum illud 10 per caseum in domo sua sumeret et iaceret in lecto suo cuasi dormiens, qui tamen nullo modo poterat excitari. quasi dormiens, qui tamen nullo modo poterat excitari.

Post aliquot autem dies eum velut evigilasse dicebat et
quasi somnia narrasse quae passus est, caballum se scilicet factum annonam inter alia iumenta baiulasse militi- 15 bus, quae dicitur Retica, quoniam ad Retias deportatur. Quod ita, ut narravit, factum fuisse compertum est; quae tamen ei sua somnia videbantur. Indicavit et alius se domi tamen ei sua somnia videbantur. Indicavit et alius se domi suae per noctem, antequam requiesceret, vidisse venientem ad se philosophum quendam sibi notissimum sibique ex- 20 posuisse nonnulla Platonica, quae antea rogatus exponere noluisset. Et cum ab eodem philosopho quaesitum fuisset, cur in domo eius fecerit, quod in domo sua petenti negaverat: "Non feci, inquit, sed me fecisse somniavi." Ac per hoc alteri per imaginem phantasticam exhibitum 25 est vigilanti, quod alter vidit in somnis.

Haec ad nos non quibuscumque, qualibus credere putaremus indignum, sed eis referentibus pervenerunt, quos nobis non existimaremus fuisse mentitos. Proinde gnod homines dicuntur mandatumque est litteris ab diis 30

quod homines dicuntur mandatumque est litteris ab diis 30 vel potius daemonibus Arcadibus in lupos solere converti, et quod

Carminibus Circe socios mutavit Ulixi, secundum istum modum mihi videtur sieri potuisse, quem

<sup>33)</sup> Verg. Eclog. 8, 70.

dixi, si tamen factum est. Diomedeas autem volucres, quando quidem genus earum per successionem propaginis durare perhibetur, non mutatis hominibus factas, sed subtractis credo fuisse suppositas, sicut cerva pro Iphigenis, regis Agamemnonis filia. Neque enim daemonibus iudicio Dei permissis huius modi praestigiae difficiles esse potuerunt; sed quia illa virgo postea viva reperta est, suppositam pro illa esse cervam facile cognitum est. Socio vero Diomedis quia nusquam subito conparuerunt et postezzo nullo loco apparuerunt, perdentibus eos ultoribus angelismalis, in eas aves, quae pro illis sunt occulte ex aliis locis, ubi est hoc genus avium, ad ea loca perductae ac repente suppositae, creduntur esse conversi. Quod autem Diomedis templo aquam rostris afferunt et aspergunt, et 15 quod blandiuntur Graecigenis atque alienigenas persequuntur, mirandum non est fieri daemonum instinctu, quorum interest persuadere deum factum esse Diomeden ad decipiendos homines, ut falsos deos cum veri Dei iniuria multos colant et hominibus mortuis, qui nec cum viverent viverent viverent, templis altaribus, sacrificiis sacerdotibus (quae omnia cum recta sunt non nisi uni Deo vivo et vero debentur) inserviant.

# CAPUT XIX.

Quod eo tempore Aeneas in Italiam venerit, quo Labdon iudex praesidebat Hebraeis.

Eo tempore post captam Troiam atque deletam Aeneas cum viginti navibus, quibus portabantur reliquiae Troianorum, in Italiam venit, regnante ibi Latino et apud Athenienses Menestheo, apud Sicyonios Polyphide, apud 30 Assyrios Tautane, apud Hebraeos autem iudex Labdon fuit. Mortuo autem Latino regnavit Aeneas tribus annis, eisdem in supradictis locis manentibus regibus, nisi quod

<sup>14</sup> templo RFParr.; templum A; in templum  $v \parallel 15$  atque RAF; om.  $v \parallel 30$  autane mss

Sicyoniorum iam Pelasgus erat et Hebraeorum iudex Samson; qui cum mirabiliter fortis esset, putatus est Hercules. Sed Aenean, quoniam quando mortuus est non conperuit, deum sibi fecerunt Latini. Sabini etiam regem summ primum Sancum sive, ut aliqui appellant, Sanctum, 5 rettulerunt in deos. Per idem tempus Codrus rex Atheniensium Peloponnensibus eiusdem hostibus civitatis se interficiendum ignotus obiecit; et factum est. Hoc modo cum praedicant patriam liberasse. Responsum enim acceperant Peloponnenses tum demum se superaturos, si 10 corum regem non occidissent. Fefellit ergo eos habitu pauperis apparendo et in suam necem per iurgium provocando. Unde ait Vergilius:

# Et iurgia Codri.

Et hunc Athenienses tamquam deum sacrificiorum honore 15 coluerunt. Quarto Latinorum rege Silvio Aeneae filio, mon de Creusa, de qua fuit Ascanius, qui tertius ibi regnavit, sed de Lavinia Latini filia, quem postumum Aeneas dicitur habuisse, Assyriorum autem vicensimo et nono Oneo et Melantho Atheniensium sexto decimo, iudice autem Hebraeorum Heli sacerdote regnum Sicyoniorum consumptum est, quod per annos nongentos quinquaginta et novem traditur fuisse porrectum.

# CAPUT XX.

De successione ordinis regii apud Israelitas post iudicum 25 tempora.

Mox eisdem per loca memorata regnantibus Israelitarum regnum finito tempore iudicum a Saule rege sumpsit exordium, quo tempore fuit propheta Samuel. Ab illo igitur tempore hi reges Latinorum esse coeperunt, 30 quos cognominabant Silvios; ab eo quippe, qui filius Aeneae primus dictus est Silvius, ceteris subsecutis et pro-

<sup>14)</sup> Verg. Ecl. 5, 11.

pria nomina inponebantur et hoc non defuit cognomentum; sicut longe postea Caesares cognominati sunt, qui successerunt Caesari Augusto. Reprobato autem Saule, ne quisquam ex eius stirpe regnaret, eoque defuncto Dato draginta. Tunc Athenienses habere deinde reges post Codri interitum destiterunt et magistratus habere coeperunt administrandae rei publicae. Post David, qui etiam ipse quadraginta regnavit annos, filius eius Salomon rex 10 Israelitarum fuit, qui templum illud nobilissimum Dei Hierosolymitanum condidit. Cuius tempore apud Latinos condita est Alba, ex qua deinceps non Latinorum, sed Albanorum reges appellari, in eodem tamen Latio, coeperunt. Salomoni successit filius eius Roboam, sub quo 15 in duo regna populus ille divisus est, et singulae partes suos singulos reges habere coeperunt.

#### CAPUT XXI.

De regibus Latii, quorum primus Aeneas et duodecimus Aventinus dii facti sunt.

Latium post Aenean, quem deum fecerunt, undecim reges habuit, quorum nullus deus factus est. Aventinus autem, qui duodecimo loco Aenean sequitur, cum esset prostratus in bello et sepultus in eo monte, qui etiam nunc eius nomine nuncupatur, deorum talium, quales sibi faciebant, numero est additus. Alii sane noluerunt eum in proelio scribere occisum, sed non conparuisse dixerunt; nec ex eius vocabulo appellatum montem, sed ex adventu avium dictum Aventinum. Post hunc non est deus factus in Latio nisi Romulus conditor Romae. Inter

<sup>6) 2.</sup> Sam. 2.

<sup>20</sup> fecerunt RA; fecerant  $Fv \parallel 27$  nec RAF; sed nec  $v \parallel 28$  dictum esse AF

istum autem et illum reges reperiuntur duo, quorum primus est, ut eum Vergiliano versu eloquar:

Proximus ille Procas, Troianae gloria gentis.

Proximus ille Procas, Troianae gloria gentis.

Cuius tempore quia iam quodam modo Roma parturiebatur, illud omnium regnorum maximum Assyrium finem 8 tantae diuturnitatis accepit. Ad Medos quippe translatum est post annos ferme mille trecentos quinque, ut etiam Beli, qui Ninum genuit et illic parvo contentus imperio primus rex fuit, tempora computentur. Procas autem regnavit ante Amulium. Porro Amulius fratris sui Numi- 10 toris filiam Rheam nomine, quae etiam Ilia vocabatur, Romuli matrem, Vestalem virginem fecerat, quam volunt de Marte geminos concepisse, isto modo stuprum eius honorantes vel excusantes, et adhibentes argumentum, quod infantes expositos lupa nutriverit. Hoc enim genus 15 bestiae ad Martem existimant pertinere, ut videlicet ideo lupa credatur admovisse ubera parvulis, quia filios domini sui Martis agnovit; quamvis non desint qui dicant, cum expositi vagientes iacerent, a nescio qua primum meretrice fuisse collectos et primas eius suxisse mamillas 20 (meretrices autem lupas vocabant, unde etiam nunc turpia loca earum lupanaria nuncupantur), et eos postea ad Faustulum pervenisse pastorem atque ab eius Acca uxore nutritos. Quamquam si ad arguendum hominem regem, qui eos in aquam proici crudeliter iusserat, els infantibus, 25 per quos tanta civitas condenda fuerat, de aqua divinitus liberatis per lactantem feram Deus voluit subvenire, quid mirum est? Amulio successit in regnum Latiare frater eius Numitor, avus Romuli, cuius Numitoris primo anno condita est Roma; ac per hoc cum suo deinceps, id est 80 Romulo, nepote regnavit.

3) Aen. 6, 767.

3) Aen. 6, 767.

<sup>5</sup> assyrium R (275, 6); Assyriorum v § 7 est om. R § 28 latiare RF; latiar A; Latiale v

# CAPUT XXII.

Quod eo tempore Roma sit condita, quo regnum Assyriorum intercidit et quo Ezechias regnabat in Iuda.

Ne multis morer, condita est civitas Roma velut 5 altera Babylon et velut prioris filia Babylonis, per quam Deo placuit orbem debellare terrarum et in unam societa-Deo placuit orbem debellare terrarum et in unam societatem rei publicae legumque perductum longe lateque pacareErant enim iam populi validi et fortes et armis gentes exercitatae, quae non facile cederent, et quas opus esset10 ingentibus periculis et vastatione utrimque non parva atque horrendo labore superari. Nam quando regnum Assyriorum totam paene Asiam subiugavit, licet bellando sitfactum, non tamen multum asperis et difficilibus bellis fieri potuit, quia rudes adhuc ad resistendum gentes
16 erant nec tam multae vel magnae. Si quidem post illud maximum atque universale diluvium, cum in arca Noe octo soli homines evaserunt, anni non multo amplius quam mille transierant, quando Ninus Asiam totam excepta India subiugavit. Roma vero tot gentes et Orientis et
20 Occidentis, quas imperio Romano subditas cernimus, non ea celeritate ac facilitate perdomuit, quoniam paulatim increscendo robustas eas et bellicosas, quaqua versum dilatabatur, invenit. Tempore igitur, quo Roma condita est, populus Israel habebat in terra promissionis annos septin25 gentos decem et octo. Ex quibus viginti septem pertinent ad Iesum Nave, deinde ad tempus iudicum trecenti viginti novem. Ex quo autem reges ibi esse coeperant, anni erant trecenti sexaginta duo. Et rex tunc erat in Iuda, cuius nomen erat Achaz vel, sicut alii conputant, qui ei sisimum regem Romuli regnasse temporibus. In ea vero Hebraei populi parte, quae appellabatur Israel, regnare coeperat Osee. coeperat Osee.

<sup>15</sup> vel tam magnae  $v \parallel 21$  increscendo R; cresc.  $v \parallel 32$  Hebraici v

25

30

# CAPUT XXIII.

De Sibylla Erythraea, quae inter alias Sibyllas cogno-scitur de Christo evidentia multa cecinisse.

Eodem tempore nonnulli Sibyllam Erythraeam vaticinatam ferunt. Sibyllas autem Varro prodit plures fuisse, 5 non unam. Haec sane Erythraea Sibylla quaedam de Christo manifesta conscripsit; quod etiam nos prius in Latina lingua versibus male Latinis et non stantibus legimus per nescio cuius interpretis imperitiam, sicut post cognovimus. Nam vir clarissimus Flaccianus, qui etiam 10 proconsul fuit, homo facillimae facundiae multaeque doctrinae, cum de Christo conloqueremur, Graecum nobis codicem protulit, carmina esse dicens Sibyllae Erythraeae, ubi ostendit quodam loco in capitibus versuum ordinem litterarum ita se habentem, ut haec in eo verba legerentur: Ἰησοῦς Χρειστὸς Θεοῦ νίὸς σωτήρ, quod est Latine, Iesus Christus Dei filius salvator. Hi autem versus, quorum primae litterae istum sensum, quem diximus, reddunt, sicut eos quidam Latinis et stantibus versibus est interpretatus, hoc continent:

►Iudicii signum tellus sudore madescet. E caelo rex adveniet per saecla futurus,

MScilicet ut carnem praesens, ut iudicet orbem.

OUnde Deum cernent incredulus atque fidelis

Scelsum cum sanctis aevi iam termino in ipso.

Sic animae cum carne aderunt, quas iudicat ipse,

Cum iacet incultus densis in vepribus orbis,

5 prodidit  $v \parallel 23$  ut carnem  $R^1$  (?) e sec. Graec.; carnem g; carne A; in carnem  $R^2$  (in in ras.); in carne Fafv

MSanctorum sed enim cunctae lux libera carni Tradetur, sontes aeterna flamma cremabit. Occultos actus retegens tunc quisque loquetur MSecreta, atque Deus reserabit pectora luci. Tunc erit et luctus, stridebunt dentibus omnes. 5 Eripitur solis iubar et chorus interit astris. OVolvetur caelum, lunaris splendor obibit; BDeiciet colles, valles extollet ab imo. Non erit in rebus hominum sublime vel altum. ⊢Iam aequantur campis montes et caerula ponti 10 Omnia cessabunt, tellus confracta peribit: MSic pariter fontes torrentur fluminaque igni. MSed tuba tum sonitum tristem demittet ab alto Orbe, gemens facinus miserum variosque labores, HTartareumque chaos monstrabit terra dehiscens. 15 Et coram hic Domino reges sistentur ad unum. Reccidet e caelo ignisque et sulphuris amnis.

In his Latinis versibus de Graeco utcumque translatis ibi non potuit ille sensus occurrere, qui fit, cum litterae, quae sunt in eorum capitibus, conectuntur, ubi ? littera in Graeco posita est, quia non potuerunt Latina verba inveniri, quae ab eadem littera inciperent et sententiae convenirent. Hi autem sunt versus tres, quintus et octavus decimus et nonus decimus. Denique si litteras quae sunt in capitibus omnium versuum conectentes horum trium quae scriptae sunt non legamus, sed pro eis ? litteram, tamquam in eisdem locis ipsa sit posita, recordemur, exprimitur in quinque verbis: Iesus Christus Dei filius salvator; sed cum Graece hoc dicitur, non Latine. 80 Et sunt versus viginti et septem, qui numerus quadratum ternarium solidum reddit. Tria enim ter ducta fiunt

17) Oracc. Sibyll. lib. VIII, 217 sqq.

<sup>17</sup> receidet Rbeg; recidet  $AFv \parallel$  caelo RAF; caelis  $v \parallel$  27 eis A

novem; et ipsa novem si ter ducantur, ut ex lato in altum figura consurgat, ad viginti septem perveniunt. Horum autem Graecorum quinque verborum, quae sunt Ἰησοῦς Χοειστὸς Θεοῦ νίὸς σωτήρ, quod est Latine Iesus Christus Dei filius salvator, si primas litteras iungas, erit 5 ἰχθύς, id est piscis, in quo nomine mystice intellegitur Christus, eo quod in huius mortalitatis abysso velut in aquarum profunditate vivus, hoc est sine peccato, esse potuerit.

aquarum profunditate vivus, noc est sine peccato, esse potuerit.

Haec autem Sibylla sive Erythraea sive, ut quidam 10 magis credunt, Cumaea ita nihil habet in toto carmine suo, cuius exigua ista particula est, quod ad deorum falsorum sive factorum cultum pertineat, quin immo ita etiam contra cos et contra cultores eorum loquitur, ut in eorum numero deputanda videatur, qui pertinent ad 15 civitatem Dei. Inserit etiam Lactantius operi suo quaedam de Christo vaticinia Sibyllae, quamvis non exprimat cuius. Sed quae ipse singillatim posuit, ego arbitratus sum coniuncta esse ponenda, tamquam unum sit prolixum, quae ille plura commemoravit et brevia. "In manus inquae ille plura commemoravit et brevia. "In manus inquae, inquit, infidelium postea veniet; dabunt autem Deo alapas manibus incestis et inpurato ore exspuent venenatos sputus; dabit vero ad verbera simpliciter sanctum dorsum. Et colaphos accipiens tacebit, ne quis agnoscat, quod verbum vel unde venit, ut inferis loquatur et corona spinea coronetur. Ad cibum autem fel et ad sitim acetum dederunt; inhospitalitatis hanc monstrabunt mensam. Ipsa enim insipiens tuum Deum non intellexisti, ludentem mortalium mentibus, sed et spinis coronasti et horridum fel miscuisti. Templi vero velum scindetur; et 30 medio die nox erit tenebrosa nimis in tribus horis. Et morte morietur tribus diebus somno suscepto; et tunc ab inferis regressus ad lucem veniet primus resurrectio-

<sup>16)</sup> Instit. 4, 18 sq.

<sup>20</sup> iniquas om. RAF

nis principio revocatis ostenso." Ista Lactantius carptim per intervalla disputationis suae, sicut ea poscere videbantur, quae probare intenderat, adhibuit testimonia Sibyllina, quae nos nihil interponentes, sed in unam seriem conexa ponentes solis capitibus, si tamen scriptores deinceps ea servare non neglegant, distinguenda curavimus. Nonnulli sane Erythraeam Sibyllam non Romuli, sed belli Troiani tempore fuisse scripserunt.

# CAPUT XXIV.

10 Quod regnante Romulo septem sapientes claruerint, quo tempore decem tribus, quae Israel dicebantur, in captivitatem a Chaldaeis ductae sunt, idemque Romulus mortuus divino honore donatus est.

Eodem Romulo regnante Thales Milesius fuisse perhibetur, unus e septem sapientibus, qui post theologos
poetas, in quibus Orpheus maxime omnium nobilitatus
est, σοφοί appellati sunt, quod est Latine sapientes. Per
idem tempus decem tribus, quae in divisione populi vocatae sunt Israel, debellatae a Chaldaeis et in eas terras
20 captivae ductae sunt, remanentibus in Iudaea terra duabus illis tribubus, quae nomine Iudae vocabantur sedemque regni habebant Hierusalem. Mortuum Romulum, cum
et ipse non conparuisset, in deos, quod et vulgo notissimum est, rettulere Romani; quod usque adeo fieri iam
25 desierat (nec postea nisi adulando, non errando, factum
est temporibus Caesarum), ut Cicero magnis Romuli laudibus tribuat, quod non rudibus et indoctis temporibus,
quando facile homines fallebantur, sed iam expolitis et
eruditis meruit hos honores, quamvis nondum efferbuerat
30 ac pullulaverat philosophorum subtilis et acuta loquacitas.

27) Cf. lib. 22 c. 6.

<sup>13</sup> est] malim sit | 29 meruerit v | efferuuerat RParr. (Neue II 2 p. 486)

Sed etiamsi posteriora tempora deos homines mortuos non instituerunt, tamen ab antiquis institutos colere ut deos et habere non destiterunt; quin etiam simulacris, quae veteres non habebant, auxerunt vanae atque impiae superstitionis inlecebram, id efficientibus inmundis in eorum 5 corde daemonibus per fallacia quoque oracula decipientibus, ut fabulosa etiam crimina deorum, quae iam urbaniore saeculo non fingebantur, per ludos tamen in eorundem falsorum numinum obsequium turpiter agerentur. Regnavit deinde Numa post Romulum, qui cum illam civitatem 10 putaverit deorum profecto falsorum numerositate muniendam, in eandem turbam referri mortuus ipse non meruit, tamquam ita putatus sit caelum multitudine numinum constipasse, ut locum ibi reperire non posset. Hoc regnante Romae et apud Hebraeos initio regni Manasse, a 15 quo impio rege propheta Esaias perhibetur occisus, Samiam fuisse Sibyllam ferunt.

# CAPUT XXV.

Qui philosophi enituerint regnante apud Romanos Tarquinio Prisco, apud Hebraeos Sedechia, cum Hierusalem 20 capta est templumque subversum.

Regnante vero apud Hebraeos Sedechia et apud Romanos Tarquinio Prisco, qui successerat Anco Marcio, ductus est captivus in Babyloniam populus Iudaeorum eversa Hierusalem et temple illo a Salomone constructo. 25 Increpantes enim eos prophetae de iniquitatibus et impietatibus suis haec eis ventura praedixerant, maxime Hieremias, qui etiam numerum definivit annorum. Eo tempore Pittacus Mitylenaeus, alius e septem sapientibus, fuisse perhibetur. Et quinque ceteros, qui, ut septem 30 numerentur, Thaleti, quem supra commemoravimus, et huic Pittaco adduntur, eo tempore fuisse scribit Eusebius, quo captivus Dei populus in Babylonia tenebatur. Ki

<sup>28)</sup> Hierem. 25, 11.

sunt autem: Solon Atheniensis, Chilon Lacedaemonius, Periandrus Corinthius, Cleobulus Lindius, Bias Prienaeus. Omnes hi, septem appellati sapientes, post poetas theologos claruerunt, quia genere vitae quodam laudabili praestabant hominibus ceteris et morum nonnulla praecepta sententiarum brevitate complexi sunt. Nihil autem monumentorum, quod ad litteras adtinet, posteris reliquerunt, nisi quod Solon quasdam leges Atheniensibus dedisse perhibetur; Thales vero physicus fuit et suorum dogmatum libros reliquit. Eo captivitatis Iudaicae tempore et Anaximander et Anaximenes et Xenophanes physici claruerunt. Tunc et Pythagoras, ex quo coeperunt appellari philosophi.

# CAPUT XXVI.

Quod eo tempore, quo impletis septuaginta annis Iudaeo-15 rum est resoluta captivitas, Romani quoque a dominatu sunt regio liberati.

Per idem tempus Cyrus, rex Persarum, qui etiam Chaldaeis et Assyriis imperabat, relaxata aliquanta captivitate Iudaeorum, quinquaginta milia hominum ex eis ad 20 instaurandum templum regredi fecit. A quibus tantum prima coepta fundamina et altare constructum est. Incursantibus autem hostibus nequaquam progredi aedificando valuerunt, dilatumque opus est usque ad Darium. Per idem tempus etiam illa sunt gesta, quae conscripta sunt 25 in libro Iudith; quem sane in canonem scripturarum Iudaei non recepisse dicuntur. Sub Dario ergo rege Persarum impletis septuaginta annis, quos Hieremias propheta praedixerat, reddita est Iudaeis soluta captivitate libertas, regnante Romanorum septimo rege Tarquinio. Quo exsopulso etiam ipsi a regum suorum dominatione liberi esse coeperunt. Usque ad hoc tempus prophetas habuit po-

<sup>1</sup> chilon (cilon) mss; chilo  $v \parallel 2$  periandrus mss; Periander  $v \parallel 25$  canonem RF (247, 9; 15; 255, 2); canone v

5

pulus Israel; qui cum multi fuerint, paucorum et apud Iudaeos et apud nos canonica scripta retinentur. De quibus me aliqua positurum esse promisi in hoc libro, cum clauderem superiorem, quod iam video esse faciendum.

### CAPUT XXVII.

De temporibus prophetarum, quorum oracula habentur in libris quique tunc de vocatione gentium multa cecinerunt, quando Romanorum regnum coepit Assyriorumque defecit.

Tempora igitur eorum ut possimus advertere, in an- 10 teriora paululum recurramus. In capite libri Osee prophetae, qui primus in duodecim ponitur, ita scriptum est: Verbum Domini, quod factum est ad Osee in diebus Verbum Domini, quod factum est ad Osee in diebus Oziae et Ioatham et Achaz et Ezechiae regum Iuda. Amos quoque diebus regis Oziae prophetasse se scribit; 15 addit etiam Hieroboam regem Israel, qui per eosdem dies fuit. Nec non Esaias, filius Amos, sive supradicti prophetae sive, quod magis perhibetur, alterius qui non propheta eodem nomine vocabatur, eosdem reges quattuor, quos posuit Osee, in capite libri sui ponit, quorum diebus se 20 prophetasse praeloquitur. Michaeas etiam eadem suae prophetiae commemorat tempora post dies Oziae. Nam tres qui sequuntur reges nominat, quos et Osee nominavit, Ioatham et Achaz et Ezechiam. Hi sunt, quos eodem tempore simul prophetasse ex eorum litteris invenitur. 25 His adiungitur Ionas eodem Ozia rege regnante et Ioel, cum iam regnaret Ioatham, qui successit Oziae. Sed istorum prophetarum duorum tempora in chronicis, non in eorum libris potuimus invenire, quoniam de suis diebus tacent. Tenduntur autem hi dies a rege Latinorum 30

14) Osee 1, 1.

<sup>14</sup> Ioathan v

**2**0

Proca sive superiore Aventino usque ad regem Romulum iam Romanum, vel etiam usque ad regni primordia successoris eius Numae Pompilii (Ezechias quippe rex Iuda eo usque regnavit); ac per hoc per ea tempora isti velut 5 fontes prophetiae pariter eruperunt, quando regnum defecit Assyrium coepitque Romanum; ut scilicet, quem ad modum regni Assyriorum primo tempore extitit Abraham, cui promissiones apertissimae fierent in eius semine benedictionis omnium gentium, ita occidentalis Babylonis exor10 dio, qua fuerat Christus imperante venturus, in quo implerentur illa promissa, ora prophetarum non solum loquentium, verum etiam scribentium in tantae rei futurae testimonium solverentur. Cum enim prophetae numquam fere defuissent populo Israel, ex quo ibi reges esse coeto perunt, in usum tantummodo eorum fuere, non gentium; quando autem scriptura manifestius prophetica condebatur, quae gentibus quandoque prodesset, tunc oportebat inciperet, quando condebatur haec civitas, quae gentibus imperaret.

CAPUT XXVIII.

De his, quae ad evangelium Christi pertinent, quid Osee et Amos prophetaverint.

Osee igitur propheta, quanto profundius quidem loquitur, tanto operosius penetratur. Sed aliquid inde sumendum est et hic ex nostra promissione ponendum. Et erit, inquit, in loco quo dictum est eis: Non populus meus vos, vocabuntur et ipsi filii Dei vivi. Hoc testimonium propheticum de vocatione populi gentium, qui prius non pertinebat ad Deum, etiam apostoli intellexerunt.

27) Osee 1, 10. 29) Rom. 9, 26.

<sup>2</sup> Romanorum  $v \parallel 11$  ora  $RA^1$  (progr. p. 9; Verg. Aen. 3, 456 sq.); oracula  $A^2Fv \parallel 16$  script. RA; ea script.  $v \parallel 18$  incipere  $A \parallel 26$  quod  $R^1 \parallel 27$  ibi nocab.  $R^2$ 

Et quia ipse quoque populus gentium spiritaliter est in siliis Abrahae ac per hoc recte dicitur Israel, propterea sequitur et dicit: Et congregabuntur filii Iuda et filii Israel in id ipsum, et ponent sibi principatum unum et ascendent a terra. Hoc si adhuc velimus exponere, eloquii prophetici obtundetur sapor. Recolatur tamen lapis ille angularis et duo parietes, unus ex Iudaeis, alter ex gentibus; ille nomine siliorum Iuda, iste nomine siliorum Israel, eidem uni principatui suo in id ipsum innitentes et ascendentes agnoscantur a terra. Istos autem carna- 10 liter Israelitas qui nunc polunt credere in Christum liter Israelitas, qui nunc nolunt credere in Christum, postea credituros, id est filios eorum (nam utique isti in suum locum moriendo transibunt), idem propheta testatur dicens: Quoniam diebus multis sedebunt filii Israel sine rege, sine principe, sine sacrificio, sine altari, sine 15 sacerdotio, sine manifestationibus. Quis non videat nunc sic esse Iudaeos? Sed quid adiungat, audiamus. Et postea, inquit, revertentur filii Israel et inquirent Dominum Deum suum et David regem suum, et stupescent in Domino et in bonis ipsius in novissimis diebus. Nihil 20 est ista prophetia manifestius, cum David regis nomine significatus intellegitur Christus, quia factus est, sicut dicit apostolus, ex semine David secundum carnem. Praenuntiavit iste propheta etiam tertio die Christi resurrectionicality. nem futuram, sicut eam prophetica altitudine praenuntiari 25 oportebat, ubi ait: Sanabit nos post biduum, in die tertio resurgemus. Secundum hoc enim nobis dicit apostolus: Si resurrexistis cum Christo, quae sursum sunt quaerite. Amos quoque de rebus talibus sic prophetat: Praepara, inquit, te, ut invoces Deum tuum Israel; quia ecce ego 30 firmans tonitrum et creans spiritum et adnuntians in

<sup>5)</sup> Osee 1, 11. 8) Eph. 2, 14. 20) Osee 3, 4 sq. 23) Rom. 1, 3. 27) Osee 6, 2. 28) Coloss. 3, 1.

<sup>4</sup> sibi RA; sibimet  $Fv \parallel 7$  duo illi par.  $v \parallel 10$  carnaliter RAParr.; carnales  $Fv \parallel 22$  intellegatur  $v \parallel$  qui  $v \parallel 31$  tonitrum R (Neue I p. 360 med.); tonitrum AFv

hominibus Christum suum; et alio loco: In illa die, inquit, resuscitabo tabernaculum David, quod cecidit, et reaedificabo, quae ceciderunt eius, et destructa eius resuscitabo et reaedificabo ea sicut dies saeculi; ita ut exquirant me residui hominum et omnes gentes, in quibus invocatum est nomen meum super eos, dicit Dominus faciens haec.

### CAPUT XXIX.

Quae ab Esaia de Christo et ecclesia sint praedicta.

- Esaias propheta non est in libro duodecim prophetarum, qui propterea dicuntur minores, quia sermones eorum sunt breves, in eorum comparatione, qui maiores ideo vocantur, quia prolixa volumina condiderunt; ex quibus est hic Esaias, quem propter eadem prophetiae tem-15 pora subiungo supradictis duobus. Esaias ergo inter illa, quae arguit iniqua et iusta praecepit et peccatori populo mala futura praedixit, etiam de Christo et ecclesia, hoc est de rege et ea quam condidit civitate, multo plura quam ceteri prophetavit, ita ut a quibusdam evangelista 20 quam propheta potius diceretur. Sed propter rationem operis terminandi unum de multis hoc loco ponam. Ex persona quippe Dei Patris loquens: Ecce, inquit, intelleget puer meus et exaltabitur et glorificabitur valde. Quem ad modum stupescent super te multi, ita gloria privabi-25 tur ab hominibus species tua et gloria tua ab hominibus; ita mirabuntur gentes multae super eum et continebunt reges os suum; quoniam quibus non est nuntiatum de illo, videbunt, et qui non audierunt, intellegent. Domine, quis credidit auditui nostro, et bracchium Domini cui 30 revelatum est? Adnuntiavimus coram illo, ut infans, ut
  - 1) Amos 4, 12 sq. 7) Amos 9, 11 sq.

<sup>23</sup> glorif.] honorificabitur  $A \parallel 25$  specie  $R^1 \parallel 27$  nuntiatum mss; annunt.  $v \parallel 29$  bracchium R

radix in terra sitienti: non est species illi neque gloria. Et vidimus eum, et non habebat speciem neque decorem; sed species eius sine honore, deficiens prae amnibus hominibus. Homo in plaga positus et sciens ferre infirmitatem; quoniam aversa est facies eius, inhonoratus est 5 nec magni aestimatus est. Hic peccata nostra portat et pro nobis dolet; et nos existimavimus illum esse in dolore et in plaga et in adflictione. Ipse autem vulneratus est propter iniquitates nostras et infirmatus est propter peccata nostra. Eruditio pacis nostrae in eo; livore 10 eius nos sanati sumus. Omnes ut oves erravimus, homo a via sua erravit; et Dominus tradidit illum pro peccatis nostris; et ipse, propter quod adflictus est, non aperuit os. Ut ovis ad immolandum ductus est et ut ante eum, qui se tonderet, sine voce, sic non aperuit os 15 suum. In humilitate iudicium eius sublatum est. Generationem eius quis enarrabit? Quoniam tolletur de terra vita eius. Ab iniquitatibus populi mei ductus est ad mortem. Et dabo malignos pro sepultura eius et divites pro morte eius. Quoniam iniquitatem non fecit nec do- 20 lum in ore suo; et Dominus vult purgare eum de plaga. Si dederitis pro peccato animam vestram, videbitis semen longaevum; et Dominus vult auferre a dolore animam eius, ostendere illi lucem et formare intellectum, iustificare iustum bene servientem pluribus; et peccata eorum 25 ipse portabit. Propterea ipse hereditabit plures et fortium dividet spolia, propter quod tradita est ad mortem anima eius, et inter iniquos aestimatus est et ipse peccata multorum portavit, et propter peccata eorum traditus est. Haec de Christo. 30

. Iam vero de ecclesia, quod sequitur, audiamus. Lae-

30) Esai. 52, 13 sqq.; 53, 1 sqq.

<sup>7</sup> exestimabimus  $R^1$ ; aestimauimus  $Aeg \parallel 14$  os mas; os suum  $v \parallel 15$  tonderet mss; tondet  $v \parallel 29$  portabit RA

tare, inquit, sterilis, quae non paris; erumpe et exclama, quae non parturis; quoniam multi filii desertae magis quam eius, quae habet virum. Dilata locum tabernaculi tui et aulaearum tuarum; fige, noli parcere, prolonga 5 funiculos tuos et palos tuos conforta, adhuc in dextram et sinistram partem extende. Et semen tuum hereditabit gentes, et civitates desertas inhabitabis. Ne timeas, quoniam confusa es, neque reverearis, quia exprobrata es; quoniam confusionem aeternam oblivisceris et opprobrium viduitatis tuae non eris memor. Quoniam Dominus faciens te, Dominus Sabaoth nomen ei; et qui eruit te, ipse Deus Israel universae terrae vocabitur; et cetera. Verum ista sint satis; et in eis sunt exponenda nonnulla; sed sufficere arbitror quae ita sunt aperta, ut etiam inimici intellegere cogantur inviti.

# CAPUT XXX.

Quae Michaeas et Ionas et Ioel novo testamento congruentia prophetaverint.

Michaeas propheta Christum in sigura ponens magni 20 cuiusdam montis haec loquitur: Erit in novissimis diebus manifestus mons Domini paratus super vertices montium et exaltabitur super colles. Et festinabunt ad eum plebes, et ibunt gentes multae et dicent: Venite, ascendamus in montem Domini et in domum Dei Iacob, 25 et ostendet nobis viam suam, et ibimus in semitis eius; quia ex Sion procedet lex et verbum Domini ex Hierusalem. Et iudicabit inter plebes multas, et redarguet gentes potentes usque in longinquum. Praedicens iste

12) Esai. 54, 1 sqq. 28) Mich. 4, 1 sqq.

<sup>1</sup> sterelis RA itemque saepius  $\parallel$  et exclama RParr. (60, 21); et clama  $AFv \parallel 4$  aularum  $R^2AFbfg$ ; in  $R^1$  post aula una littera erasa  $\parallel$  9 opprobrium RAF; opprobrii  $v \parallel$  11 domini  $R \parallel$  ei RFg; eius  $Av \parallel$  20 et erit A sec. Graec.

propheta et locum in quo natus est Christus: Et tu, inquit, Bethleem, domus Ephrata, minima es, ut sis in milibus Iuda; ex te mihi prodiet, ut sit in principem Israel; et egressus eius ab initio et ex diebus aeternitatis. Propterea dabit eos usque ad tempus parturientis, pariet, et 5 residui fratres eius convertentur ad filios Israel. Et stabit et videbit et pascet gregem suum in virtute Domini, et in honore nominis Domini Dei sui erunt; quoniam nunc magnificabitur usque ad summum terrae.

Ionas autem propheta non tam sermone Christum, 10 quam sua quadam passione prophetavit, profecto apertius, quam si eius mortem et resurrectionem voce clamaret. Ut quid enim exceptus est ventre beluino et die tertio redditus, nisi ut significaret Christum de profundo inferni die tertio rediturum?

Ioel omnia, quae prophetat, multis verbis compellit exponi, ut quae pertinent ad Christum et ecclesiam dilucescant. Unum tamen, quod etiam apostoli commemoraverunt, quando in congregatos credentes Spiritus sanctus, sicut a Christo promissus fuerat, desuper venit, non prae-20 termittam. Et erit, inquit, post haec, et effundam de spiritu meo super omnem carnem; et prophetabunt filii vestri et filiae vestrae, et seniores vestri somnia somniabunt, et iuvenes vestri visa videbunt; et quidem in servos et ancillas meas in, illis diebus effundam de spiri-25 tu meo.

#### CAPUT XXXI.

Quae in Abdia, in Naum et Abacuc de salute mundi in Christo praenuntiata reperiantur.

Tres prophetae de minoribus, Abdias, Naum, Abacuc, 30 nec tempora sua dicunt ipsi, nec in chronicis Eusebii et

9) Mich. 5, 2 sqq. 14) Ion. 2, 1. 19) Act. 2, 17. 26) Ioel 2, 28 sq.

<sup>24</sup> servos mess; servos mess  $v \parallel 30$  abacuc  $R^1A$ ; abbacuc F; ambacum  $R^2v$ 

Hieronymi, quando prophetaverint, invenitur. Abdias enim positus est quidem ab eis cum Michaea, sed non eo loco, ubi notantur tempora, quando Michaeam prophetasse ex eius litteris constat; quod errore neglegenter describentium labores alienos existimo contigisse; duos vero alios commemoratos in codicibus chronicorum, quos habuimus, non potuimus invenire. Tamen quia canone continentur, nec ipsi oportet praetereantur a nobis. Abdias, quantum ad scripturam eius adtinet, omnium brevissimus prophetarum, adversus Idumaeam loquitur, gentem scilicet Esau, ex duobus geminis filiis Isaac, nepotibus Abrahae, maioris illius reprobati. Porro si Idumaeam modo locutionis, quo intellegitur a parte totum, accipiamus positam esse pro gentibus: possumus de Christo agnoscere, quod ait inter cetera: In monte autem Sion erit salus et erit sanctum; et paulo post in fine ipsius prophetiae: Et ascendent, inquit, resalvati ex monte Sion, ut defendant montem Esau, et erit Domino regnum. Apparet quippe id esse completum, cum resalvati ex monte Sion, id est ex Iudaea credentes in Christum, qui praecipue agnoscuntur apostoli, ascenderent, ut defenderent montem Esau. Quo modo defenderent, nisi per evangelii praedicationem salvos faciendo eos qui crediderunt, ut eruerentur de potestate tenebrarum et transferrentur in regnum Dei? Quod consequenter expressit addendo: Et erit Domino regnum. Mons enim Sion Iudaeam significat, ubi futura praedicta est salus et sanctum, quod est Christus Iesus. Mons vero Esau Idumaea est, per quam significata est ecclesia gentium, quam defenderunt, sicut exposui, resalvati ex monte 30 Sion, ut esset Domino regnum. Hoc obscurum erat, antequam fieret; sed factum quis non fidelis agnoscat?

Naum vero propheta, immo per illum Deus: Exterminale inquit eccletilia et conflatilia annum sensulturem

Naum vero propheta, immo per illum Deus: Exterminabo, inquit, sculptilia et conflatilia, ponam sepulturam tuam; quia veloces ecce super montes pedes evangelizan35 tis et adnuntiantis pacem. Celebra, Iuda, dies festos tuos, redde vota tua; quia iam non adicient ultra, ut

20

est, ablatum est. Ascendit, qui insufflat in faciem tuam, eripiens te ex tribulatione. Quis ascenderit ab inferis et insufflaverit in faciem Iudae, hoc est Iudaeorum discipulorum, Spiritum sanctum, recolat qui meminit evangelium. 5 Ad novum enim testamentum pertinent, quorum dies festi ita spiritaliter innovantur, ut in vetustatem transire non possint. Porro per evangelium exterminata sculptilia et conflatilia, id est idola deorum falsorum, et oblivioni tamquam sepulturae tradita iam videmus et hanc etiam in 10 hac re prophetiam completam esse cognoscimus.

Abacuc de quo alio quam de Christi adventu, qui futurus fuerat, intellegitur dicere: Et respondit Dominus ad me et dixit: Scribe visum aperte in buxo, ut adsequatur qui legit ea; quia adhuc visio ad tempus, et 15 orietur in fine et non in vacuum; si tardaverit, sustine eum, quia veniens veniet et non morabitur?

#### CAPUT XXXII.

De prophetia quae in oratione Abacuc et cantico continetur.

In oratione autem sua cum cantico cui nisi Domino Christo dicit: Domine, audivi auditionem tuam, et timui; Domine, consideravi opera tua, et expavi? Quid enim hoc est nisi praecognitae novae ac repentinae salutis hominum ineffabilis admiratio? In medio duorum anima- 25 lium cognosceris quid est nisi aut in medio duorum testamentorum, aut in medio duorum latronum, aut in medio Moysi et Heliae cum illo in monte sermocinantium? Dum

3) Naum 1, 14 sq.; 2, 1. 17) Abac. 2, 2 sq. 21) C. 3.

<sup>1</sup> consummatum est om. R; consummatum est consummatum est  $A \parallel 11$  cogn.] uidemus  $A \parallel 12$  ambacum  $v \parallel 28$  cum eo v

adpropinquant anni, nosceris; in adventu temporis ostenderis, nec exponendum est. In eo cum turbata fuerit anima mea, in ira misericordiae memor eris quid est nisi quod Iudaeos in se transfiguravit, quorum gentis fuit, qui cum magna ira turbati crucifigerent Christum, ille misericordiae memor dixit: Pater ignosce illis, quia nesciunt quod faciunt? Deus de Theman veniet et sanctus de monte umbroso et condenso. Quod hic dictum est: De Theman veniet, alii interpretati sunt "ab Austro" vel "Africo"; per quod significatur meridies, id est fervor caritatis et splendor veritatis. Montem vero umbrosum atque condensum, quamvis multis modis possit intellegi, libentius acceperim scripturarum altitudinem divinarum, quibus prophetatus est Christus. Multa ibi quippe um-15 brosa atque condensa sunt, quae mentem quaerentis exerceant. Inde autem venit, cum ibi eum, qui intellegit, invenit. Operuit caelos virtus eius, et laudis eius plena est terra quid est nisi quod etiam in psalmo dicitur: Exaltare super caelos, Deus, et super omnem terram 20 gloria tua? Splendor eius ut lumen erit quid est nisi "fama eius credentes inluminabit"? Cornua in manibus eius sunt quid est nisi tropaeum crucis? Et posuit caritatem firmam fortitudinis suae nec exponendum est. Ante faciem eius ibit verbum, et prodiet in campum post pedes 26 eius quid est nisi quod et antequam huc veniret praenuntiatus est, et postea quam hinc reversus est, adnuntiatus est? Stetit, et terra commota est quid est nisi "stetit ad subveniendum, et terra commota est ad credendum"? Respexit, et tabuerunt gentes, hoc est "misertus est et fecit populos paenitentes". Contriti sunt montes violentia, hoc est "vim facientibus miraculis elatorum est contrita superbia". Deftuxerunt colles aeternales, hoc est "humi-7) Lc. 23, 34. 20) Ps. 56, 6.

<sup>7)</sup> Lc. 23, 34. 20) Ps. 56, 6.

<sup>1</sup> cognosceris  $v \parallel 2$  dum  $v \parallel$  turbata R; conturbata  $Av \parallel 7$  quod R; quid  $v \parallel 10$  uel ab africo v

liati sunt ad tempus, ut erigerentur in aeternum". Ingressus aeternos eius pro laboribus vidi, hoc est "non sine mercede aeternitatis laborem caritatis aspexi". Tabernacula Aethiopum expavescent et tabernacula terrae Manacuia Aethiopum expavescent et tavernacuia terrae Madiam, hoc est "gentes repente perterritae nuntio mira-5 bilium tuorum etiam quae non sunt in iure Romano erunt in populo Christiano". Numquid in fluminibus iratus es, Domine, aut in fluminibus furor tuus aut in mari impetus tuus? hoc ideo dictum est, quia non venit nunc ut iudicet mundum, sed ut salvetur mundus per ipsum. 10 petus tuus? not ideo dictum est, quia non venit nunc ut iudicet mundum, sed ut salvetur mundus per ipsum. 10 Quia ascendes super equos tuos, et equitatio tua salus, hoc est "evangelistae tui portabunt te, qui reguntur a te, et evangelium tuum salus erit eis, qui credunt in te". Intendens intendes arcum tuum super sceptra, dicit Dominus, hoc est "comminaberis iudicium tuum etiam regi- 15 bus terrae". Fluminibus scindetur terra, hoc est "influentibus sermonibus praedicantium te aperientur ad confitendum hominum corda, quibus est dictum: Scindite corda vestra et non vestimenta". Quid est: Videbunt te et dolebunt populi, nisi ut lugendo sint beati? Quid est: 20 Dispergens aquas incessu, an "ambulando in eis, qui te usque quaque adnuntiant, hac atque hac dispergis fluenta doctrinae"? Quid est: Dedit abyssus vocem suam, an "profunditas cordis humani quid ei videretur expressit"? Altitudo phantasiae suae tamquam versus superioris est 26 expositio; altitudo enim est abyssus. Quod autem ait: Phantasiae suae, subaudiendum est "vocem dedit"; hoc est, quod diximus, "quid ei videretur expressit". Phantasia quippe visio est, quam non tenuit, non operuit, sed confitendo eructavit. Elevatus est sol, et luna stetit in 30 ordine suo, hoc est "adscendit Christus in caelum, et ordinata est ecclesia sub rege suo". In lucem iacula

<sup>10)</sup> Io. 3, 17. 19) Ioel 2, 13.

<sup>4</sup> madiam R; madian  $Av \parallel 8$  uel in mari  $v \parallel 21$  an mss;

tua ibunt, hoc est "non in occultum, sed in manifestum tua verba mittentur". In splendorem coruscationis armorum tuorum, subaudiendum est "iacula tua ibunt". Dixerat enim suis: Quae dico vobis in tenebris, dicite in 5 lumine. In comminatione minorabis terram, id est "comminando humiliabis homines". Et in furore deicies gentes, quia eos, qui se exaltant, vindicando conlides. Existi in salutem populi tui, ut salvos facias christos tuos; misisti in capita iniquorum mortem, nihil horum est ex-10 ponendum. Excitasti vincula usque ad collum, et bona hic possunt intellegi vincula sapientiae, ut iniciantur pedes in compedes eius et collum in torquem eius. Praecidisti in stupore mentis, subaudimus "vincula", excitavit enim bona, praecidit mala, de quibus ei dicitur: Dirupisti vintola mea, et hoc in stupore mentis, id est mirabiliter. Capita potentium movebuntur in ea, in ea scilicet admiratione. Adaperient morsus suos, sicut edens pauper absconse. Potentes enim quidam Iudaeorum veniebant ad Dominum facta eius et verba mirati, et esurientes panem 20 doctrinae manducabant absconse propter metum Iudaeorum, sicut eos prodidit evangelium. Et inmisisti in mare equos tuos turbantes aquas multas, quae nihil sunt aliud quam populi multi; non enim alii timore converterentur, alii furore persequerentur, nisi omnes turbarentur. Ob25 servavi, et expavit venter meus a voce orationis labiorum meorum; et introiit tremor in ossa mea, et subtus me turbata est habitudo mea. Intendit in ea, quae dicebat, et ipsa sua est oratione perterritus, quam prophetice fundebat et in qua futura cernebat; turbatis enim populis multis vidit inminentes ecclesiae tribulationes; continuoque se membrum eius agnovit atque ait: Requiescam in die tribulationis, tamquam ad eos pertinens, qui sunt

<sup>5)</sup> Mt. 10, 27. 15) Ps. 115, 16. 21) Io. 19, 38.

<sup>8</sup> facias mss; faceres v | 13 subaudiamus v

spe gaudentes, in tribulatione patientes. Ut ascendam, inquit, in populum peregrinationis meae, recedens utique a populo maligno carnalis cognationis suae, non peregrinante in hac terra nec supernam patriam requirente. Quoniam ficus, inquit, non adferet fructus, et non erunt 5 nativitates in vineis; mentietur opus olivae, et campi non facient escam. Defecerunt ab esca oves, et non supersunt in praesepibus boves. Vidit eam gentem, quae Christum fuerat occisura, ubertatem copiarum spiritalium perdituram, quas per terrenam fecunditatem more pro- 10 phetico figuravit. Et quia iram Dei talem propterea passa est illa gens, quia ignorans Dei iustitiam suam voluit constituere, iste continuo: Ego autem, inquit, in Domino exultabo, gaudebo in Deo salutari meo. Dominus Deus meus virtus mea, statuit pedes meos in consummationem; 15 super excelsa statuit me, ut vincam in cantico eius, illo scilicet cantico, de quo similia quaedam dicuntur in psalmo: Statuit super petram pedes meos et direxit gressus meos, et inmisit in os meum canticum novum, hymnum Deo nostro. Ipse ergo vincit in cantico Domini, qui pla- 20 cet in eius laude, non sua, ut, qui gloriatur, in Domino glorietur. Melius autem mihi videntur quidam codices habere: Gaudebo in Deo Iesu meo, quam hi, qui volentes id Latine ponere, nomen ipsum non posuerunt, quod est nobis amicius et dulcius nominare. 25

#### CAPUT XXXIII.

De Christo et vocatione gentium quae Hieremias et Sophonias prophetico spiritu sint praefati.

Hieremias propheta de maioribus est, sicut Esaias, non de minoribus, sicut ceteri, de quorum scriptis non- 30

1) Rom. 12, 12. 16) Abac. 3. 20) Ps. 39, 3 sq. 22) 1. Cor. 1, 31.

<sup>15</sup> statuit RAF; statuet  $v \parallel$  16 statuit R et cod. Remens. apud Sabat. II, 970; inponet  $Av \parallel$  18 super petram A; suppetram R; supra p. v

nulla iam posui. Prophetavit autem regnante Iosia in Hierusalem et apud Romanos Anco Marcio, iam propinquante captivitate Iudaeorum. Tetendit autem prophetiam usque ad quintum mensem captivitatis, sicut in eius litteris invenimus. Sophonias autem unus de minoribus adiungitur ei. Nam et ipse in diebus Iosiae prophetasse se dicit; sed quousque, non dicit. Prophetavit ergo Hieremias non solum Anci Marcii, verum etiam Tarquinii Prisci temporibus, quem Romani habuerunt quintum re10 gem. Ipse enim, quando illa captivitas facta est, regnare iam coeperat. Prophetans ergo de Christo Hieremias: Spiritus, inquit, oris nostri Christus Dominus captus est in peccatis nostris, sic breviter ostendens et dominum nostrum Christum et passum esse pro nobis. Item loco 15 alio: Hic Deus meus, inquit, et non aestimabitur alter ad eum; qui invenit omnem viam prudentiae et dedit eam Iacob puero suo et Israel dilecto suo; post haec in terra visus est et cum hominibus conversatus est. Hoc terra visus est et cum hominibus conversatus est. Hoc testimonium quidam non Hieremiae, sed scribae eius ad20 tribuunt, qui vocabatur Baruch; sed Hieremiae celebratius habetur. Rursus idem propheta de ipso: Ecce, inquit, dies veniunt, ait Dominus, et suscitabo David germen iustum, et regnabit rex et sapiens erit et faciet iudicium et iustitiam in terra. In diebus illis salvabitur Iudas,
25 et Israel habitabit confidenter; et hoc est nomen, quod vocabunt eum: Dominus iustus noster. De vocatione etiam gentium, quae fuerat futura et eam nunc impletam cernimus, sic locutus est: Domine Deus meus et refugium meum in die malorum, ad te gentes venient ab extremo simulacra, et non est in illis utilitas. Quia vero non erant eum agnituri Iudaei, a quibus eum et occidi opor-

<sup>7)</sup> Sophon. 1, 1. 13) Thren. 4, 20. 18) Bar. 3, 36 sqq. 26) Hier. 23, 5 sq. 31) Hier. 16, 19.

<sup>24</sup> iudas RA (253, 29; Neue I p. 608); Juda Fv

tebat, sic idem propheta significat: Grave cor per omnia, et homo est, et quis agnoscit eum? Huius est etiam illud quod in libro septimo decimo posui de testamento novo, cuius est mediator Christus. Ipse quippe Hieremias ait: Ecce dies veniunt, dicit Dominus, et consum-5 mabo super domum Iacob testamentum novum, et cetera quae ibi leguntur.

Sophoniae autem prophetae, qui cum Hieremia prophetabat, haec praedicta de Christo interim ponam: Expecta me, dicit Dominus, in die resurrectionis meae in 10 futurum; quia iudicium meum, ut congregem gentes et colligam regna. Et iterum: Horribilis, inquit, Dominus super eos, et exterminabit omnes deos terrae, et adorabit eum vir de loco suo, omnes insulae gentium. Et paulo post: Tunc, inquit, transvertam in populos linguam 15 et progenies eius, ut invocent omnes nomen Domini et serviant ei sub iugo uno; a finibus fluminum Aethiopiae adferent hostias mihi. In illo die (non) confunderis ex omnibus adinventionibus tuis, quas impie egisti in me; quia tunc auferam abs te pravitates iniuriae 20 tuae; et iam non adicies, ut magnificeris super montem sanctum meum, et subrelinquam in te populum mansuetum et humilem; et verebuntur a nomine Domini, qui reliqui fuerint Israel. Hae sunt reliquiae, de quibus alibi prophetatur, quod apostolus etiam commemorat: Si 25 fuerit numerus filiorum Israel sicut harena maris, reliquiae salvae fient. Hae quippe in Christum illius gentis reliquiae crediderunt.

2) Hierem. 17, 9. 3) C. 3. 6) Hierem. 31, 31. 12) Soph. 3, 8. 14) Ib. 2, 11. 24) Ib. 3, 9 sqq. 25) Esai. 10, 22. 27) Rom. 9, 27.

<sup>2</sup> agnoscit RFbfg; agnouit Ae; cognoscet  $v \parallel 3$  decimo septimo v (256, 5)  $\parallel$  16 et in gv; in om.  $RAF \parallel$  18 non om. mss  $\parallel$  confiteris  $R^1 \parallel$  21 audies  $RA \parallel$  24 israel RAv; in israel g; de isr.  $F \parallel$  27 haec RAF

#### CAPUT XXXIV.

De prophetia Danielis et Hiezechielis, quae in Christum ecclesiamque concordat.

In ipsa porro Babyloniae captivitate prius propheta5 verunt Daniel et Hiezechiel, alii scilicet duo ex prophetis maioribus. Quorum Daniel etiam tempus, quo venturus fuerat Christus atque passurus, numero definivit annorum; quod longum est computando monstrare, et ab aliis factitatum est ante nos. De potestate vero eius et ecclesia 10 sic locutus est: Videbam, inquit, in visu noctis, et ecce cum nubibus caeli ut filius hominis veniens erat, et usque ad vetustum dierum pervenit, et in conspectu eius praelatus est; et ipsi datus est principatus et honor et regnum, et omnes populi, tribus, linguae ipsi servient. 15 Potestas eius potestas perpetua, quae non transibit, et regnum eius non corrumpetur.

Hiezechiel quoque more prophetico per David Christum significans, quia carnem de David semine adsumpsit (propter quam formam servi, qua factus est homo, etiam 20 servus Dei dicitur idem Dei filius), sic eum prophetando praenuntiat ex persona Dei Patris: Et suscitabo, inquit, super pecora mea pastorem unum qui pascat ea, servum meum David; et ipse pascet ea et ipse erit eis in pastorem. Ego autem Dominus ero eis in Deum, et servus 25 meus David princeps in medio eorum; ego Dominus locutus sum. Et alio loco: Et rex, inquit, unus erit omnibus imperans; et non erunt ultra duae gentes, nec dividentur amplius in duo regna; neque polluentur ultra in idolis suis et abominationibus et in cunctis iniquitatio bus suis. Et salvos eos faciam de universis sedibus suis,

16) Dan. 7, 13 sq. 26) Hiezech. 34, 23 sq.

<sup>9</sup> ecclesia RA; ecclesiae FParr. mell.; gloria  $v \parallel 14$  linguae mss ut cod. Alex.; et ling.  $v \parallel 29$  abominationibus suis v

in quibus peccaverunt, et mundabo eos; et erunt mihi populus, et ego ero illis Deus; et servus meus David rex super eos, et pastor unus erit omnium eorum.

#### CAPUT XXXV.

De trium prophetarum vaticinio, id est Aggaei, Zacha- 5 riae et Malachiae.

Restant tres minores prophetae, qui prophetaverunt in fine captivitatis, Aggaeus, Zacharias, Malachias. Quorum Aggaeus Christum et ecclesiam hac apertius brevitate prophetat: Haec dicit Dominus exercituum: Adhuc 10 unum modicum est, et ego commovebo caelum et terram et mare et aridam, et movebo omnes gentes, et veniet desideratus cunctis gentibus. Haec prophetia partim completa iam cernitur, partim speratur in fine complenda. Movit enim caelum angelorum et siderum testimonio, 15 quando incarnatus est Christus; movit terram ingenti miraculo de ipso virginis partu; movit mare et aridam, cum et in insulis et in orbe toto Christus adnuntiatur: ita moveri omnes gentes videmus ad fidem. Iam vero quod sequitur: Et veniet desideratus cunctis gentibus, 20 de novissimo eius expectatur adventu. Ut enim esset desideratus expectantibus, prius oportuit eum dilectum esse credentibus.

Zacharias de Christo et ecclesia: Exulta, inquit, valde, filia Sion, iubila, filia Hierusalem; ecce rex tuus veniet 25 tibi iustus et salvator; ipse pauper et ascendens super asinum et super pullum filium asinae; et potestas eius a mari usque ad mare et a fluminibus usque ad fines terrae. Hoc quando factum sit, ut Dominus Christus in itinere iumento huius generis uteretur, in evangelio legi- 30

3) Hiezech. 37, 22 sqq. 13) Agg. 2, 7 sq. 29) Zach. 9, 9 sq. 30) Mt. 21.

<sup>8</sup> zacch. R identidem | 27 asinum mss; asinam v

tur, ubi et haec prophetia commemoratur ex parte, quantum illi loco sufficere visum est. Alio loco ad ipsum Christum in spiritu prophetiae loquens de remissione peccatorum per eius sanguinem: Tu quoque, inquit, in sanguine testamenti tui emisisti vinctos tuos de lacu, in quo non est aqua. Quid per hunc lacum velit intellegi, possunt diversa sentiri etiam secundum rectam fidem. Mihi tamen videtur non eo significari melius, nisi humanae miseriae profunditatem siccam quodam modo et sterilem, 10 ubi non sunt fluenta iustitiae, sed iniquitatis lutum. De hoc quippe etiam in psalmo dicitur: Et eduxit me de lacu miseriae et de luto limi.

Malachias prophetans ecclesiam, quam per Christum cernimus propagatam, Iudaeis apertissime dicit ex persona 15 Dei: Non est mihi voluntas in vobis, et munus non suscipiam de manu vestra. Ab ortu enim solis usque ad occasum magnum nomen meum in gentibus, et in omni loco sacrificabitur et offeretur nomini meo oblatio munda; quia magnum nomen meum in gentibus, dicit Domi-20 nus. Hoc sacrificium per sacerdotium Christi secundum ordinem Melchisedech cum in omni loco a solis ortu usque ad occasum Deo iam videamus offerri, sacrificium autem Iudaeorum, quibus dictum est: Non est mihi voluntas in vobis, nec accipiam munus de manibus vestris, 25 cessasse negare non possunt: quid adhuc expectant alium Christum, cum hoc, quod prophetatum legunt et impletum vident, impleri non potuerit nisi per ipsum? Dicit enim paulo post de ipso ex persona Dei: Testamentum meum erat cum eo vitae et pacis, et dedi ei, ut timore timeret 80 me, et a facie nominis mei revereretur. Lex veritatis erat in ore ipsius, in pace dirigens ambulavit mecum et multos convertit ab iniquitate; quoniam labia sacerdotis

<sup>6)</sup> Zach. 9, 11. 12) Ps. 39, 3. 20) Mal. 1, 10 sq.

<sup>17</sup> magnum RAF; magnum est v

custodient scientiam et legem inquirent ex ore eius; quoniam angelus Domini omnipotentis est. Nec mirandum est, quia Domini omnipotentis angelus dictus est Christus Iesus. Sicut enim servus propter formam servi, in qua venit ad homines, sic angelus propter evangelium, 5 quod nuntiavit hominibus. Nam si Graeca ista interpretemur, et evangelium bona nuntiatio est et angelus nuntius. De ipso quippe iterum dicit: Ecce mittam angelum meum, et prospiciet viam ante faciem meam; et subito veniet in templum suum Dominus, quem vos quaeritis, et 10 angelus testamenti, quem vos vultis. Ecce venit, dicit Dominus omnipotens; et quis sustinebit diem introitus eius? aut quis resistet in aspectu eius? Hoc loco et primum et secundum Christi praenuntiavit adventum; primum scilicet, de quo ait: Et subito veniet in templum 16 suum, id est in carnem suam, de qua dixit in evangelio: Solvite templum hoc, et in triduo resuscitabo illud; secundum vero, ubi ait: Ecce venit, dicit Dominus omnipotens, et quis sustinebit diem introitus eius? aut quis resistet in aspectu eius? Quod autem dicit: Dominus, 20 quem vos quaeritis, et angelus testamenti, quem vos vultis, significavit utique etiam Iudaeos secundum scripturas, quas legunt, Christum quaerere et velle. Sed multi eorum, quem quaesierunt et voluerunt, venisse non agnoverunt, excaecati in cordibus suis praecedentibus meritis suis. 26 Quod sane hic nominat testamentum, vel supra, ubi ait: Testamentum meum erat cum eo, vel hic, ubi eum dixit angelum testamenti, novum procul dubio testamentum debemus accipere, ubi sempiterna, non vetus, ubi temporalia sunt promissa; quae pro magno habentes plurimi infirmi et 30 Deo vero talium rerum mercede servientes, quando vident eis impios abundare, turbantur. Propter quod idem pro-

2) Mal. 2, 5 sqq. 13) Ib. 3, 1 sq. 17) Io. 2, 19.

<sup>2</sup> omnip. Dei v | 5 sic RA; sic et v | 8 mittam RAeg; mitto v

pheta, ut novi testamenti aeternam beatitudinem, quae non dabitur nisi bonis, distingueret a veteris terrena felicitate, quae plerumque datur et malis: Ingravastis, inquit, super me verba vestra, dicit Dominus, et dixistis: In quo detraximus de te? Dixistis: Vanus est omnis, qui servit Deo, et quid plus, quia custodivimus observationes eius, et quia ambulavimus supplicantes ante fa-ciem Domini omnipotentis? Et nunc nos beatificamus alienos, et reaedificantur omnes, qui faciunt iniqua; et 10 adversati sunt Deo, et salvi facti sunt. Haec oblocuti sunt, qui timebant Dominum, unusquisque ad proximum suum; et animadvertit Dominus et audivit; et scripsit librum memoriae in conspectu suo eis, qui timent Dominum et reverentur nomen eius. Isto libro significatum 15 est testamentum novum. Denique quod sequitur audiamus: Et erunt mihi, dicit Dominus omnipotens, in diem quam ego facio in adquisitionem, et eligam eos sicut eligit homo filium suum servientem sibi; et convertimini, et videbitis inter iustum et iniustum, et inter servientem 20 Deo et non servientem. Quoniam ecce dies venit ardens sicut clibanus et concremabit eos, et erunt omnes alienigenae et omnes facientes iniquitatem stipula, et incendet illos dies, qui adveniet, dicit Dominus omnipotens; et non derelinquetur eorum radix neque sarmentum. Et 25 orietur vobis timentibus nomen meum sol iustitiae, et sanitas in pinnis eius; et exibitis et exultabitis sicut vituli ex vinculis resoluti; et conculcabitis iniquos, et erunt cinis sub pedibus vestris in die, in quo ego facio, dicit Dominus omnipotens. Hic est qui dicitur dies iudi-30 cii; de quo suo loco, si Deus voluerit, loquemur uberius.

29) Mal. 3, 13 sqq.; 4, 1 sqq.

<sup>16</sup> diem RAFv; die Parr. excepto  $b \parallel 17$  quam R sec. Graec.; qua  $AFv \parallel 18$  eligit homo R sec. Graec.; elegit h. AF; h. eligit  $v \parallel$  convertemini  $v \parallel 26$  pennis v

#### CAPUT XXXVI.

De Esdra et libris Macchabaeorum.

Post hos tres prophetas, Aggaeum, Zachariam, Malachiam, per idem tempus liberationis populi ex Babyloniae servitute scripsit etiam Esdras, qui magis rerum gestarum 5 scriptor est habitus quam propheta (sicuti est et liber, qui appellatur Esther, cuius res gesta in laudem Dei non longe ab his temporibus invenitur); nisi forte Esdras in eo Christum prophetasse intellegendus est, quod inter quosdam iuvenes orta quaestione, quid amplius valeret in 10 rebus, cum reges unus dixisset, alter vinum, tertius mulieres, quae plerumque regibus imperarent, idem tamen tertius veritatem super omnia demonstravit esse victricem. Consulto autem evangelio Christum cognoscimus esse veritatem. Ab hoc tempore apud Iudaeos restituto templo 15 non reges, sed principes fuerunt usque ad Aristobolum; quorum supputatio temporum non in scripturis sanctis, quae appellantur canonicae, sed in aliis invenitur, in quibus sunt et Macchabaeorum libri, quos non Iudaei, sed ecclesia pro canonicis habet propter quorundam martyrum 20 passiones vehementes atque mirabiles, qui, antequam Christus venisset in carne, usque ad mortem pro Dei lege certarunt et mala gravissima atque horribilia pertulerunt.

# CAPUT XXXVII.

Quod prophetica auctoritas omni origine gentilis philo- 25 sophiae inveniatur antiquior.

Tempore igitur prophetarum nostrorum, quorum iam scripta ad notitiam fere omnium gentium pervenerunt, et

13) 3. Esdr. 3, 4 sqq.

<sup>4</sup> babyloniae R (306, 4); babylonia A; babylonica  $Fv \parallel 5$  ezdras R ident.  $\parallel$  16 aristobolum RAF et sic plerumque; Axistobulum  $v \parallel$  22 carne mss (cf. c. 47 sub fin.); carnem v

multo magis post eos fuerunt philosophi gentium, qui hoc etiam nomine vocarentur, quod coepit a Samio Pythagora, qui eo tempore, quo Iudaeorum est soluta captivitas, coepit excellere atque cognosci. Multo magis ergo ceteri philosophi post prophetas reperiuntur fuisse. Nam ipse Socrates Atheniensis, magister omnium, qui tunc maxime claruerunt, tenens in ea parte, quae moralis vel activa dicitur, principatum, post Esdram in chronicis invenitur. Non multo post etiam Plato natus est, qui longe ceteros 10 Socratis discipulos anteiret. Quibus si addamus etiam superiores, qui nondum philosophi vocabantur, septem scilicet sapientes ac deinde physicos, qui Thaleti successerunt in perscrutanda natura rerum studium eius imitati, Anaximandrum scilicet et Anaximenem et Anaxagoram alios-15 que nonnullos, antequam Pythagoras philosophum primus profiteretur: nec illi prophetas nostros universos temporis antiquitate praecedunt, quando quidem Thales, post quem ceteri fuerunt, regnante Romulo eminuisse fertur, quando de fontibus Israel in eis litteris, quae toto orbe manarent, 20 prophetiae flumen erupit. Soli igitur illi theologi poetae, Orpheus, Linus, Musaeus et si quis alius apud Graecos fuit, his prophetis Hebraeis, quorum scripta in auctoritate habemus, annis reperiuntur priores. Sed nec ipsi verum theologum nostrum Moysen, qui unum verum Deum vera-25 citer praedicavit, cuius nunc scripta in auctoritatis canone prima sunt, tempore praevenerunt; ac per hoc, quantum ad Graecos adtinet, in qua lingua litterae huius saeculi maxime ferbuerunt, nibil habent unde sapientiam suam iactent, quo religione nostra, ubi vera sapientia est, si 30 non superior, saltem videatur antiquior. Verum, quod fatendum est, non quidem in Graecia, sed in barbaris gentibus, sicut in Aegypto, iam fuerat ante Moysen nonnulla doctrina, quae illorum sapientia diceretur; alioquin non scriptum esset in libris sanctis, Moysen eruditum 365 Inisse omni sapientia Aegyptiorum, tunc utique, quando

<sup>35)</sup> Act. 7, 22.

ibi natus et a filia Pharaonis adoptatus atque nutritus etiam liberaliter educatus est. Sed nec sapientia Aegyptiorum sapientiam prophetarum nostrorum tempore antecedere potuit, quando quidem et Abraham propheta fuit. Quid autem sapientiae potuit esse in Aegypto, antequam 5 eis Isis, quam mortuam tamquam magnam deam colendam putaverunt, litteras traderet? Isis porro Inachi filia fuisse proditur, qui primus regnare coepit Argivis, quando Abrahae iam nepotes reperiuntur exorti.

### CAPUT XXXVIII.

10

Quod quaedam sanctorum scripta ecclesiasticus canon propter nimiam non receperit vetustatem, ne per occasionem eorum falsa veris insererentur.

Iam vero si longe antiquiora repetam, et ante illud grande diluvium noster erat utique Noe patriarcha, quem 15 prophetam quoque non inmerito dixerim; si quidem ipsa arca, quam fecit, in qua cum suis evasit, prophetia nostrorum temporum fuit. Quid Enoch septimus ab Adam, nonne etiam in canonica epistula apostoli Iudae prophetasse praedicatur? Quorum scripta ut apud Iudaeos et 20 apud nos in auctoritate non essent, nimia fecit antiquitas, propter quam videbantur habenda esse suspecta, ne proferrentur falsa pro veris. Nam et proferuntur quaedam quae ipsorum esse dicantur ab eis, qui pro suo sensu passim quod volunt credunt. Sed ea castitas canonis non 25 recepit, non quod eorum hominum, qui Deo placuerunt, reprobetur auctoritas, sed quod ista esse non credantur ipsorum. Nec mirum debet videri, quod suspecta habentur, quae sub tantae antiquitatis nomine proferuntur; quando quidem in ipsa historia regum Iuda et regum 30

<sup>4)</sup> Gen. 20, 7.

<sup>1</sup> natus et RA; natus est F; natus est et  $v \parallel 17$  in qua  $R^{\prime}A$ ; et in qua Fv

Israel, quae res gestas continet, de quibus eidem scripturae canonicae credimus, commemorantur plurima, quae ibi non explicantur et in libris dicuntur aliis inveniri, quos prophetae scripserunt, et alicubi eorum quoque prophetarum nomina non tacentur; nec tamen inveniuntur in canone, quem recepit populus Dei. Cuius rei, fateor, causa me latet, nisi quod existimo etiam ipsos, quibus ea, quae in auctoritate religionis esse deberent, sanctus utique Spiritus revelabat, alia sicut homines historica diligentia, alia sicut prophetas inspiratione divina scribere potuisse, atque haec ita fuisse distincta, ut illa tamquam ipsis, ista vero tamquam Deo per ipsos loquenti iudicarentur esse tribuenda, ac sic illa pertinerent ad ubertatem cognitionis, haec ad religionis auctoritatem, in qua aucto16 ritate custoditur canon, praeter quem iam si qua etiam sub nomine verorum prophetarum scripta proferuntur, nec ad ipsam copiam scientiae valent, quoniam utrum eorum sint, quorum esse dicuntur, incertum est; et ob hoc eis non habetur fides, maxime his, in quibus etiam 20 contra fidem librorum canonicorum quaedam leguntur, propter quod ea prorsus non esse apparet illorum.

# CAPUT XXXIX.

De Hebraicis litteris, quae numquam in suae linguae proprietate non fuerint.

Non itaque credendum est, quod nonnulli arbitrantur, Hebraeam tantum linguam per illum, qui vocabatur Heber, unde Hebraeorum vocabulum est, fuisse servatam, atque inde pervenisse ad Abraham, Hebraeas autem litteras a lege coepisse, quae data est'per Moysen, sed potius per illam successionem patrum memoratam linguam cum

5) 1. Chron. 29, 29; 2. Chron. 9, 29.

<sup>16</sup> uerorum mss; veterum v | 19 etiam om. R

suis litteris custoditam. Denique Moyses in populo constituit, qui docendis litteris praeessent, priusquam divinae legis ullas litteras nossent. Hos appellat scriptura γραμματοεισαγωγούς, qui Latine dici possunt litterarum inductores vel introductores, eo quod eas inducant, id est 5 introducant, quodam modo in corda discentium vel in eas potius ipsos quos docent. Nulla igitur gens de antiquitate suae sapientiae super patriarchas et prophetas nostros, quibus divina inerat sapientia, ulla se vanitate iactaverit, quando nec Aegyptus invenitur, quae solet falso et inaniter de suarum doctrinarum antiquitate gloriari, qualicumque sapientia sua patriarcharum nostrorum tempore praevenisse sapientiam. Neque enim quisquam dicere audebit mirabilium disciplinarum eos peritissimos fuisse, antequam litteras nossent, id est, antequam Isis eo venisset easque ibi docuisset. Ipsa porro corum memorabilis doctrina, quae appellata est sapientia, quid erat nisi maxime astronomia et si quid aliud talium disciplinarum magis ad exercenda ingenia quam ad inluminandas vera sapientia mentes solet valere? Nam quod adtinet ad 20 philosophiam, quae se docere profitetur aliquid, unde fiant homines beati, circa tempora Mercurii, quem Trismegistum vocaverunt, in illis terris eius modi studia claruerunt, longe quidem ante sapientes vel philosophos Graeciae, sed tamen post Abraham et Isaac et Iacob et Ioseph, nimirum 26 etiam post ipsum Moysen. Eo quippe tempore, quo Moyses natus est, fuisse reperitur Atlans ille magnus astrologus, Promethei frater, maternus avus Mercurii maioris, cuius nepos fuit Trismegistus iste Mercurius.

<sup>1</sup> pop. Dei  $v \parallel 3$  grammatoisagogus R; -gas A; -gos F; γραμματοειςαγωγείς v

#### CAPUT XL.

De Aegyptiorum mendacissima vanitate, quae antiquitati scientiae suae centum milia ascribit annorum.

Frustra itaque vanissima praesumptione garriunt qui5 dam dicentes, ex quo Aegyptus rationem siderum conprehendit, amplius quam centum annorum milia numerari.
In quibus enim libris istum numerum collegerunt, qui
non multum ante annorum duo milia litteras magistra
Iside didicerunt? Non enim parvus auctor est in historia
10 Varro, qui hoc prodidit, quod a litterarum etiam divinarum veritate non dissonat. Cum enim ab ipso primo
homine, qui est appellatus Adam, nondum sex annorum
milia compleantur, quo modo non isti ridendi potius
quam refellendi sunt, qui de spatio temporum tam diver15 sa et huic exploratae veritati tam contraria persuadere
conantur? Cui enim melius narranti praeterita credimus,
quam qui etiam futura praedixit, quae praesentia iam
videmus? Nam et ipsa historicorum inter se dissonantia
copiam nobis praebet, ut ei potius credere debeamus, qui
20 divinae, quam tenemus, non repugnat historiae. Porro
autem cives impiae civitatis diffusi usquequaque per terras cum legunt doctissimos homines, quorum nullius conras cum legunt doctissimos homines, quorum nullius contemnenda videatur auctoritas, inter se de rebus gestis ab aetatis nostrae memoria remotissimis discrepantes, cui potius credere debeant, non inveniunt. Nos vero in nostrae religionis historia fulti auctoritate divina, quidquid ei resistit, non dubitamus esse falsissimum, quomodolibet sese habeant cetera in sæcularibus litteris, quae seu vera seu falsa sint, nihil momenti adferunt, quo recte beateque 30 vivamus.

<sup>13</sup> isti om. R

#### CAPUT XLI.

De philosophicarum opinionum dissensionibus et canonicarum apud ecclesiam concordia scripturarum.

Ut autem iam cognitionem omittamus historiae, ipsi philosophi, a quibus ad ista progressi sumus, qui non vi- 5 dentur laborasse in studiis suis, nisi ut invenirent quo modo vivendum esset adcommodate ad beatitudinem capessendam, cur dissenserunt et a magistris discipuli, et inter se condiscipuli, nisi quia ut homines humanis sensibus et humanis ratiocinationibus ista quaesierunt? Ubi 10 quamvis esse potuerit et studium gloriandi, quo quisque alio sapientior et acutior videri cupit nec sententiae quodam modo addictus alienae, sed sui dogmatis et opinionis inventor, tamen ut nonnullos vel etiam plurimos corum fuisse concedam, quos a suis doctoribus vel discendi so- 15 cus amor veritatis abruperit, ut pro ea certarent, quam veritatem putarent, sive illa esset, sive non esset: quid agit ant quo vel qua, ut ad beatitudinem perveniatur, humana se porrigit infelicitas, si divina non ducit auctoritas? Denique auctores nostri, in quibus non frustra sa- 20 crarum litterarum figitur et terminatur canon, absit ut inter se aliqua ratione dissentiant. Unde non inmerito, cum illa scriberent, eis Deum vel per eos locutum, non pauci in scholis atque gymnasiis litigiosis disputationibus garruli, sed in agris atque in urbibus cum doctis atque 25 indoctis tot tantique populi crediderunt. Ipsi sane pauci esse debuerunt, ne multitudine vilesceret, quod religione carum esse oporteret; nec tamen ita pauci, ut eorum non sit miranda consensio. Neque enim in multitudine philosophorum, qui labore etiam litterario monumenta suorum 30 dogmatum reliquerunt, facile quis invenerit, inter quos cuncta quae sensere conveniant; quod ostendere hoc opere longum est.

Quis autem sectae cuiuslibet auctor sic est in hac daemonicola civitate adprobatus, ut ceteri inprobarentur,

qui diversa et adversa senserunt? Nonne apud Athenas et Epicurei clarebant, adserentes res humanas ad deorum curam non pertinere, et Stoici, qui contraria sentientes eas regi atque muniri diis adiutoribus et tutoribus disputabant? Unde miror cur Anaxagoras reus factus sit, quia solem dixit esse lapidem ardentem, negans utique deum, cum in eadem civitate gloria floruerit Epicurus vixeritque securus, non solum solem vel ullum siderum deum esse non credens, sed nec lovem nec ullum deorum omnino 10 in mundo habitare contendens, ad quem preces hominum supplicationesque perveniant. Nonne ibi Aristippus in voluptate corporis summum bonum ponens, ibi Antisthenes virtute animi potius hominem fieri beatum adseverans, duo philosophi nobiles et ambo Socratici, in tam diversis atque inter se contrariis finibus vitae summam locantes, quorum etiam ille fugiendam, iste administrandam sapienti dicebat esse rem publicam, ad suam quisque sectam sectandam discipulos congregabat? Nempe palam in conspicua et notissima porticu, in gymnasiis, in hortulis, in 20 locis publicis ac privatis catervatim pro sua quisque opinione certabant, alii adserentes unum, alii innumerabiles mundos; ipsum autem unum alii ortum esse, alii vero initium non habere; alii interiturum, alii semper futurum; alii mente divina, alii fortuito et casibus agi; alii inmor-25 tales esse animas, alii mortales; et qui inmortales, alii revolvi in bestias, alii nequaquam; qui vero mortales, alii mox interire post corpus, alii vivere etiam postea vel paululum vel diutius, non tamen semper; alii in corpore constituentes finem boni, alii in animo, alii in utroque, 30 alii extrinsecus posita etiam bona ad animum et corpus addentes; alii sensibus corporis semper, alii non semper, alii nuquam putantes esse credendum. Has et alias paene innumerabiles dissensiones philosophorum quis umquam populus, quis senatus, quae potestas vel dignitas

<sup>24</sup> fortuito R; fortuitu AFv

publica impiae civitatis diiudicandas et alias probandas ac recipiendas, alias inprobandas repudiandasque curavit, ac non passim sine ullo iudicio confuseque habuit in gremio suo tot controversias hominum dissidentium, non de agris et domibus vel quacumque pecuniaria ratione, sed de his 5 rebus, quibus aut misere vivitur aut beate? Ubi etsi aliqua vera dicebantur, eadem licentia dicebantur et falsa, prorsus ut non frustra talis civitas mysticum vocabulum Babylonis acceperit. Babylon interpretatur quippe confusio, quod nos iam dixisse meminimus. Nec interest 10 diaboli regis eius, quam contrariis inter se rixentur erroribus, quos merito multae variaeque impietatis pariter possidet. possideť.

At vero gens illa, ille populus, illa civitas, illa res publica, illi Israelitae, quibus credita sunt eloquia Dei, 15 nullo modo pseudoprophetas cum veris prophetis parilitate licentiae confuderunt, sed concordes inter se atque in nullo dissentientes sacrarum litterarum veraces ab eis agnoscebantur et tenebantur auctores. Ipsi eis erant philosophi, hoc est amatores sapientiae, ipsi sapientes, ipsi 20 theologi, ipsi prophetae, ipsi doctores probitatis atque pietatis. Quicumque secundum illos sapuit et vixit, non secundum homines, sed secundum Deum, qui per eos locutus est, sapuit et vixit. Ibi si prohibitum est sacrilegium, Deus prohibuit. Si dictum est: Honora patrem tuum et 25 matrem tuam, Deus iussit. Si dictum est: Non moechaberis, non homicidium facies, non furaberis, et cetera huius modi, non haec ora humana, sed oracula divina fuderunt. Quidquid philosophi quidam inter falsa, quae opinati sunt, verum videre potuerunt et laboriosis dispudationibus persuadere moliti sunt, quod mundum istum Deus fecerit eumque ipse providentissimus administret, de

10) L. 16 c. 4. 27) Exod. 20, 12 sqq.

<sup>16</sup> parilitate licentiae mss; pari licentia v || 25 tuum

honestate virtutum, de amore patriae, de fide amicitiae, de bonis operibus atque omnibus ad mores probos pertinentibus rebus, quamvis nescientes ad quem finem et quonam modo essent ista omnia referenda, propheticis, boc est divinis, vocibus, quamvis per homines, in illa civitate populo commendata sunt, non argumentationum concertationibus inculcata, ut non hominis ingenium, sed Dei eloquium contemnere formidaret, qui illa cognosceret.

# CAPUT XLII.

10 Qua dispensatione providentiae Dei scripturae sacrae veteris testamenti ex Hebraeo in Graecum eloquium translatae sint, ut gentibus innotescerent.

Has sacras litteras etiam unus Ptolomaeorum regum Aegypti nosse studuit et habere. Nam post Alexandri 15 Macedonis, qui etiam Magnus cognominatus est, mirificentissimam minimeque diuturnam potentiam, qua universam Asiam, immo paene totum orbem, partim vi et armis, partim terrore subegerat (quando inter cetera Orientis etiam Iudaeam ingressus obtinuit), eo mortuo comites eius 20 cum regnum illud amplissimum non pacifice inter se possessuri divisissent, sed potius dissipassent bellis omnia vastaturi, Ptolomaeos reges habere coepit Aegyptus; quorum primus, Lagi filius, multos ex Iudaea captivos in Aegyptum transtulit. Huic autem succedens alius Ptolomaeus, qui est appellatus Philadelphus, omnes, quos ille adduxerat subiugatos, liberos redire permisit; insuper et dona regia in templum Dei misit petivitque ab Eleazaro tunc pontifice dari sibi scripturas, quas profecto audierat fama praedicante divinas, et ideo concupiverat habere in bibliotheca, quam nobilissimam fecerat. Has ei cum idem pontifex misisset Hebraeas, post ille etiam interpretes postulavit; et dati sunt septuaginta duo, de singulis duo-

<sup>31</sup> etiam ille v

decim tribubus seni homines, linguae utriusque doctissimi, Hebraeae scilicet atque Graecae, quorum interpretatio ut Septuaginta vocetur, iam obtunuit consuetudo. Traditur sane tam mirabilem ac stupendum planeque divinum in corum verbis fuisse consensum, ut, cum ad hoc opus 5 separatim singuli sederint (ita enim corum fidem Ptolomaeo placuit explorare), in nullo verbo, quod idem significaret et tantundem valeret, vel in verborum ordine alter ab altero discreparet; sed tamquam unus esset interpres, ita quod omnes interpretati sunt unum crat; quomam re 10 vera spiritus crat unus in omnibus. Et ideo tam mirabile Dei munus acceperant, ut illarum scripturarum non tamquam humanarum, sed, sicut crant, tamquam divinarum etiam isto modo commendaretur auctoritas, credituris quandoque gentibus profutura, quod iam videmus effectum. 16

#### CAPUT XLIII.

De auctoritate septuaginta interpretum, quae, salvo honore Hebraei stili, omnibus sit interpretibus praeferenda.

Nam cum fuerint et alii interpretes, qui ex Hebraea lingua in Graecam sacra illa eloquia transtulerunt, sicut 20 Aquila, Symmachus, Theodotion; sicut etiam illa est interpretatio, cuius auctor non apparet et ob hoc sine nomine interpretis quinta editio nuncupatur: hanc tamen, quae Septuaginta est, tamquam sola esset, sic recepit ecclesia, eaque utuntur Graeci populi Christiani, quorum 25plerique utrum alia sit aliqua ignorant. Ex hac Septuaginta interpretatione etiam in Latinam linguam interpretatum est, quod ecclesiae Latinae tenent; quamvis non defuerit temporibus nostrus presbyter Hieronymus homo doctissimus et omnium trium linguarum peritus, qui non 30 ex Graeco, sed ex Hebraeo in Latinum eloquium easdem scripturas converterit. Sed eius tam litteratum laborem quamvis Iudaei fateantur esse veracem, septuaginta vero interpretes in multis errasse contendant: tamen ecclesise Christi tot hominum auctoritati ab Eleazaro tunc pontifice ad hoc tantum opus electorum neminem iudicant praeferendum; quia, etsi non in eis unus apparuisset spiritus sine dubitatione divinus, sed inter se verba interpretationis suae septuaginta docti more hominum contulissent, ut, quod platicusset omnibus, hoc maneret, nullus eis unus interpres debuit anteponi; cum vero tantum in eis signum divinitatis apparuit, profecto quisquis alius illarum scripturarum ex Hebraea in quamlibet aliam linguam interpres est verax, aut congruit illis septuaginta interpretibus, aut si non congruere 10 videtur, altitudo ibi prophetica esse credenda est. Spiritus enim, qui in prophetis erat, quando illa dixerunt, idem ipse erat etiam in septuaginta viris, quando illa interpretati sunt; qui profecto auctoritate divina et aliud dicere potuit, tamquam propheta ille utrumque dixisset, quia utrum-15 que idem Spiritus diceret, et hoc ipsum aliter, ut, si non eadem verba, idem tamen sensus bene intellegentibus dilucesceret, et aliquid praetermittere et aliquid addere, ut etiam hinc ostenderetur non humanam fuisse in illo opere servitutem, quam verbis debebat interpres, sed divinam 20 potius potestatem, quae mentem replebat et regebat interpretis. Nonnulli autem codices Graecos interpretationis Septuaginta ex Hebraeis codicibus emendandos putarunt; nec tamen ausi sunt detrahere, quod Hebraei non habebant et Septuaginta posuerunt; sed tantum modo addiderunt, quae in He-26 braeis inventa apud Septuaginta non erant, eaque signis quibusdam in stellarum modum factis ad capita eorundem versuum notaverunt, quae signa asteriscos vocant. Illa vero, quae non habent Hebraei, habent autem Septuaginta, similiter ad capita versuum iacentibus virgulis, sicut scribuntur 30 unciae, signaverunt. Et multi codices has notas habentes usquequaque diffusi sunt et Latini. Quae autem non praetermissa vel addita, sed aliter dicta sunt, sive alium sensum faciant etiam ipsum non abhorrentem, sive alium sensum faciant etiam ipsum non abhorrentem, sive alio modo eundem sensum explicare monstrentur, nisi utrisque codi-

<sup>34</sup> utriusque RA | 35 igitur v

nihil aliud intueamur in scripturis illis, nisi quid per homines dixerit Dei Spiritus, quidquid est in Hebraeis codicibus et non est apud interpretes septuaginta, noluit ea per istos, sed per illos prophetas Dei Spiritus dicere. Quidquid vero est apud Septuaginta, in Hebraeis autem 5 codicibus non est, per istos ea maluit quam per illos idem Spiritus dicere, sic ostendens utrosque fuisse prophetas. Isto enim modo alia per Esaiam, alia per Hieremiam, alia per alium aliumque prophetam vel aliter eadem per hunc ac per illum dixit, ut voluit. Quidquid porro 10 apud utrosque invenitur, per utrosque dicere voluit unus atque idem Spiritus; sed ita ut illi praecederent prophetando, isti sequerentur prophetice illos interpretando; quia sicut in illis vera et concordantia dicentibus unus pacis Spiritus fuit, sic et in istis non secum conferentibus et 18tamen tamquam ore uno cuncta interpretantibus idem Spiritus unus apparuit.

#### CAPUT XLIV.

Quid intellegendum sit de Ninevitarum excidio, cuius denuntiatio in Hebraeo quadraginta dierum spatio tendi- 20' tur, in Septuaginta autem tridui brevitate concluditur.

Sed ait aliquis: "Quo modo sciam quid Ionas propheta dixerit Ninevitis, utrum: Triduum, et Nineve evertetur, an: Quadraginta dies? Quis enim non videat non potnisse utrumque tunc dici a propheta, qui missus fuerat 25 terrere comminatione inminentis exitii civitatem? Cui si tertio die fuerat futurus interitus, non utique quadragensimo die; si autem quadragensimo, non utique tertio Si ergo a me quaeritur, quid horum Ionas dixerit, boc puto potius quod legitur in Hebraeo: Quadraginta dies, et 30

24) Ion. 3, 4.

<sup>9</sup> atque alium v | 23 Ninivitis . . Ninive v

Nineve evertetur. Septuaginta quippe (longe) posterius interpretati aliud dicere potuerunt, quod tamen ad rem pertineret et in unum eundemque sensum, quamvis sub altera significatione, concurreret, admoneretque lectorem 5 utraque auctoritate non spreta ab historia sese adtollere ad ea requirenda, propter quae significanda historia ipsa conscripta est. Gesta sunt quippe illa in Nineve civitate, sed aliquid etiam significaverunt, quod modum illius civitatis excedat; sicut gestum est, quod ipse propheta in 10 ventre ceti triduo futurum, qui dominus est omnium prophetarum. Quapropter si per illam civitatem recte accipitur ecclesia gentium prophetice figurata, eversa scilicet per paenitentiam, ut qualis fuerat iam non esset, 16 hoc quoniam per Christum factum est in ecclesia gentium, cuius illa Nineve figuram gerebat, sive per quadraginta dies sive per triduum idem ipse significatus est Christus; per quadraginta scilicet, quia tot dies peregit cum discipulis suis post resurrectionem et ascendit in 20 caelum; per triduum vero, quia die tertio resurrexit; tamquam lectorem nihil aliud quam historiae rerum gestarum inhaerere cupientem de somno excitaverint septuaginta interpretes idemque prophetae ad perscrutandam altitudinem prophetiae et quodam modo dixerint: "In 25 quadraginta diebus ipsum quaere, in quo et triduum potueris invenire; illud in ascensione, hoc in eius resurrectione reperies." Propter quod utroque numero significari convenientissime potuit, quorum unum per Ionam prophetam, alterum per septuaginta interpretum propheso tiam, tamen unus atque idem Spiritus dixit. Longitudinem fugio, ut non haec per multa demonstrem, in quibus ab Hebraica veritate putantur septuaginta interpretes discrepare et bene intellecti inveniuntur esse concordés. Unde etiam ego pro meo modulo vestigia sequens aposto-

<sup>1</sup> uertetur R; subuertetur AF | longe om. R

lorum, quia et ipsi ex utriusque, id est ex Hebraeis et ex Septuaginta, testimonia prophetica posuerunt, utraque anctoritate utendum putavi, quoniam utraque una atque divina est. Sed iam quae restant, ut possimus, exequamur.

#### CAPUT XLV.

Quod post instaurationem templi prophetas Iudaei habere destiterint et exinde usque ad nativitatem Christi continus adversitatibus sint afflicti, ut probaretur alterius templi aedificationem propheticis vocibus fuisse

dis tribut constant, promissam, the day have 1 10

Postea quam gens Indaea coepit non habere prophetas, procul dubio deterior facta est, eo scilicet tempore, quo se sperabat instaurato templo post captivitatem, quae fuit in Babylonia, futuram esse meliorem Sic quippe intellegebat populus ille carnalis, quod praenuntiatum est 15 per Aggaeum prophetam dicentem: Magna erit gloria domus istius novissimae, plus quam primae; quod de novo testamento dictum esse paulo superius demonstravit, : ubi ait aperte Christum promittens: Et movebo omnes gentes, et veniet desideratus cunctis gentibus. Quo loco 20 septuaginta interpretes alium sensum magis corpori quam capiti, hoc est magis ecclesiae quam Christo, convenientem prophetica auctoritate dixerunt; Venient quae electa sunt Domini de cunctis gentibus, id est homines, de quibus ipse Iesus in evangelio: Multi, inquit, vocati, pauci 25 vero electi. Talibus enim electis gentium domus aedificatur Dei per testamentum novum lapidibus vivis, longe gloriosior, quam templum illud fuit, quod a rege Salomone constructum est et post captivitatem instauratum. Propter hoc ergo nec prophetas ex illo tempore babuit 30 illa gens et multis cladibus afflicta est ab alienigents regibus ipsisque Romanis, ne hanc Aggaei prophetiam in illa instauratione templi opinaretur impletam.

20) Agg. 2, 10; 8. 26) Mt. 22, 14.

Non multo post enim adveniente Alexandro subiugata est, quando etsi nulla est facta vastatio, quoniam non sunt ei ausi resistere et ideo placatum facillime subditi receperunt, non erat tamen gloria tanta domus illius, quanta fuit in suorum regum libera potestate. Hostias sane Alexander immolavit in Dei templo, non ad eius cultum vera pietate conversus, sed impia vanitate cum diis eum falsis colendum putans. Deinde Ptolomaeus, Lagi filius, quod supra memoravi, post Alexandri mortem captivos inde in Aegyptum transtulit, quos eius successor Ptolomaeus Philadelphus benevolentissime inde dimisit; per quem factum est, quod paulo ante narravi, ut septuaginta interpretum scripturas haberemus. Deinde contriti sunt bellis, quae in Macchabaeorum libris explicantur. Post haec capti a 15 rege Alexandriae Ptolomaeo, qui est appellatus Epiphanes; inde ab Antiocho rege Syriae multis et gravissimis malis ad idola colenda conpulsi, templumque ipsum repletum sacrilegis superstitionibus gentium, quod tamen dux eorum strenuissimus Iudas, qui etiam Macchabaeus dictus est, 20 Antiochi ducibus pulsis ab omni illa idolatriae contaminatione mundavit. tione mundavit.

Non autem multo post Alcimus quidam per ambitionem, cum a genere sacerdotali esset alienus, quod nefas erat, pontifex factus est. Hinc iam post annos ferme quinquaginta, in quibus eis tamen pax non fuit, quamvis aliqua et prospere gesserint, primus apud eos Aristobolus adsumpto diademate et rex et pontifex factus est. Antea quippe, ex quo de Babyloniae captivitate reversi sunt templumque instauratum est, non reges, sed duces vel principes habuerunt; quamvis et qui rex est possit dici princeps a principatu imperandi et dux eo, quod sit ductor exercitus; sed non continuo, quicumque principes vel duces sunt, etiam reges dici possunt, quod iste Aristobolus fuit. Cui successit Alexander, etiam ipse rex et

<sup>11</sup> benivol. RA | 22 alchimus RA

pontifex, qui crudeliter in suos regnasse traditur. Post hunc uxor eius Alexandra regina Iudaeorum fuit, ex cuius tempore deinceps mala sunt eos secuta graviora. Filii quippe huius Alexandrae Aristobolus et Hyrcanus inter se de imperio dimicantes vires adversus Israeliticam gentem 5 provocavere Romanas. Hyrcanus namque ab eis contra fratrem poposcit auxilium. Tunc iam Roma subiugaverat Africam, subiugaverat Graeciam lateque etiam aliis orbis partibus imperans tamquam se ipsa non valens ferre sua se quodam modo magnitudine fregerat. Pervenerat quippe 10 ad seditiones domesticas graves atque inde ad bella socialia moxque civilia, tantumque se comminuerat et adtriverat, ut ei mutandus rei publicae status, quo regeretur regibus, immineret. Pompeius ergo, populi Romani praeclarissimus princeps, ludaeam cum exercitu ingressus ci- 15 vitatem capit, templum reserat, non devotione supplicis, sed jure victoris, et ad sancta sanctorum, quo nisi summum sacerdotem non licebat intrare, non ut venerator, sed ut profanator accedit; confirmatoque Hyrcani pontificatu et subingatae genti inposito custode Antipatro, quos 20 tune procuratores vocabaut, vinctum secum Aristobolum ducit. Ex illo Iudaei etiam tributarii Romanorum esse coeperunt. Postea Cassius etiam templum expoliavit. Deinde post paucos annos etiam Herodem alienigenam regem habere meruerunt, quo regnante natus est Christus. 25 lam enim venerat plenitudo temporis significata prophetico spiritu per os patriarchae facob, ubi ait: Non deficiet princeps ex luda, neque dux de semoribus eius, donec veniat cui repositum est, et ipse expectatio gentium. Non ergo defuit Indaeorum princeps ex Indaeis usque ad 30 istum Herodem, quem primum acceperunt alienigenam regem. Tempus ergo iam erat, ut veniret ille, cui repositum erat, quod novo promissum est testamento, ut ipse

<sup>29)</sup> Gen. 49, 10.

<sup>3</sup> deinceps RF; et deinceps Au | 9 ipsa RA; ipsam Fo

esset expectatio gentium. Fieri autem non posset, ut expectarent eum gentes venturum, sicut eum cernimus expectari, ut veniat ad faciendum iudicium in claritate potentiae, nisi prius in eum crederent, cum venit ad patiendum iudicium in humilitate patientiae.

# CAPUT XLVI.

De ortu Salvatoris nostri, secundum quod Verbum caro factum est, et de dispersione Iudaeorum per omnes gentes, sicut fuerat prophetatum.

- Regnante ergo Herode in Iudaea, apud Romanos autem iam mutato rei publicae statu imperante Caesare Augusto et per eum orbe pacato natus est Christus secundum praecedentem prophetiam in Bethleem Iudae, homo manifestus ex homine virgine, Deus occultus ex Deo Patre.

  15 Sic enim propheta praedixerat: Ecce virgo accipiet in utero et pariet filium, et vocabunt nomen eius Emmanuel, quod est interpretatum: Nobiscum Deus. Qui ut in se commendaret Deum, miracula multa fecit, ex quibus quaedam, quantum ad eum praedicandum satis esse visum est, scriptura evangelica continet. Quorum primum est, quod tam mirabiliter natus est; ultimum autem, quod cum suo resuscitato a mortuis corpore ascendit in caelum. Iudaei autem, qui eum occiderunt et in eum credere noluerunt, quia oportebat eum mori et resurgere, vastati infelicius a Romanis funditusque a suo regno, ubi iam eis alienigenae dominabantur, eradicati dispersique per terras (quando quidem ubique non desunt) per scripturas suas testimonio nobis sunt prophetias nos non finxisse de Christo; quas plurimi eorum considerantes et ante passionem et maxime post eius resurrectionem crediderunt in eum, de quibus praedictum est: Si fuerit numerus filiorum Israel sicut harena maris, reliquiae salvae fient.
  - 13) Mich. 5, 2. 17) Esai. 7, 14; Mt. 1, 23. 32) Esai. 10, 22.

Ceteri vero excaecati sunt, de quibus praedictum est: Fiat mensa eorum (coram ipsis) in laqueum et in retributionem et scandalum. Obscurentur oculi eorum, ne videant; et dorsum illorum semper incurva. Proinde cum deant; et dorsum illorum semper incurva. Proinde cum scripturis nostris non credunt, complentur in eis suae, 5 quas caeci legunt. Nisi forte quis dixerit illas prophetias Christianos finxisse de Christo, quae Sibyllae nomine proferuntur vel aliorum, si quae sunt, quae non pertinent ad populum Iudaeorum. Nobis quidem illae sufficiunt, quae de nostrorum ininicorum codicibus proferuntur, quos 10 agnoscimus propter hoc testimonium, quod nobis inviti perhibent eosdem codices habendo atque servando, per omnes gentes etiam ipsos esse dispersos, quaqua versum Christi ecclesia dilatatur. Nam prophetia in psalmis, quos legunt etiam, de hac re praemissa est, ubi scriptum est: 15 Deus meus, misericordia eius praeveniet me; Deus meus demonstravit mihi in inimicis meis. ne occideris eos. ne demonstravit mihi in inimicis meis, ne occideris eos, ne demonstravit mihi in inimicis meis, ne occideris eos, ne quando obliviscantur legem tuam; disperge eos in virtute tua. Demonstravit ergo Deus ecclesiae in eius inimicis Iudaeis gratiam misericordiae suae, quoniam, sicut 20 dicit apostolus, delictum illorum salus gentibus; et ideo non eos occidit, id est non in eis perdidit quod sunt Iudaei, quamvis a Romanis fuerint devicti et oppressi, ne obliti legem Dei ad hoc, de quo agimus, testimonium nihil valerent. Ideo parum fuit, ut diceret: Ne occideris 25 eos, ne quando obliviscantur legem tuam, nisi adderet etiam: Disperge eos; quoniam si cum isto testimonio scripturarum in sua tantummodo terra, non ubique essent, profecto ecclesia, quae ubique est, eos prophetiarum, quae de Christo praemissae sunt, testes in omnibus 30 gentibus habere non posset. gentibus habere non posset.

<sup>4)</sup> Ps. 68, 23 sq. 19) Ps. 58, 11 sq. 21) Rom. 11, 11.

<sup>2</sup> coram ipsis om. mss excepto  $F \parallel 3$  in scand. Fv; in om. RAParr.

### CAPUT XLVII.

An ante tempora Christiana aliqui fuerint extra Israeli-ticum genus, qui ad caelestis civitatis consortium pertinerent.

pertinerent.

Quapropter quisquis alienigena, id est non ex Israel progenitus nec ab illo populo in canonem sacrarum litterarum receptus, legitur aliquid prophetasse de Christo, si in nostram notitiam venit aut venerit, ad cumulum a nobis commemorari potest; non quo necessarius sit, etiamiosi desit, sed quia non incongrue creditur fuisse et in aliis gentibus homines, quibus hoc mysterium revelatum est, et qui haec etiam praedicere inpulsi sunt, sive participes eiusdem gratiae fuerint sive expertes, sed per malos angelos docti sint, quos etiam praesentem Christum, quem 15 Iudaei non agnoscebant, scimus fuisse confessos. Nec ipsos Iudaeos existimo audere contendere neminem pertinuisse ad Deum praeter Israelitas, ex quo propago Israel esse coepit, reprobato eius fratre maiore. Populus enim re vera, qui proprie Dei populus diceretur, nullus alius 20 fuit; homines autem quosdam non terrena, sed caelesti societate ad veros Israelitas supernae cives patriae pertinentes etiam in aliis gentibus fuisse negare non possunt; quia si negant, facillime convincuntur de sancto et mirabili viro Iob, qui nec indigena nec proselytus, id est ad-25 vena populi Israel fuit, sed ex gente Idumaea genus ducens, ibi ortus, ibidem mortuus est; qui divino sic laudatur eloquio, ut, quod ad iustitiam pietatemque adtinet, nullus ei homo suorum temporum coaequetur. Quae tempora eius quamvis non inveniamus in Chronicis, col-30 ligimus tamen ex libro eius, quem pro sui merito Israelitae in auctoritatem canonicam receperunt, tertia genera-

<sup>28)</sup> Iob. 1.

<sup>12</sup> hoc  $v \parallel 14$  sint R; sunt Av

tione posteriorem fuisse quam Israel. Divinitus autem provisum fuisse non dubito, ut ex hoc uno sciremus etiam per alias gentes esse potuisse, qui secundum Deum vixerunt eique placuerunt, pertinentes ad spiritalem Hierusalem. Quod nemini concessum fuisse credendum est. 5 nisi cui divinitus revelatus est unus mediator Dei et hominum, homo Christus Iesus, qui venturus in carne sic antiquis sanctis praenuntiabatur, quem ad modum nobis venisse nuntiatus est, ut una eademque per ipsum fides omnes in Dei civitatem, Dei domum, Dei templum prae- 10. destinatos perducat ad Deum. Sed quaecumque aliorum prophetiae de Dei per Iesum Christum gratia proferuntur, possunt putari a Christianis esse confictae. Ideo nihil est firmius ad convincendos quoslibet alienos, si de hac re contenderint, nostrosque faciendos, si recte sapuerint, 15 quam ut divina praedicta de Christo ea proferantur, quae in Iudaeorum codicibus scripta sunt; quibus avulsis de sedibus propriis et propter hoc testimonium toto orbe dispersis Christi usquequaque crevit ecclesia.

#### CAPUT XLVIII.

20

Prophetiam Aggaei, qua dixit maiorem futuram gloriam domus Dei, quam primum fuisset, non in reaedificatione templi, sed in eeclesia Christi esse completam.

Haec domus Dei maioris est gloriae, quam fuerat illa prima lignis et lapidibus ceterisque pretiosis rebus metal-25 lisque constructa. Non itaque Aggaei prophetia in templi illius instauratione completa est. Ex quo enim est instauratum, numquam ostenditur habuisse tantam gloriam, quantam habuit tempore Salomonis; immo potius ostenditur primum cessatione prophetiae fuisse domus illius 30 gloriam diminutam, deinde ipsius gentis cladibus tantis usque ad ultimum excidium, quod factum est a Romanis, sicut ea, quae supra sunt commemorata testantur. Haec autem domus ad novum pertinens testamentum tanto

utique maioris est gloriae, quanto meliores sunt lapides vivi, quibus credentibus renovatisque construitur. Sed ideo per instaurationem templi illius significata est, quia ipsa renovatio illius aedificii significat eloquio prophetico 6 alterum testamentum, quod appellatur novum. Quod ergo Deus dixit per memoratum prophetam: Et dabo pacem in loco isto, per significantem locum ille, qui eo significatur, intellegendus est; ut, quia illo loco instaurato significata est ecclesia, quae fuerat aedificanda per Christum, 10 nihil aliud accipiatur, quod dictum est: Dabo pacem in loco isto, nisi "dabo pacem in loco, quem significat locus iste". Quoniam omnia significantia videntur quodam modo earum rerum, quas significant, sustinere personas; sicut dictum est ab apostolo: Petra erat Christus, quoniam 15 petra illa, de qua hoc dictum est, significabat utique Christum. Maior est itaque gloria domus huius novi testamenti quam domus prioris veteris testamenti, et tunc apparebit maior cum dedicabitur. Tunc enim veniet desideratus cunctis gentibus, sicut legitur in Hebraeo. desideratus cunctis gentibus, sicut legitur in Hebraeo.
20 Nam primus eius adventus nondum erat desideratus omnibus gentibus. Non enim quem deberent desiderare sciebant, in quem non crediderant. Tunc etiam secundum septuaginta interpretes (quia et ipse propheticus sensus est) venient quae electa sunt Domini de cun25 ctis gentibus. Tunc enim vere non venient nisi electa, de quibus dicit apostolus: Sicut elegit nos in ipso ante mundi constitutionem. Ipse quippe architectus, qui dixit: Multi vocati, pauci vero electi, non de his, qui vocati sic venerunt, ut de convivio proicerentur, sed de electis demonstraturus est aedificatam domum, quae nullam ruinam deinceps formidabit. Nunc autem, quando et hi re-

<sup>7)</sup> Agg. 2, 10. 14) 1. Cor. 10, 4. 19) Agg. 2, 8. Eph. 1, 4. 28) Mt. 22, 14.

<sup>20</sup> prius v || 28 autem v

plent ecclesias, quos tamquam in area ventilatio separabit, non apparet tanta gloria domus huius, quanta tunc apparebit, quando, quisquis ibi erit, semper erit.

# CAPUT XLIX.

De indiscreta multiplicatione ecclesiae, qua in hoc sae- 5 culo multi reprobi miscentur electis.

culo multi reprobi miscentur electis.

In hoc ergo saeculo maligno, in his diebus malis, ubi per humilitatem praesentem futuram comparat ecclesia celsitudinem et timorum stimulis, dolorum tormentis, laborum molestiis, temptationum periculis eruditur, sola spe 10 gaudens, quando sanum gaudet; multi reprobi miscentur bonis et utrique tamquam in sagenam evangelicam colliguntur et in hoc mundo tamquam in mari utrique inclusi retibus indiscrete natant, donec perveniatur ad litus, ubi mali segregentur a bonis et in bonis tamquam in 15 templo suo sit Deus omnia in omnibus. Proinde vocem nunc agnoscimus eius impleri, qui loquebatur in psalmo atque dicebat: Adnuntiavi et locutus sum, multiplicati sunt super numerum. Hoc fit nunc, ex quo primum per os praecursoris sui Iohannis, deinde per os proprium adpropinquavit enim regnum caelorum. Elegit discipulos, quos et apostolos nominavit, humiliter natos, inhonoratos, inlitteratos, ut, quidquid magnum essent et facerent, ipse in eis esset et faceret. Habuit inter eos unum, quo 25 malo utens bene et suae passionis impleret dispositum et ecclesiae suae tolerandorum malorum praeberet exemplum. Seminato, quantum per eius oportebat praesentiam corporalem, sancto evangelio passus est, mortuus est, resurrexit, passione ostendens quid sustinere pro veritate, 30 resurrectione quid sperare in aeternitate debeamus, excepta altitudine sacramenti, qua sanguis eius in remissionem fusus est peccatorum. Conversatus est in terra

<sup>12)</sup> Mt. 13, 47. 16) 1. Cor. 15, 28. 19) Ps. 39, 6. 22) Mt. 3, 2; 4, 17. 23) Lc. 6, 13.

quadraginta dies cum discipulis suis atque ipsis videntibus ascendit in caelum et post dies decem misit promissum Spiritum sanctum; cuius venientis in eos qui crediderant tunc signum erat maximum et maxime necessarium, 5 ut unusquisque eorum linguis omnium gentium loqueretur; ita significans unitatem catholicae ecclesiae per omnes gentes futuram ac sic linguis omnibus locuturam.

# CAPUT L.

De praedicatione evangelii, quae per passiones prae-10 dicantium clarior et potentior facta est.

Deinde secundum illam prophetiam: Ex Sion lex prodiet et verbum Domini ex Hierusalem, et secundum ipsius Domini Christi praedicta, ubi post resurrectionem stupentibus eum discipulis suis aperuit sensum, ut intel-15 legerent scripturas, et dixit eis, quoniam sic scriptum est, et sic oportebat Christum pati et resurgere a mortuis tertio die et praedicari in nomine eius paenitentiam et remissionem peccatorum per omnes gentes, incipientibus ab Hierusalem, et ubi rursus eis de adventu eius 20 novissimo requirentibus respondit atque ait: Non est vestrum scire tempora quae Pater posuit in sua potestate; sed accipietis virtutem Spiritus sancti supervenientem in vos, et eritis mihi testes in Hierusalem et in totam Iudaeam et Samariam et usque in fines terrae, primum se 25 ab Hierusalem diffudit ecclesia, et cum in Iudaea atque Samaria plurimi credidissent, et in alias gentes itum est, eis adnuntiantibus evangelium, quos ipse, sicut luminaria, et aptaverat verbo et accenderat Spiritu sancto. Dixerat enim eis: Nolite timere eos, qui corpus occidunt, animam

12) Esai. 2, 3. 19) Lc. 24, 45 sq. 24) Act. 1, 7 sq.

<sup>17</sup> tertia  $F \parallel 21$  tempora mss; tempora vel momenta  $v \mid 23$  ut editur RAF; in tota Iudaea et Samaria v

autem non possunt occidere. Qui ut frigidi timore non essent, igne caritatis ardebant. Denique non solum per ipsos, qui eum et ante passionem et post resurrectionem viderant et audierant, verum etiam post obitum eorum per posteros eorum inter horrendas persecutiones et 5 varios cruciatus ac funera martyrum praedicatum est toto orbe evangelium, contestante Deo signis et ostentis et variis virtutibus et Spiritus sancti muneribus; ut populi gentium credentes in eum, qui pro eorum redemptione crucifixus est, Christiano amore venerarentur sanguinem 10 martyrum, quem diabolico furore fuderunt, ipsique reges, quorum legibus vastabatur ecclesia, ei nomini salubriter subderentur, quod de terra crudeliter auferre conati sunt, et falsos deos inciperent persequi, quorum causa cultores Dei veri fuerant antea persecuti.

# CAPUT LI.

Quod etiam per haereticorum dissensiones fides catholica roboretur.

Videns autem diabolus templa daemonum deseri et in nomen liberantis Mediatoris currere genus humanum, 20 haereticos movit, qui sub vocabulo Christiano doctrinae resisterent Christianae, quasi possent indifferenter sine ulla correptione haberi in civitate Dei, sicut civitas confusionis indifferenter habuit philosophos inter se diversa et adversa sentientes. Qui ergo in ecclesia Christi mor- 25 bidum aliquid pravumque sapiunt, si correpti, ut sanum rectumque sapiant, resistunt contumaciter suaque pestifera et mortifera dogmata emendare nolunt, sed defensare persistunt, haeretici fiunt et foras exeuntes habentur in exercentibus inimicis. Etiam sic quippe veris illis catho- 30

<sup>1)</sup> Mt. 10, 28.

<sup>2</sup> per ipsos non solum v

licis membris Christi malo suo prosunt, dum Deus utitur et malis bene et diligentibus eum omnia cooperatur in bonum. Inimici enim omnes ecclesiae, quolibet errore caecentur vel malitia depraventur, si accipiunt potestatem 5 corporaliter affligendi, exercent eius patientiam; si tantummodo male sentiendo adversantur, exercent eius sapientiam; ut autem etiam inimici diligantur, exercent eius benevolentiam aut etiam beneficentiam, sive suadibili doctrina cum eis agatur sive terribili disciplina. Ac per 10 hoc diabolus princeps impiae civitatis adversus peregrinantem in hoc mundo civitatem Dei vasa propria commovendo nihil ei nocere permittitur, cui procul dubio et rebus prosperis consolatio, ut non frangatur adversis, et rebus adversis exercitatio, ut non corrumpatur prosperis, per 16 divinam providentiam procuratur, atque ita temperatur utrumque ab alterutro, ut in psalmo illam vocem non aliunde agnoscamus exortam: Secundum multitudinem dolorum meorum in corde meo consolationes tuae iucundaverunt animam meam. Hinc est et illud apostoli: Spe 20 gaudentes, in tribulatione patientes.

Nam et id, quod ait idem doctor: Quicumque volunt in Christo pie vivere, persecutionem patiuntur, nullis putandum est deesse posse temporibus. Quia et cum ab eis, qui foris sunt, non saevientibus videtur esse tranquillitas et re vera est plurimumque consolationis adfert, maxime infirmis: non tamen desunt, immo multi sunt intus, qui corda pie viventium suis perditis moribus cruciant; quoniam per eos blasphematur Christianum et catholicum nomen; quod quanto est carius eis, qui volunt pie vivere in Christo, tanto magis dolent, quod per malos

3) Rom. 8, 28. 20) Ps. 93, 19. 21) Rom. 12, 12. 23) 2. Tim. 3, 12.

<sup>2</sup> cooperatur Rbef (scil. Deus; cf. vol. I, 17, 16); cooperantur  $AFv \parallel 8$  benivolentiam  $RA \parallel 22$  patientur mss excepto a; patientur v

intus positos sit, ut minus, quam piorum mentes desiderant, diligatur. Ipsi quoque haeretici, cum cogitantur habere nomen et sacramenta Christiana et scripturas et professionem, magnum dolorem faciunt in cordibus piorum; quia et multi volentes esse Christiani propter eorum 5 dissensiones haesitare coguntur et multi maledici etiam in his inveniunt materiam blasphemandi Christianum nomen, quia et ipsi quoquo modo Christiani appellantur. His atque huius modi pravis moribus et erroribus hominum persecutionem patiuntur, qui volunt in Christo pie vivere, 10 etiam nullo infestante neque vexante corpus illorum. Patiuntur quippe hanc persecutionem non in corporibus, sed in cordibus. Unde illa vox est: Secundum multitudinem dolorum meorum in corde meo. Non enim ait: dinem dolorum meorum in corde meo. Non enim ait:
"In corpore meo." Sed rursus quoniam cogitantur inmutabilia divina promissa, et quod ait apostolus: Novit
Dominus qui sunt eius (quos enim praescivit et praedestinavit conformes imaginis filii sui, ex eis perire nullus potest): ideo sequitur in illo psalmo: Consolationes
tuae iucundaverunt animam meam. Dolor autem ipse, 20
qui fit in cordibus piorum, quos persequuntur mores
Christianorum malorum sive falsorum, prodest dolentibus,
quoniam de caritate descendit, qua eos perire nolunt nec
impedire aliorum salutem. Denique magnae consolationes
fiunt etiam de correctionibus eorum, quae piorum animas 25
tanta iucunditate perfundunt, quantis doloribus de sua
perditione cruciaverunt. Sic in hoc saeculo, in his diebus malis non solum a tempore corporalis praesentiae
Christi et apostolorum eius, sed ab ipso Abel, quem primum iustum impius frater occidit, et deinceps usque in 30
huius saeculi finem inter persecutiones mundi et consolationes Dei peregrinando procurrit ecclesia. dinem dolorum meorum in corde meo. Non enim ait:

17) 2. Tim. 2, 19. 18) Rom. 8, 29.

5

# CAPUT LII.

An credendum sit, quod quidam putant, impletis decem persecutionibus, quae fuerunt, nullam iam superesse praeter undecimam, quae in ipso Antichristi tempore sit futura.

Proinde ne illud quidem temere puto esse dicendum sive credendum, quod nonnullis visum est vel videtur, non amplius ecclesiam passuram persecutiones usque ad tempus Antichristi, quam quot iam passa est, id est de10 cem, ut undecima eademque novissima sit ab Antichristo. Primam quippe computant a Nerone quae facta est, secundam a Domitiano, a Traiano tertiam, quartam ab Antonino, a Severo quintam, sextam a Maximino, a Decio septimam, octavam a Valeriano, ab Aureliano nonam, decimam a Diocletiano et Maximiano. Plagas enim Aegyptiorum, quoniam decem fuerunt, antequam exire inde inciperet populus Dei, putant ad hunc intellectum esse referendas, ut novissima Antichristi persecutio similis videatur undecimae plagae, qua Aegyptii, dum hostiliter sequerentur Hebraeos, in mari Rubro populo Dei per siccum transeunte perierunt. Sed ego illa re gesta in Aegypto istas persecutiones prophetice significatas esse non arbitror; quamvis ab eis, qui hoc putant, exquisite et ingeniose illa singula his singulis comparata videantur, non prophetico spiritu, sed coniectura mentis humanae, quae aliquando ad verum pervenit, aliquando fallitur.

Quid enim, qui hoc sentiunt, dicturi sunt de persecutione, qua ipse Dominus crucifixus est? in quo eam numero posituri? Si autem hac excepta existimant computandum, tamquam illae numerandae sint, quae ad corpus pertinent, non qua ipsum caput est appetitum et occisum: quid agent de illa, quae, postea quam Christus ascendit in caelum, Hierosolymis facta est, ubi beatus Stephanus lapidatus est, ubi Iacobus frater Iohannis gla-

sus et per angelum liberatus, ubi fugati atque dispersi de Hierosolymis fratres, ubi Saulus, qui postea Paulus apostolus factus est, vastabat ecclesiam, ubi ipse quoque iam fidem, quam persequebatur, evangelizans, qualia faciebat, est passus, sive per Iudaeam sive per alias gentes, 5 quacumque Christum ferventissimus praedicabat? Cur ergo eis a Nerone videtur ordiendum, cum ad Neronis tempora inter atrocissimas persecutiones, de quibus nimis longum est cuncta dicere, ecclesia crescendo pervenerit? Quod si a regibus factas persecutiones in numero existi- 10 mant esse debere: rex fuit Herodes, qui etiam post ascensum Domini gravissimam fecit. Deinde quid respondent etiam de Iuliano, quem non numerant in decem? An ipse non est ecclesiam persecutus, qui Christianos liberales litteras docere ac discere vetuit? Sub quo Valentinia- 15 nus maior, qui post eum tertius imperator fuit, fidei Christianae confessor extitit militiaque privatus est; ut omittam quae apud Antiochiam facere coeperat, nisi unius fidelissimi et constantissimi iuvenis, qui multis, ut torquerentur, adprehensis per totum diem primus est tortus, 20 inter ungulas cruciatusque psallentis libertatem atque hilaritatem miratus horruisset et in ceteris deformius erubescere timuisset. Postremo nostra memoria Valens, hilaritatem miratus horruisset et in ceteris deformius erubescere timuisset. Postremo nostra memoria Valens, supradicti Valentiniani frater, Arianus, nonne magna persecutione per Orientis partes catholicam vastavit ecclesiam? 25 Quale est autem, non considerare ecclesiam per totum mundum fructificantem atque crescentem posse in aliquibus gentibus persecutionem pati a regibus, et quando in aliis non patitur? Nisi forte non est persecutio computanda, quando rex Gothorum in ipsa Gothia persecutus 30 est Christianos crudelitate mirabili, cum ibi non essent nisi catholici, quorum plurimi martyrio coronati sunt, sicut a quibusdam fratribus, qui tunc illic pueri fuerant et se ista vidisse incunctanter recordabantur, audivimus? Quid modo in Perside? Nonne ita in Christianos ferbuit. 35

<sup>35</sup> feruuit RA (288, 29)

persecutio (si tamen iam quievit), ut fugientes inde nonnulli usque ad Romana oppida pervenerint? Haec atque
huius modi mihi cogitanti non videtur esse definiendus
numerus persecutionum, quibus exerceri oportet ecclesiam.

5 Sed rursus adfirmare aliquas futuras a regibus praeter
illam novissimam, de qua nullus ambigit Christianus, non
minoris est temeritatis. Itaque hoc in medio relinquimus
neutram partem quaestionis huius astruentes sive destruentes, sed tantummodo ab adfirmandi quodlibet horum 10 audaci praesumptione revocantes.

# CAPUT LIII.

De tempore novissimae persecutionis occulto.

Illam sane novissimam persecutionem, quae ab Antichristo futura est, praesentia sua extinguet ipse Iesus. Sic 15 enim scriptum est, quod eum interficiet spiritu oris sui et evacuabit inluminatione praesentiae suae. Hic quaeri solet: Quando istud erit? Inportune omnino. Si enim hoc nobis nosse prodesset, a quo melius quam ab ipso Deo magistro interrogantibus discipulis diceretur? Non 20 enim siluerunt inde apud eum, sed a praesente quaesierunt dicentes: Domine, si hoc tempore repraesentabis regnum Israel? At ille: Non est, inquit, vestrum scire tempora, quae Pater posuit in sua potestate. Non utique illi de hora vel die vel anno, sed de tempore inter-25 rogaverant, quando istud accepere responsum. Frustra igitur annos, qui remanent huic saeculo, computare ac definire conamur, cum hoc scire non esse nostrum ex ore Veritatis audiamus; quos tamen alii quadringentos, alii quingentos, alii etiam mille ab ascensione Domini us-30 que ad eius ultimum adventum compleri posse dixerunt.

16) 2. Thess. 2, 8. 23) Act. 1, 6 sq.

<sup>21</sup> repraesentabis RAF Parr.; praesentaberis et quando v

Quem ad modum autem quisque eorum astruat opinionem suam, longum est demonstrare et non necessarium. Coniecturis quippe utuntur humanis, non ab eis aliquid certum de scripturae canonicae auctoritate profertur. Omnium vero de hac re calculantium digitos resolvit et quiescere 5 iubet ille, qui dicit: Non est vestrum scire tempora, quae

Pater posuit in sua potestate.

Sed haec quia evangelica sententia est, mirum non est non ea repressos fuisse deorum multorum falsorumque cultores, quominus fingerent daemonum responsis, 10 quos tamquam deos colunt, definitum esse quanto tempore mansura esset religio Christiana. Cum enim viderent nec tot tantisque persecutionibus eam potuisse consumi, sed his potius mira incrementa sumpsisse, excogitaverunt nescio quos versus Graecos tamquam consulenti cuidam 15 divino oraculo effusos, ubi Christum quidem ab huius tamquam sacrilegii crimine faciunt innocentem, Petrum autem maleficia fecisse subiungunt, ut coleretur Christi nomen per trecentos sexaginta quinque annos, deinde completo memorato numero annorum, sine mora sumeret 20 finem. O hominum corda doctorum! O ingenia litterata digna credere ista de Christo, quac credere non vultis in Christum, quod eius discipulus Petrus ab eo magicas artes non didicerit, sed, ipso innocente, tamen eius maleficus fuerit nomenque illius quam suum coli maluerit magicis 25 artibus suis, magnis laboribus et periculis suis, postremo etiam effusione sanguinis sui! Si Petrus maleficus fecit, ut Christum sic diligeret mundus, quid fecit innocens Christus, ut eum sic diligeret Petrus? Respondeant igitur ipsi sibi et si possunt intellegant illa superna gratia 30 factum esse, ut propter acternam vitam Christum diligeret mundus, qua gratia factum est, ut et propter aeternam vitam ab illo accipiendam et usque ad temporariam mortem pro illo patiendam Christum diligeret Petrus. Deinde

<sup>18</sup> maleficia RAF Parr. (344, 1); maleficiis v | 34 capiendam Ae

isti dii qui sunt, qui possunt ista praedicere nec possunt avertere, ita succumbentes uni malefico et uni sceleri magico, quo puer, ut dicunt, anniculus occisus et dilaniatus et ritu nefario sepultus est, ut sectam sibi adbresariam tam prolixo tempore convalescere, tot tantarumque persecutionum horrendas crudelitates non resistendo, sed patiendo superare et ad suorum simulacrorum templorum, sacrorum oraculorum eversionem pervenire permitterent? Quis postremo est deus, non noster utique, sed ipsorum, qui vel inlectus tanto scelere vel inpulsus est ista praestare? Non enim alicui daemoni, sed deo dicunt illi versus haec Petrum arte magica definisse. Talem deum habent, qui Christum non habent.

# CAPUT LIV.

15 De stultissimo mendacio paganorum, quo Christianam religionem non ultra trecentos sexaginta quinque annos mansuram esse finxerunt.

Haec atque huius modi multa colligerem, si nondum annus ipse transisset, quem divinatio ficta promisit et 20 decepta vanitas credidit. Cum vero, ex quo nominis Christi cultus per eius in carne praesentiam et per apostolos institutus est, ante aliquot annos anni trecenti sexaginta quinque completi sint, quid aliud quaerimus, unde ista falsitas refellatur? Ut enim in Christi nativitate huius rei non ponamus initium, quia infans et puer discipulos non habebat, tamen quando habere coepit, procul dubio tunc innotuit per eius corporalem praesentiam doctrina et religio Christiana, id est, postea quam in fluvio Iordane ministerio Iohannis est baptizatus. Propter 80 hoc enim de illo prophetia illa praecesserat: Dominabitur a mari usque ad mare et a flumine usque ad terminos

<sup>2</sup> uertere R | 9 qui R

orbis terrae. Sed quoniam, priusquam passus esset et resurrexisset a mortuis, nondum fides omnibus fuerat definita (in resurrectione quippe Christi definita est, nam sic apostolus Paulus Atheniensibus loquitur dicens: Iam nunc adnuntiat hominibus omnes ubique agere paeniten-5 tiam, eo quod statuit diem iudicare orbem in aequitate in viro quo definivit fidem omnibus resuscitans illum a mortuis): melius in hac quaestione solvenda inde initium sumimus; praesertim quia tunc datus est etiam Spiritus sanctus, sicut eum dari post resurrectionem Christi opor-10 tebat in ea civitate, ex qua debuit incipere lex secunda, hoc est testamentum novum. Prima enim fuit ex monte Sina per Moysen, quod testamentum vocatur vetus. De hoc est testamentum novum. Prima enim fuit ex monte Sina per Moysen, quod testamentum vocatur vetus. De hac autem, quae per Christum danda erat, praedictum est: Ex Sion lex prodiet et verbum Domini ex Hierusa-15 lem. Unde et ipse per omnes gentes dixit praedicari oportere in nomine suo paenitentiam, sed tamen incipientibus ab Hierusalem. Ibi ergo exorsus est huius nominis cultus, ut in Iesum Christum, qui crucifixus fuerat et resurrexerat, crederetur. Ibi haec fides tam insignibus 20 initiis incanduit, ut aliquot hominum milia in Christi nomen mirabili alacritate conversa venditis suis rebus, ut egenis distribuerentur, proposito sancto et ardentissima caritate ad paupertatem voluntariam pervenirent atque inter frementes et sanguinem sitientes Iudaeos se usque ad 25 mortem pro veritate certare non armata potentia, sed potentiore patientia praepararent. Hoc si nullis magicis artibus factum est, cur credere dubitant eadem virtute divina per totum mundum id fieri potuisse, qua hoc factum est? Si autem ut Hierosolymis sic ad cultum 30 nominis Christi accenderetur tanta hominum multitudo, quae illum in cruce vel fixerat prensum vel riserat fixum,

<sup>1)</sup> Ps. 71, 8. 8) Act. 17, 30 sq. 16) Esai. 2, 3. 18) Lc. 24, 47.

<sup>7</sup> quo RAF sec. Graec.; in quo e | 17 hic desinit cod. E

iam maleficium illud fecerat Petrus, ex ipso anno quaerendum est, quando trecenti sexaginta quinque completi sint. Mortuus est ergo Christus duobus Geminis consulibus octavum Kalendas Aprilis. Resurrexit tertio die, sictut apostoli suis etiam sensibus probaverunt. Deinde post quadraginta dies ascendit in caelum; post decem dies, id est quinquagensimo post suam resurrectionem die, misit Spiritum sanctum. Tunc tria milia hominum apostolis eum praedicantibus crediderunt. Tunc itaque nominis illius cultus exorsus est, sicut nos credimus et veritas habet, efficacia Spiritus sancti; sicut autem finxit vanitas impia vel putavit, magicis artibus Petri. Paulo post etiam signo mirabili facto, quando ad verbum ipsius Petri quidam mendicus ab utero matris ita claudus, ut 15 ab aliis portaretur et ad portam templi, ubi stipem peteret, poneretur, in nomine Iesu Christi salvus exiluit, quinque hominum milia crediderunt; ac deinde aliis atque aliis accessibus credentium crevit ecclesia. Ac per hoc colligitur etiam dies, ex quo annus ipse sumpsit initium, 20 scilicet quando missus est Spiritus sanctus, id est per Idus Maias. Numeratis proinde consulibus trecenti sexaginta quinque anni reperiuntur impleti per easdem Idus consule Malio Theodoro, quando iam secundum illud oraculum daemonum aut figmentum hominum nulla esse debuit religio Christiana, quid per alias terrarum partes forsitan factum sit, non fuit necesse perquirere; interim, quod scimus, in civitate notissima et eminentissima Carthagine Africae Gaudentius et Iovius comites imperatoris 10 Honorii quarto decimo Kalendas Aprilis falsorum deorum templa everterunt et simulacra fregerunt. Ex quo usque

17) Act. 3.

<sup>-4</sup> octauum R (Draeger, synt. histor. § 178); octavo  $v \parallel$  apriles  $R^2 \parallel$  tertio RA; tertia  $v \parallel$  16 Christi om.  $R \parallel$  exilivit  $v \parallel$  24 malio mss; Mallio v

ad hoc tempus per triginta ferme annos quis non videat quantum creverit cultus nominis Christi, praesertim postea quam multi eorum Christiani facti sunt, qui tamquam vera illa divinatione revocabantur a fide eamque completo eodem numero annorum inanem ridendamque viderunt? 5 Nos ergo, qui sumus vocamurque Christiani, non in Petrum credimus, sed in quem credidit Petrus; Petri de Christo aedificati sermonibus, non carminibus venenati; nec decepti maleficiis, sed beneficiis eius adiuti. Ille Petri magister Christus in doctrina, quae ad vitam ducit aeter- 10 nam, ipse est magister et noster.

Sed aliquando iam concludamus hunc librum, hoc usque disserentes et quantum satis visum est demonstrantes, quisnam sit duarum civitatum, caelestis atque terrenae, ab initio usque in finem permixtarum mortalis ex- 15 cursus; quarum illa, quae terrena est, fecit sibi quos voluit vel undecumque vel etiam ex hominibus falsos deos, quibus sacrificando serviret; illa autem, quae caelestis peregrinatur in terra, falsos deos non facit, sed a vero Deo ipsa fit, cuius verum sacrificium ipsa sit. Ambae 20 tamen temporalibus vel bonis pariter utuntur vel malis pariter affliguntur, diversa fide, diversa spe, diverso amore, donec ultimo iudicio separentur, et percipiat unaquaeque suum finem, cuius nullus est finis; de quibus ambarum finibus deinceps disserendum est.

<sup>11</sup> et magister  $v \parallel 12$  hoc RA (161, 10); huc  $v \parallel 19$  a om. R

# LIBER XIX.

# CAPUT I.

Quod in quaestione, quam de finibus bonorum et malo-5 rum philosophica disputatio ventilavit, ducentas octoginta et octo sectas esse posse Varro perspexerit.

Quoniam de civitatis utriusque, terrenae scilicet et caelestis, debitis finibus deinceps mihi video disputandum: prius exponenda sunt, quantum operis huius terminandi ratio patitur, argumenta mortalium, quibus sibi ipsi beatitudinem facere in huius vitae infelicitate moliti sunt, ut ab eorum rebus vanis spes nostra quid differat, quam Deus nobis dedit, et res ipsa, hoc est vera beatitudo, quam dabit, non tantum auctoritate divina, sed adhibita etiam ratione, qualem propter infideles possumus adhibere, clarescat. De finibus enim bonorum et malorum multa et multipliciter inter se philosophi disputarunt. adhibere, clarescat. De finibus enim bonorum et malorum multa et multipliciter inter se philosophi disputarunt; quam quaestionem maxima intentione versantes invenire conati sunt, quid efficiat hominem beatum. Illud enim 20 est finis boni nostri, propter quod appetenda sunt cetera, ipsum autem propter se ipsum; et illud finis mali, propter quod vitanda sunt cetera, ipsum autem propter se ipsum. Finem boni ergo nunc dicimus, non quo consumatur, ut non sit, sed quo perficiatur, ut plenum sit; 25 et finem mali, non quo esse desinat, sed quo usque nocendo perducat. Fines itaque isti sunt summum bonum et summum malum. De quibus inveniendis atque in hac vita summo bono adipiscendo, vitando autem summo malo, multum, sicut dixi, laboraverunt, qui studium saso pientiae in saeculi huius vanitate professi sunt; nec tamen eos, quamvis diversis errantes modis, naturae limes in tantum ab itinere veritatis deviare permisit, ut non alii in animo, alii in corpore, alii in utroque fines bonorum

ponerent et malorum. Ex qua tripertita velut generalium distributione sectarum Marcus Varro in libro de philosophia tam multam dogmatum varietatem diligenter et subtiliter scrutatus advertit, ut ad ducentas octoginta et octo sectas, non quae iam essent, sed quae esse possent, 5 adhibens quasdam differentias facillime perveniret.

Quod ut breviter ostendam, inde oportet incipiam, quod ipse advertit et posuit in libro memorato, quattuor esse quaedam, quae homines sine magistro, sine ullo doctrinae adminiculo, sine industria vel arte vivendi, quae 10 virtus dicitur et procul dubio discitur, velut naturaliter appetunt, aut voluptatem, qua delectabiliter movetur corporis sensus, aut quietem, qua fit ut nullam molestiam corporis quisque patiatur, aut utramque, quam tamen uno nomine voluptatis Epicurus appellat, aut universaliter pri-15 ma naturae, in quibus et haec sunt et alia, vel in corpore, ut membrorum integritas et salus atque incolumitas eius, vel in animo, ut sunt ea, quae vel parva vel magna in hominum reperiuntur ingeniis. Haec igitur quattuor, id est voluptas, quies, utrumque, prima naturae, ita sunt 20 in nobis, ut vel virtus, quam postea doctrina inserit, propter haec appetenda sit, aut ista propter virtutem, aut utraque propter se ipsa; ac per hoc fiunt hinc duodecim sectae; per hanc enim rationem singulae triplicantur; quod cum in una demonstravero, difficile non erit id in 26 ceteris invenire. Cum ergo voluptas corporis animi virtuti aut subditur aut praefertur aut iungitur, tripertita variatur diversitate sectarum. Subditur autem virtuti, quando in usum virtutis adsumitur. Pertinet quippe ad virtutis officium et vivere patriae et propter patriam filios 30 procreare, quorum neutrum fieri potest sine corporis voluptate; nam sine illa nec cibus potusque sumitur, ut vivatur, nec concumbitur, ut generatio propagetur. Cum vero praefertur virtuti, ipsa appetitur propter se ipsam,

<sup>4</sup> et octo RA; octo v

virtus autem adsumenda creditur propter illam, id est, ut nihil virtus agat nisi ad consequendam vel conservandam corporis voluptatem; quae vita deformis est quidem, quippe ubi virtus servit dominae voluptati (quamvis nullo 5 modo haec dicenda sit virtus); sed tamen etiam ista horribilis turpitudo habuit quosdam philosophos patronos et defensores suos. Virtuti porro voluptas iungitur, quando neutra earum propter alteram, sed propter se ipsas ambae appetuntur. Quapropter sicut voluptas vel subdita 10 vel praelata vel iuncta virtuti tres sectas facit, ita quies, ita utrumque, ita prima naturae alias ternas inveniuntur efficere. Pro varietate quippe humanarum opinionum virtuti aliquando subduntur, aliquando praeferuntur, aliquando iunguntur, ac sic ad duodenarium sectarum 15 numerum pervenitur. Sed iste quoque numerus duplicatur adhibita una differentia, socialis videlicet vitae, quoniam, quisquis sectatur aliquam istarum duodecim sectarum, profecto aut propter se tantum id agit aut etiam propter socium, cui debet hoc velle quod sibi. Quocirca 20 duodecim sunt eorum, qui propter se tantum unamquamque tenendam putant, et aliae duodecim eorum, qui non solum propter se sic vel sic philosophandum esse decernunt, sed etiam propter alios, quorum bonum appetunt sicut suum. Hae autem sectae viginti quattuor iterum 25 geminantur addita differentia ex Academicis novis et fiunt quadraginta octo. Illarum quippe viginti quattuor unamquamque sectarum potest quisque sic tenere ac defendere ut certam, quem ad modum defenderunt Stoici, quod hominis bonum, quo beatus esset, in animi tantum-30 modo virtute consisteret; potest alius ut incertam, sicut defenderunt Academici novi, quod eis etsi non certum, tamen veri simile videbatur. Viginti quattuor ergo fiunt per eos, qui eas velut certas propter veritatem, et aliae viginti quattuor per eos, qui easdem quamvis incertas sos propter veri similitudinem sequendas putant. Rursus, quia unamquamque istarum quadraginta octo sectarum

potest quisque sequi habitu ceterorum philosophorum, itemque alius potest habitu Cynicorum, ex hac etiam differentia duplicantur et nonaginta sex fiunt. Deinde quia earum singulas quasque ita tueri homines possunt atque sectari, ut aut otiosam diligant vitam, sicut hi, qui tan-5 tummodo studiis doctrinae vacare voluerunt atque valuerunt, aut negotiosam, sicut hi, qui cum philosopharentur tamen administratione rei publicae regendisque rebus humanis occupatissimi fuerunt, aut ex utroque genere temperatam, sicut hi, qui partim erudito otio partim ne-10 cessario negotio alternantia vitae suae tempora tribuerunt: propter has differentias potest etiam triplicari numerus iste sectarum et ad ducentas octoginta octo perduci.

Haec de Varronis libro, quantum potui, breviter ac dilucide posui, sententias eius meis explicans verbis. Quo 15 modo autem refutatis ceteris unam eligat, quam vult esse Academicorum veterum (quos a Platone institutos usque ad Polemonem, qui ab illo quartus eius scholam tenuit, quae Academia dicta est, habuisse certa dogmata vult videri et ob hoc distinguit ab Academicis novis, quibus in-20 certa sunt omnia, quod philosophiae genus ab Arcesila coepit successore Polemonis), eamque sectam, id est veterum Academicorum, sicut dubitatione ita omni errore carere arbitretur, longum est per omnia demonstrare; nec tamen omni ex parte res omittenda est. Removet ergo 25 prius illas omnes differentias, quae numerum multiplicavere sectarum, quas ideo removendas putat, quia non in eis est finis boni. Neque enim existimat ullam philosophiae sectam esse dicendam, quae non eo distet a ceteris, quod diversos habeat fines bonorum et malorum. Quando 30 quidem nulla est homini causa philosophandi, nisi ut beatus sit; quod autem beatum facit, ipse est finis boni; nulla est igitur causa philosophandi, nisi finis boni: quam ob rem quae nullum boni finem sectatur, nulla philo-

<sup>21</sup> archesila RA || 29 distat RA

sophiae secta dicenda est. Cum ergo quaeritur de sociali vita, utrum sit tenenda sapienti, ut summum bonum, quo fit homo beatus, ita velit et curet amici sui, quem ad modum suum, an suae tantummodo beatitudinis causa 5 faciat quidquid facit: non de ipso summo bono quaestio est, sed de adsumendo vel non adsumendo socio ad huius participationem boni, non propter se ipsum, sed propter eundem socium, ut eius bono ita gaudeat, sicut gaudet suo. Item cum quaeritur de Academicis novis, quibus 10 incerta sunt omnia, utrum ita sint res habendae, in quibus philosophandum est, an, sicut aliis philosophis placuit, certas eas habere debeamus: non quaeritur quid in boni fine sectandum sit, sed de ipsius boni veritate, quod sectandum videtur, utrum sit necne dubitandum; hoc est, 15 ut id planius eloquar, utrum ita sectandum sit, ut, qui sectatur, dicat esse verum, an ita, ut, qui sectatur, dicat verum sibi videri, etiamsi forte sit falsum, tamen uterque sectetur unum atque idem bonum. In illa etiam differentia, quae adhibetur ex habitu et consuetudine Cynicorum, 20 non quaeritur, quisnam sit finis boni, sed utrum in illo habitu et consuetudine sit vivendum ei, qui verum sectatur bonum, quodlibet ei verum videatur esse atque sectandum. Denique fuerunt, qui cum diversa sequerentur bona finalia, alii virtutem, alii voluptatem, eundem tamen 25 habitum et consuetudinem tenebant, ex quo Cynici appellabantur. Ita illud quidquid est, unde philosophi Cynici discernuntur a ceteris, ad eligendum ac tenendum bonum, quo beati fierent, utique nil valebat. Nam si aliquid ad hoc interesset, profecto idem habitus eundem finem se-30 qui cogeret, et diversus habitus eundem sequi finem non sineret. sineret.

<sup>25</sup> quo RL; qua Av

# CAPUT II.

Quo modo remotis omnibus differentiis, quae non sectae, sed quaestiones sunt, ad tripertitam summi boni definitionem Varro perveniat, quarum tamen una sit eligenda.

eligenda.

In tribus quoque illis vitae generibus, uno scilicet non segniter, sed in contemplatione vel inquisitione veritatis otioso, altero in gerendis rebus humanis negotioso, tertio ex utroque genere temperato, cum quaeritur quid horum sit potius eligendum, non finis boni habet controversiam; sed quid horum trium difficultatem vel facilitatem adferat ad consequendum vel retinendum finem boni, id in ista quaestione versatur. Finis enim boni, cum ad eum quisque pervenerit, protinus beatum facit; in otio autem litterato, vel in negotio publico, vel quando utrumque vicibus agitur, non continuo quisque beatus est. Multi quippe in quolibet horum trium possunt vivere, et in appetendo boni fine, quo fit homo beatus, errare. Alia est igitur quaestio de finibus bonorum et malorum, quae unamquamque philosophorum sectam facit, et aliae sunt 20 quaestiones de sociali vita, de cunctatione Academicorum, de vestitu et victu Cynicorum, de tribus vitae generibus, otioso, actuoso, ex utroque modificato; quarum nulla est, in qua de bonorum et malorum finibus disputatur. Proinde quoniam Marcus Varro has quattuor adhibens differentias, 25 id est ex vita sociali, ex Academicis novis, ex Cynicis, ex isto vitae genere tripertito ad sectas ducentas octoginta octo pervenit, et si quae aliae possunt similiter adici: remotis eis omnibus, quoniam de sectando summo bono nullam inferunt quaestionem et ideo sectae nec sunt nec 30 vocandae sunt, ad illas duodecim, in quibus quaeritur, quod sit bonum hominis, quo adsecuto fit beatus, ut ex

<sup>23</sup> et ex v | 32 quod RA; quid v

eis unam veram, ceteras falsas ostendat esse, revertitur. Nam remoto illo tripertito genere vitae duae partes huius numeri detrahuntur et sectae nonaginta sex remanent. Remota vero differentia ex Cynicis addita ad dimidium rediguntur et quadraginta octo fiunt. Auferamus etiam quod ex Academicis novis adhibitum est: rursus dimidia 5 rediguntur et quadraginta octo fiunt. Auferamus etiam quod ex Academicis novis adhibitum est: rursus dimidia pars remanet, id est viginti quattuor. De sociali quoque vita quod accesserat similiter auferatur: duodecim sunt reliquae, quas ista differentia, ut viginti quattuor fierent, 10 duplicaverat. De his ergo duodecim nihil dici potest, cur sectae non sint habendae. Nihil quippe aliud in eis quaeritur quam fines bonorum et malorum. Inventis autem bonorum finibus profecto e contrario sunt malorum. Hae autem ut fiant duodecim sectae, illa quattuor triplicantur, 15 voluptas, quies, utrumque et prima naturae, quae primigenia Varro vocat. Haec quippe quattuor dum singillatim virtuti aliquando subduntur, ut non propter se ipsa, sed propter officium virtutis appetenda videantur, aliquando praeferuntur, ut non propter se ipsa, sed propter haec 20 adipiscenda vel conservanda necessaria virtus putetur, aliquando iunguntur, ut propter se ipsa et virtus et ista appetenda credantur, quaternarium numerum triplum reddunt et ad duodecim sectas perveniunt. Ex illis autem quattuor rebus Varro tres tollit, voluptatem scilicet et 25 quietem et utrumque; non quod eas inprobet, sed quod primigenia illa naturae et voluptatem in se habeant et quietem. Quid ergo opus est ex his duabus tria quaedam facere, duo scilicet, cum singillatim appetuntur voluptas aut quies, et tertium cum ambae simul, quando qui-30 dem prima naturae et ipsas et praeter ipsas alia multa contineant? De tribus ergo sectis ei placet diligenter esse tractandum, quaenam sit potius eligenda. Non enim veram plus quam unam vera ratio esse permittit, sive in

<sup>12</sup> finis  $RA \parallel 21$  iunguntur RA (progr. p. 9; cf. 348, 13 sq.); iungitur  $v \parallel 28$  cum RA; dum v

his tribus sit sive alicubi alibi, quod post videbimus. Interim de his tribus quo modo unam Varro eligat, quantum breviter aperteque possumus, disseramus. Istae nempe tres sectae ita fiunt, cum vel prima naturae propter virtutem, vel virtus propter prima naturae, vel utra-5 que, id est et virtus et prima naturae, propter se ipsa sunt expetenda.

### CAPUT III.

De tribus sectis summum hominis bonum quaerentibus quam eligendam Varro definiat sequens veteris Academiae Antiocho auctore sententiam.

10

Academiae Antiocho auctore sententiam.

Quid ergo istorum trium sit verum atque sectandum, isto modo persuadere conatur. Primum, quia summum bonum in philosophia non arboris, non pecoris, non Dei, sed hominis quaeritur, quid sit ipse homo, quaerendum putat. Sentit quippe in eius natura duo esse quaedam, corpus et animam, et horum quidem duorum melius esse animam longeque praestabilius omnino non dubitat, sed utrum anima sola sit homo, ut ita sit ei corpus tamquam equus equiti (eques enim non homo et equus, sed solus homo est; ideo tamen eques dicitur, quod aliquo modo se habeat ad equum), an corpus solum sit homo, aliquo modo se habens ad animam, sicut poculum ad potionem (non enim calix et potio, quam continet calix, simul dicitur poculum, sed calix solus; ideo tamen quod potioni continendae sit adcommodatus), an vero nec anima sola nec solum corpus, sed simul utrumque sit homo, cuius sit pars una sive anima sive corpus, ille autem totus ex utroque constet, ut homo sit (sicut duos equos iunctos bigas vocamus, quorum sive dexter sive sinister pars est bigarum, unum vero eorum, quoquo modo se habeat ad alterum, bigas non dicimus, sed ambo simul). Horum

<sup>1</sup> alibi om. R | 32 ambo R; ambos v

autem trium hoc elegit tertium hominemque nec animam solam nec solum corpus, sed animam simul et corpus esse arbitratur. Proinde summum bonum hominis, quo fit beatus, ex utriusque rei bonis constare dicit, et animae scilicet et corporis. Ac per hoc prima illa naturae propter se ipsa existimat expetenda ipsamque virtutem, quam doctrina inserit velut artem vivendi, quae in animae bonis est excellentissimum bonum. Quapropter eadem virtus, id est ars agendae vitae, cum acceperit prima 10 naturae, quae sine illa erant, sed tamen erant etiam quando eis doctrina adhuc deerat, omnia propter se ipsa appetit simulque etiam se ipsam, omnibusque simul et se ipsa utitur, eo fine, ut omnibus delectetur atque perfruatur, magis minusque, ut quaeque inter se maiora atque 15 minora sunt, tamen omnibus gaudens et quaedam minora, si necessitas postulat, propter maiora vel adipiscenda vel tenenda contemnens. Omnium autem bonorum vel animi vel corporis nihil sibi virtus omnino praeponit. Haec tenenda contemnens. Omnium autem bonorum vel animi vel corporis nihil sibi virtus omnino praeponit. Haec enim bene utitur et se ipsa et ceteris, quae hominem 20 faciunt beatum, bonis. Ubi vero ipsa non est, quamlibet multa sint bona, non bono eius sunt, cuius sunt, ac per hoc nec eius bona dicenda sunt, cui male utenti utilia esse non possunt. Haec ergo vita hominis, quae virtute et aliis animi et corporis bonis, sine quibus virtus esse 25 non potest, fruitur, beata esse dicitur; si vero et aliis, sine quibus esse virtus potest, vel ullis vel pluribus, beatior; si autem prorsus omnibus, ut nullum omnino bonum desit vel animi vel corporis, beatissima. Non enim hoc est vita, quod virtus, quoniam non omnis vita, sed sapiens 80 vita virtus est; et tamen qualiscumque vita sine ulla virtute potest esse; virtus vero sine ulla vita non potest esse. Hoc et de memoria dixerim atque ratione, et si quid tale aliud est in homine. Sunt enim haec et ante

<sup>1</sup> eligit  $v \parallel 11$  ipsa R; ipsam  $Av \parallel 22$  hoc RL; hoc iam Av

doctrinam, sine his autem non potest esse ulla doctrina, ac per hoc nec virtus, quae utique discitur. Bene autem currere, pulchrum esse corpore, viribus ingentibus praevalere et cetera huius modi talia sunt, ut et virtus sine his esse possit et ipsa sine virtute; bona sunt tamen, 5 et secundum istos etiam ipsa propter se ipsa diligit virtus, utiturque illis et fruitur, sicut virtutem decet.

Hanc vitam beatam etiam socialem perhibent esse, quae amicorum bona propter se ipsa diligat sicut sua eisque propter ipsos hoc velit quod sibi; sive in domo 10 sint, sicut coniux et liberi et quicumque domestici, sive in loco, ubi domus est eius, sicuti est urbs, ut sunt hi qui cives vocantur, sive in orbe toto, ut sunt gentes quas ei societas humana coniungit, sive in ipso mundo, qui censetur nomine caeli et terrae, sicut esse dicunt 15 deos, quos volunt amicos esse homini sapienti, quos nos familiarius angelos dicimus. De bonorum autem et e contrario malorum finibus negant ullo modo esse dubitandum et hanc inter se et novos Academicos adfirmant esse distantiam, nec eorum interest quicquam, sive Cynico 20 dum et hanc inter se et novos Academicos adfirmant esse distantiam, nec eorum interest quicquam, sive Cynico 20 sive alio quolibet habitu et victu in his finibus, quos veros putant, quisque philosophetur. Ex tribus porro illis vitae generibus, otioso, actuoso et quod ex utroque compositum est, hoc tertium sibi placere adseverant. Haec sensisse atque docuisse Academicos veteres Varro adserit, 25 auctore Antiocho, magistro Ciceronis et suo, quem sane Cicero in pluribus fuisse Stoicum quam veterem Academicum vult videri. Sed quid ad nos, qui potius de rebus ipsis iudicare debemus, quam pro magno de hominibus quid quisque senserit scire?

28) Acad. pr. 2, 21 sq.

<sup>6</sup> se ipsa R; se ipsam  $Av \parallel diligitur RA$ 

## CAPUT IV.

De summo bono et summo malo quid Christiani sentiant contra philosophos, qui summum bonum in se sibi esse dixerunt.

Si\_ergo quaeratur a nobis, quid civitas Dei de his singulis interrogata respondeat ac primum de finibus bonorum malorumque quid sentiat: respondebit aeternam norum malorumque quid sentiat: respondebit aeternam vitam esse summum bonum, aeternam vero mortem summum malum; propter illam proinde adipiscendam istam10 que vitandam recte nobis esse vivendum. Propter quod scriptum est: Iustus ex fide vivit; quoniam neque bonum nostrum iam videmus, unde oportet ut credendo quaeramus, neque ipsum recte vivere nobis ex nobis est, nisi credentes adiuvet et orantes qui et ipsam fidem dedit,
15 qua nos ab illo adiuvandos esse credamus. Illi autem, qui in ista vita fines bonorum et malorum esse putaverunt, sive in corpore sive in animo sive in utroque ponentes summum bonum, atque, ut id explicatius eloquar, sive in voluptate sive in virtute sive in utraque, sive in quiete sive in virtute sive in utraque, sive in primis naturae sive in virtute sive in utrisque, hic beati esse et a se ipsis beatificari mira vanitate voluerunt. Inrisit hos Veritas per prophetam dicentem:
25 Dominus novit cogitationes hominum vel, sicut hoc testimonium posuit apostolus Paulus: Dominus novit cogitationes sapientium, quoniam vanae sunt.

tiones sapientium, quoniam vanae sunt.

Quis enim sufficit quantovis eloquentiae flumine vitae huius miserias explicare? Quam lamentatus est Cicero in consolatione de morte filiae, sicut potuit; sed quantum est quod potuit? Ea quippe, quae dicuntur prima naturae,

11) Abac. 2, 4; Gal. 3, 11. 27) Ps. 93, 11; 1. Cor. 3, 20.

<sup>23</sup> beatificari R (vol. I, 314, 3; 5); beati fieri v

quando, ubi, quo modo tam bene se habere in hac vita possunt, ut non sub incertis casibus fluctuent? Quis possunt, ut non sub incertis casibus fluctuent? Quis enim dolor contrarius voluptati, quae inquietudo contraria quieti in corpus cadere sapientis non potest? Membrorum certe amputatio vel debilitas hominis expugnat incolumi- 5 tatem, deformitas pulchritudinem, inbecillitas sanitatem, vires lassitudo, mobilitatem torpor aut tarditas; et quid horum est, quod nequeat in carnem sapientis inruere? Status quoque corporis atque motus, cum decentes et congruentes sunt, inter naturae prima numerantur; sed 10 quid si aliqua mala valetudo membra tremore concutiat? quid si usque ad ponendas in terra manus dorsi spina curvetur et hominem quodam modo quadrupedem faciat? Nonne omnem statuendi corporis et movendi speciem decusque pervertet? Quid ipsius animi primigenia quae 15 appellantur bona, ubi duo prima ponunt propter conprehensionem perceptionemque veritatis sensum et intellectum? Sed qualis quantusque remanet sensus, si, ut alia taceam, fiat homo surdus et caecus? Ratio vero et intellegentia quo recedet, ubi sopietur, si aliquo morbo 20 efficiatur insanus? Phrenetici multa absurda cum dicunt vel faciunt, plerumque a bono suo proposito et moribus vel faciunt, plerumque a bono suo proposito et moribus aliena, immo suo bono proposito moribusque contraria, sive illa cogitemus sive videamus, si digne consideremus, lacrimas tenere vix possumus aut forte nec possumus. 25 Quid dicam de his, qui daemonum patiuntur incursus? Ubi habent absconditam vel obrutam intellegentiam suam, quando secundum suam voluntatem et anima eorum et corpore malignus utitur spiritus? Et quis confidit hoc malum in hac vita evenire non posse sapienti? Deinde 30 perceptio veritatis in hac carne qualis aut quanta est, quando, sicut legimus in veraci libro sapientiae, corpus corruptibile adgravat animam et deprimit terrena in-

<sup>7</sup> ecquid v | 12 terra RLbfg; terram Av | 27 obraptam R

habitatio sensum multa cogitantem? Impetus porro vel appetitus actionis, si hoc modo recte Latine appellatur ea, quam Graeci vocant ὁρμήν, quia et ipsam primis naturae deputant bonis, nonne ipse est, quo geruntur teiam insanorum illi miserabiles motus et facta, quae horremus, quando pervertitur sensus ratioque sopitur?

Porro ipsa virtus, quae non est inter prima naturae, quoniam eis postea doctrina introducente supervenit, cum sibi bonorum culmen vindicet humanorum, quid hic agit 10 nisi perpetua bella cum vitiis, nec exterioribus, sed interioribus, nec alienis, sed plane nostris et propriis, maxime illa, quae Graece σωφροσύνη, Latine temperantia nominatur, qua carnales frenantur libidines, ne in quaeque flagitia mentem consentientem trahant? Neque enim nullum 15 est vitium, cum, sicut dicit apostolus, caro concupiscit adversus spiritum; cui vitio contraria virtus est, cum, sicut idem dicit, spiritus concupiscit adversus carnem. Haec enim, inquit, invicem adversantur, ut non ea quae vultis faciatis. Quid autem facere volumus, cum perfici 20 volumus fine summi boni, nisi ut caro adversus spiritum non concupiscat, nec sit in nobis hoc vitium, contra quod spiritus concupiscat? Quod in hac vita, quamvis velimus, quoniam facere non valemus, id saltem in adiutorio Dei facimus, ne carni concupiscenti adversus spiritum spiritu 25 succumbente cedamus et ad perpetrandum peccatum nostra consensione pertrahamur. Absit ergo ut, quamdiu in hoc bello intestino sumus, iam nos beatitudinem, ad quam vincendo volumus pervenire, adeptos esse credamus. Et quis est usque adeo sapiens, ut contra libidines nullum 80 habeat omnino conflictum?

Quid illa virtus, quae prudentia dicitur, nonne tota vigilantia sua bona discernit a malis, ut in illis anneten-

Quid illa virtus, quae prudentia dicitur, nonne tota vigilantia sua bona discernit a malis, ut in illis appeten-

1) Sap. 9, 15. 19) Gal. 5, 17.

<sup>18</sup> ea quae uultis illa A; quaecumque uultis illa L § 20 fine RL; finem Av § 24 faciamus v

dis istisque vitandis nullus error obrepat, ac per hoc et ipsa nos in malis vel mala in nobis esse testatur? Ipsa enim docet malum esse ad peccandum consentire bonumque esse ad peccandum non consentire libidini. Illud tamen malum, cui nos non consentire docet prudentia, 5 facit temperantia, nec prudentia nec temperantia tollit huic vitae. Quid institia, cuius munus est sua cuique tribuere (unde fit in ipso homine quidam justus ordo naturae, ut anima subdatur Deo et animae caro, ac per hoc Deo et anima et caro), nonne demonstrat in eo se 10 adhuc opere laborare potius quam in huius operis iam fine requiescere? Tanto minus quippe anima subditur Deo, quanto minus Deum in ipsis suis cogitationibus concipit; et tanto minus animae subditur caro, quanto magis adversus spiritum concupiscit. Quamdiu ergo nobis inest 15 haec infirmitas, haec pestis, hic languor, quo modo nos iam salvos, et si nondum salvos, quo modo iam heatos illa finali beatitudine dicere audebimus? Iam vero illa virtus, cuius nomen est fortitudo, in quantacumque sapientia evidentissima testis est humanorum malorum, quae 20 compellitur patientia tolerare. Quae mala Stoici philosophi miror qua fronte mala non esse contendant, quibus fatentur, si tanta fuerint, ut ea sapiens vel non possit vel non debeat sustinere, cogi eum mortem sibimet inferre atque ex hac vita emigrare. Tantus autem super- 25 biae stupor est in his hominibus hic se habere finem boni et a se ipsis fieri beatos putantibus, ut sapiens corum, hoc est, qualem mirabili vanitate describunt, etiamsi excaecetur obsurdescat obmutescat, membris debilitetur doloribus crucietur et, si quid aliud talium malorum 30 dici aut cogitari potest, incidat in eum, quo sibi mortem cogatur inferre, hanc in his malis vitam constitutam eum non pudeat beatam vocare. O vitam beatam, quae ut finiatur mortis quaerit auxilium! Si beata est, maneatur

<sup>3</sup> docet nos t | 31 eum mss; eos v

in ea. Quo modo ista non sunt mala, quae vincunt fortitudinis bonum eandemque fortitudinem non solum sibi cedere, verum etiam delirare compellunt, ut eandem vitam et dicat beatam et persuadeat esse fugiendam? Quis susque adeo caecus est, ut non videat, quod, si beata esset, fugienda non esset? Sed aperta infirmitatis voce fugiendam fatentur. Quid igitur causae est, cur non etiam miseram fracta superbiae cervice fateantur? Utrum, obsecro, Cato ille patientia an potius inpatientia se per-10 emit? Non enim hoc fecisset, nisi victoriam Caesaris inpatienter tulisset. Ubi est fortitudo? Nempe cessit, nempe succubuit, nempe usque adeo superata est, ut vitam beatam derelinqueret desereret fugeret. An non erat iam beata? Misera ergo erat. Quo modo igitur mala 15 non erant, quae vitam miseram fugiendamque faciebant?

Quapropter etiam ipsi, qui mala ista esse confessi sunt, sicut Peripatetici, sicut veteres Academici, quorum sectam Varro defendit, tolerabilius quidem loquuntur, sed eorum quoque mirus est error, quod in his malis, etsi 20 tam gravia sint, ut morte fugienda sint ab ipso sibimet inlata, qui haec patitur, vitam beatam tamen esse contendunt. "Mala sunt, inquit, tormenta atque cruciatus corporis, et tanto sunt peiora, quanto potuerint esse maiora; quibus ut careas, ex hac vita fugiendum est." Qua vita, 25 obsecro? "Hac, inquit, quae tantis adgravatur malis." Certe ergo beata est in eisdem ipsis malis, propter quae dicis esse fugiendam? An ideo beatam dicis, quia licet tibi ab his malis morte discedere? Quid si ergo in eis aliquo divino iudicio tenereris nec permittereris mori nec 30 umquam sine illis essa sinereris? Nempe tunc saltem miseram talem diceres vitam. Non igitur propterea misera non est, quia cito relinquitur. Quando quidem si sempi-

<sup>1</sup> ut editur mss; vulgo post ea haec legebantur: si vero propter ista mala fugitur ab ea, quomodo est beata? Aut quomodo ista etc. || 6 ut editur RAParr. excepto a; Sed si propter infirmitatis pondus, qua premitur, hanc fugiendam v

terna sit, etiam abs te ipso misera iudicatur; non itaque propterea, quoniam brevis est, nulla miseria debet videri aut, quod est absurdius, quia brevis miseria est, ideo etiam beatitudo appellari. Magna vis est in eis malis, quae cogunt hominem secundum ipsos etiam sapientem 5 sibimet auferre quod homo est; cum dicant, et verum dicant, hanc esse naturae primam quodam modo et maximam vocem, ut homo concilietur sibi et propterea mortem naturaliter fugiat, ita sibi amicus, ut esse se animal et in hac coniunctione corporis atque animae vivere velit vehe- 10 menter atque appetat. Magna vis est in eis malis, quibus iste naturae vincitur sensus, quo mors omni modo omnibus viribus conatibusque vitatur, et ita vincitur, ut, quae vitabatur optetur appetatur et, si non potuerit aliunde contingere, ab homine ipso sibimet inferatur. Magna 15 vis est in eis malis, quae fortitudinem faciunt homicidam; si tamen adhuc dicenda est fortitudo, quae ita bis malis vincitur, ut hominem, quem sicut virtus regendum tuendumque suscepit, non modo non possit per patientiam custodire, sed ipsa insuper cogatur occidere. Debet qui-dem etiam mortem sapiens ferre patienter, sed quae accidit aliunde. Secundum istos autem si eam sibi ipse inferre compellitur, profecto fatendum est eis non solum mala, sed intolerabilia etiam mala esse, quae hoc eum perpetrare compellunt. Vita igitur, quae istorum tam 25 magnorum tamque gravium malorum aut premitur oneribus aut subiacet casibus, nullo modo beata diceretur, si homines, qui hoc dicunt, sicut victi malis ingravescentibus, cum sibi ingerunt mortem, cedunt infelicitati, ita victi certis rationibus, cum quaerunt beatam vitam, digna-rentur cedere veritati et non sibi putarent in ista mortalitate fine summi boni esse gaudendum, ubi virtutes ipsae, quibus bic certe nihil melius atque utilius in homine reperitur, quanto maiora sunt adiutoria contra vim peri-

<sup>10</sup> ueh. atque mss; vehementerque v

culorum laborum dolorum, tanto fideliora testimonia miseriarum. Si enim verae virtutes sunt, quae nisi in eis, quibus vera inest pietas, esse non possunt: non se profitentur hoc posse, ut uullas miserias patiantur homines, 5 in quibus sunt (neque enim mendaces sunt verae virtutes, ut hoc profiteantur), sed ut vita humana, quae tot et tantis huius saeculi malis esse cogitur misera, spe futuri saeculi sit beata, sicut et salva. Quo modo enim beata est, quae nondum salva est? Unde et apostolus 10 Paulus non de hominibus inprudentibus inpatientibus, intemperantibus et iniquis, sed de his, qui secundum veram pietatem viverent et ideo virtutes, quas haberent, veras haberent, ait: Spe enim salvi facti sumus. Spes autem quae videtur, non est spes. Quod enim videt quis, quid 15 et sperat? Si autem quod non videmus speramus, per patientiam expectamus. Sicut ergo spe salvi, ita spe beati facti sumus, et sicut salutem, ita beatitudinem non iam tenemus praesentem, sed expectamus futuram, et hoc per patientiam; quia in malis sumus, quae patienter 20 tolerare debemus, donec ad illa veniamus bona, ubi omnia erunt, quibus ineffabiliter delectemur, nihil erit autem, quod iam tolerare debeamus. Talis salus, quae in futuro erit saeculo, ipsa erit etiam finalis beatitudo. Quam beatitudinem isti philosophi, quoniam non videntes nolunt credere, hic sibi conantur falsissimam fabricare, quanto superbiore, tanto mendaciore virtute.

# CAPUT V.

De sociali vita, quae, cum maxime expetenda sit, multis offensionibus saepe subvertitur.

Quod autem socialem vitam volunt esse sapientis, nos multo amplius adprobamus. Nam unde ista Dei civitas, 30

16) Rom. 8, 24 sq.

<sup>14</sup> uidet quis mss; quis videt v ∥ quid et sperat R; quid sperat Av (cf. 96, 28; vol. I, 441, 19); quid speratur L

de qua huius operis ecce iam undevicensimum librum versamus in manibus, vel inchoaretur exortu vel progrederetur excursu vel adprehenderet debitos fines, si non esset socialis vita sanctorum? Sed in huius mortalitatis aerumna quot et quantis abundet malis humana societas, 5 quis enumerare valeat? quis aestimare sufficiat? Audiant apud comicos suos hominem cum sensu atque consensu omnium hominum dicere:

Duxi uxorem; quam ibi miseriam vidi! Nati filii, Alia cura.

10

Quid itidem illa, quae in amore vitia commemorat idem Terentius, "iniuriae suspiciones, inimicitiae bellum, pax rursum": nonne res humanas ubique impleverunt? nonne et in amicorum honestis amoribus plerumque contingunt? nonne his usquequaque plenae sunt res humanae, ubi 15 iniurias suspiciones, inimicitias bellum mala certa sentimus; pacem vero incertum bonum, quoniam corda eorum, cum quibus eam tenere volumus, ignoramus, et si hodie nosse possemus, qualia cras futura essent utique nesciremus. Qui porro inter se amiciores solent esse vel debent, 20 quam qui una etiam continentur domo? Et tamen quis inde securus est, cum tanta saepe mala ex eorum occultis insidiis extiterint, tanto amariora, quanto pax dulcior fuit, quae vera putata est, cum astutissime fingeretur? Propter quod omnium pectora sic adtingit, ut cogat in 25 gemitum, quod ait Tullius: "Nullae sunt occultiores insidiae quam hae, quae latent in simulatione officii aut in aliquo necessitudinis nomine. Nam eum, qui palam est adversarius, facile cavendo vitare possis; hoc vero occultum intestinum ac domesticum malum non solum existit, 30 verum etiam opprimit, antequam prospicere atque explorare potueris." Propter quod etiam divina vox illa: Et inimici hominis domestici eius cum magno dolore cordis

<sup>10)</sup> Ter. Ad. 5, 4, 13 sq. 13) Eun. 1, 1, 14 sq. 32) Verr. act. 2, 1, 15. 33) Mt. 10, 36.

auditur, quia, etsi quisque tam fortis sit, ut aequo animo perferat, vel tam vigilans, ut provido consilio caveat, quae adversus eum molitur amicitia simulata, eorum tamen hominum perfidorum malo, cum eos esse pessimos experitur, si ipse bonus est, graviter excrucietur necesse est, sive semper mali fuerint et se bonos finxerint, sive in istam malitiam ex bonitate mutati sint. Si ergo domus, commune perfugium in his malis humani generis, tuta non est, quid civitas, quae quanto maior est, tanto forum 10 eius litibus et civilibus et criminalibus plenius, etiamsi quiescant non solum turbulentae, verum saepius et cruentae seditiones ac bella civilia, a quorum eventis sunt aliquando liberae civitates, a periculis numquam?

#### CAPUT VI.

15 De errore humanorum iudiciorum, cum veritas latet.

Quid ipsa iudicia hominum de hominibus, quae civitatibus in quantalibet pace manentibus deesse non possunt, qualia putamus esse, quam misera, quam dolenda? Quando quidem hi iudicant, qui conscientias eorum, de 20 quibus iudicant, cernere nequeunt. Unde saepe coguntur tormentis innocentium testium ad alienam causam pertinentem quaerere veritatem. Quid cum in sua causa quisque torquetur et, cum quaeritur utrum sit nocens, cruciatur et innocens luit pro incerto scelere certissimas 25 poenas, non quia illud commisisse detegitur, sed quia non commisisse nescitur? Ac per hoc ignorantia iudicis plerumque est calamitas innocentis. Et quod est intolerabilius magisque plangendum rigandumque, si fieri possit, fontibus lacrimarum, cum propterea iudex torqueat accu-30 satum, ne occidat nesciens innocentem, fit per ignorantiae miseriam, ut et tortum et innocentem occidat, quem ne innocentem occideret torserat. Si enim secundum istorum sapientiam elegerit ex hac vita fugere quam

<sup>33</sup> elegerit R (vol. I, 21, 9; 39, 5; 89, 23; 241, 24); deleg. v

diutius illa sustinere tormenta: quod non commisit, commisisse se dicit. Quo damnato et occiso, utrum nocentem an innocentem iudex occiderit, adhuc nescit, quem ne innocentem nesciens occideret torsit; ac per hoc innocentem et ut sciret torsit, et dum nesciret occidit. In 5 his tenebris vitae socialis sedebit iudex ille sapiens an his tenebris vitae socialis sedebit iudex ille sapiens an non audebit? Sedebit plane. Constringit enim eum et ad hoc officium pertrahit humana societas, quam deserere nefas ducit. Hoc enim nefas esse non ducit, quod testes innocentes in causis torquentur alienis; quod hi, qui ar- 10 guuntur, vi doloris plerumque superati et de se falsa confessi etiam puniuntur innocentes, cum iam torti fuerint innocentes; quod, etsi non morte puniantur, in ipsis vel ex ipsis tormentis plerumque moriuntur; quod aliquando et ipsi, qui arguunt, humanae societati fortasse, ne crimina inpunita sint, prodesse cupientes et mentientibus testibus reoque ipso contra tormenta durante inmaniter nec fatente probare quod obiciunt non valentes, quamvis vera obiecerint, a iudice nesciente damnantur. Haec tot et tanta mala non deputat esse peccata; non enim haec 20 facit sapiens iudex nocendi voluntate, sed necessitate nesciendi, et tamen, quia cogit humana societas, necessitate etiam iudicandi. Haec est ergo quam dicimus miseria certe hominis, etsi non malitia sapientis. An vero necessitate nesciendi atque iudicandi torquet insontes, 25 punit insontes, et parum est illi, quod non est reus, si non sit insuper et beatus? Quanto consideratius et homine dignius agnoscit in ista necessitate miseriam eamhomine dignius agnoscit in ista necessitate miseriam eamque odit in se et, si pie sapit, clamat ad Deum: De necessitatibus meis erue me!

30) Ps. 24, 17.

<sup>7</sup> audebit mss; sedebit v

## CAPUT VII.

De diversitate linguarum, qua societas hominum dirimitur, et de miseria bellorum, etiam quae iusta dicuntur.

Post civitatem vel urbem sequitur orbis terrae, in quo tertium gradum ponunt societatis humanae, incipientes a domo atque inde ad urbem, deinde ad orbem progrediendo venientes; qui utique, sicut aquarum congeries, quanto maior est, tanto periculis plenior. In quo primum linguarum diversitas hominem alienat ab homine.

10 Nam si duo sibimet invicem fiant obviam neque praeterire, sed simul esse aliqua necessitate cogantur, quo-rum neuter linguam novit alterius: facilius sibi muta animalia, etiam diversi generis, quam illi, cum sint homines ambo, sociantur. Quando enim quae sentiunt inter 15 se communicare non possunt propter solam diversitatem linguae, nihil prodest ad consociandos homines tanta similitudo naturae; ita ut libentius homo sit cum cane suo quam cum homine alieno. At enim opera data est, ut imperiosa civitas non solum iugum, verum etiam linguam 20 suam domitis gentibus per pacem societatis inponeret, per quam non deesset, immo et abundaret etiam interpretum copia. Verum est; sed hoc quam multis et quam grandibus bellis, quanta strage hominum, quanta effusione humani sanguinis comparatum est? Quibus transactis, 25 non est tamen eorundem malorum finita miseria. Quamvis enim non defuerint neque desint hostes exterae nationes, contra quas semper bella gesta sunt et geruntur: tamen etiam ipsa imperii latitudo peperit peioris generis bella, socialia scilicet et civilia, quibus miserabilius quatibella, socialia scilicet et civilia, quibus miserabilius quatibella, socialia scilicet et civilia, quibus miserabilius quatibella tur humanum genus, sive cum belligeratur, ut aliquando conquiescant, sive cum timetur, ne rursus exsurgant. Quorum malorum multas et multiplices clades, duras et diras necessitates si ut dignum est eloqui velim, quam-

<sup>12</sup> norit linguam v | 20 suam om. R

15

quam nequaquam sicut res postulat possim: quis erit prolixae disputationis modus? Sed sapiens, inquiunt, iusta bella gesturus est. Quasi non, si se hominem meminit, multo magis dolebit iustorum necessitatem sibi extitisse bellorum, quia nisi iusta essent, ei gerenda non essent, 5 ac per hoc sapienti nulla bella essent. Iniquitas enim partis adversae iusta bella ingerit gerenda sapienti; quae iniquitas utique homini est dolenda, quia hominum est, etsi nulla ex ea bellandi necessitas nasceretur. Haec itaque mala tam magna, tam horrenda, tam saeva quisquis 10 cum dolore considerat, miseriam fateatur; quisquis autem vel patitur ea sine animi dolore vel cogitat, multo utique miserius ideo se putat beatum, quia et humanum perdidit sensum.

## CAPUT VIII.

Quod amicitia bonorum secura esse non possit, dum a periculis, quae in hac vita sunt, trepidari necesse sit.

Si autem non contingat quaedam ignorantia similis dementiae, quae tamen in huius vitae misera condicione saepe contingit, ut credatur vel amicus esse, qui inimicus 20 est, vel inimicus, qui amicus est: quid nos consolatur in hac humana societate erroribus aerumnisque plenissima nisi fides non ficta et mutua dilectio verorum et bonorum amicorum? Quos quanto plures et in locis pluribus habemus, tanto longius latiusque metuimus, ne quid 25 eis contingat mali de tantis malorum aggeribus huius saeculi. Non enim tantummodo solliciti sumus, ne fame, ne bellis, ne morbis, ne captivitatibus affligantur, ne in eadem servitute talia patiantur, qualia. nec cogitare sufficimus; verum etiam, ubi timor est multo amarior, ne in 30 perfidiam malitiam nequitiamque mutentur. Et quando ista contingunt (tanto utique plura, quanto illi sunt plures)

<sup>32</sup> plures mss; plures et in pluribus locis o

et in nostram notitiam perferuntur, quibus cor nostrum flagris uratur, quis potest, nisi qui talia sentit, advertere? Mortuos quippe audire mallemus, quamvis et hoc sine dolore non possimus audire. Quorum enim nos vita propter amicitiae solacia delectabat, unde fieri potest, ut eorum nors nullam nobis ingerat maestitudinem? Quam qui prohibet, prohibeat, si potest, amica conloquia, interdicat amicalem vel intercidat affectum, humanarum omnium necessitudinum vincula mentis inmiti stupore disrumpat 10 aut sic eis utendum censeat, ut nulla ex eis animum dulcedo perfundat. Quod si fieri nullo modo potest, etiam hoc quo pacto futurum est, ut eius nobis amara mors non sit, cuius dulcis est vita? Hinc enim est et luctus quoddam non inhumani cordis quasi vulnus ant ulcus, 15 cui sanando adhibentur officiosae consolationes. Non enim propterea non est quod sanetur, quoniam quanto est animus melior, tanto in eo citius faciliusque sanatur. Cum igitur etiam de carissimorum mortibus, maxime quorum sunt humanae societati officia necessaria, nunc mitius, 20 nunc asperius affligatur vita mortalium: mortuos tamen eos, quos diligimus, quam vel a fide vel a bonis moribus lapsos, hoc est in ipsa anima mortuos, audire seu videre mallemus. Qua ingenti materia malorum plena est terra, propter quod scriptum est: Numquid non temptatio est vita humana super terram? et propter quod ipse Dominus ait: Vae mundo ab scandalis, et iterum: Quoniam abundavit, inquit, iniquitas, refrigescet caritas multorum. Ex quo fit, ut bonis amicis mortuis gratulemur et, cum mors eorum nos contristet, ipsa nos certius consoletur, 30 quoniam caruerunt malis, quibus in hac vita etiam boni homines vel conteruntur vel depravantur vel in utroque periclitantur. periclitantur.

25) Iob 7, 1. 26) Mt. 18, 7. 27) Ib. 24, 12.

<sup>9</sup> inmitis mentis A | 16 quod] qui A | 25 ipse om. A

### CAPUT IX.

De amicitia sanctorum angelorum, quae homini in hoc mundo non potest esse manifesta propter fallaciam daemonum, in quos inciderunt, qui multos sibi deos colendos putarunt.

In societate vero sanctorum angelorum, quam philosophi illi, qui nobis deos amicos esse voluerunt, quarto constituerunt loco, velut ad mundum venientes ab orbe terrarum, ut sic quodam modo complecterentur et caelum, nullo modo quidem metuimus, ne tales amici vel 10 morte nos sua vel depravatione contristent. Sed quia nobis non ea, qua homines, familiaritate miscentur (quod etiam ipsum ad aerumnas huius pertinet vitae) et aliquando Satanas, sicut legimus, transfigurat se sicut angelum lucis ad temptandos eos, quos ita vel erudiri opus 15 est vel decipi iustum est: magna Dei misericordia necessaria est, ne quisquam, cum bonos angelos amicos se habere putat, habeat malos daemones fictos amicos, eosque tanto nocentiores, quanto astutiores ac fallaciores, patiatur inimicos. Et cui magna ista Dei misericordia 20 necessaria est nisi magnae humanae miseriae, quae ignorantia tanta premitur, ut facile istorum simulatione fallatur? Et illos quidem philosophos in impia civitate, qui deos sibi amicos esse dixerunt, in daemones malignos incidisse certissimum est, quibus tota ipsa civitas subditur, 25 aeternum cum eis habitura supplicium. Ex eorum quippe sacris vel potius sacrilegiis, quibus eos colendos, et ex ludis inmundissimis, ubi eorum crimina celebrantur, quibus eos placandos putaverunt eisdem ipsis auctoribus et

15) 2. Cor. 11, 14.

<sup>14</sup> sicut R Sangerm. Clarom.; ut A Fuld.; in L fragm. Fris. Tertull. Amiat. Sinait. Vat. (cf. vol. I, 92, 8; l. 21 c. 6); nelut Parr. (?) v (cf. vol. I, 418, 8)

<sup>24</sup> 

exactoribus talium tantorumque dedecorum, satis ab eis qui colantur apertum est.

### CAPUT X.

Quis fructus sanctis de superata huius vitae temptatione pariatur.

Sed neque sancti et fideles unius veri Dei summique cultores ab eorum fallaciis et multiformi temptatione se-curi sunt. In hoc enim loco infirmitatis et diebus malicultores ab eorum fallacus et multiformi temptatione securi sunt. In hoc enim loco infirmitatis et diebus malignis etiam ista sollicitudo non est inutilis, ut illa securi10 tas, ubi pax plenissima atque certissima est, desiderio
ferventiore quaeratur. Ibi enim erunt naturae munera,
hoc est, quae naturae nostrae ab omnium naturarum
creatore donantur, non solum bona, verum etiam sempiterna, non solum in animo, qui sanatur per sapientiam,
15 verum etiam in corpore, quod resurrectione renovabitur;
ibi virtutes, non contra ulla vitia vel mala quaecumque
certantes, sed habentes victoriae praemium aeternam pacem, quam nullus adversarius inquietet. Ipsa est enim
beatitudo finalis, ipse perfectionis finis, qui consumentem
20 non habet finem. Hic autem dicimur quidem beati,
quando pacem habemus, quantulacumque hic haberi potest in vita bona; sed haec beatitudo illi, quam finalem
dicimus, beatitudini comparata prorsus miseria reperitur.
Hanc ergo pacem, qualis hic potest esse, mortales homines
25 in rebus mortalibus quando habemus, si recte vivimus,
bonis eius recte utitur virtus; quando vero eam non
habemus, etiam malis, quae homo patitur, bene utitur
virtus. Sed tunc est vera virtus, quando et omnia bona,
quibus bene utitur, et quidquid in bono usu bonorum et
30 malorum facit, et se ipsam ad eum finem refert, ubi
nobis talis et tanta pax erit, qua melior et maior esse
non possit. non possit.

<sup>5</sup> pariatur Parr.; paratus sit v

#### CAPUT XI.

De beatitudine pacis aeternae, in qua sanctis finis est, id est vera perfectio.

Quapropter possemus dicere fines bonorum nostrorum esse pacem, sicut aeternam diximus vitam, praeser- 5 tim quia ipsi civitati Dei, de qua nobis est ista operosissima disputatio, in sancto dicitur psalmo: Lauda Hierusalem Dominum, conlauda Deum tuum Sion; quoniam confirmavit seras portarum tuarum, benedixit filios tuos in te, qui posuit fines tuos pacem. Quando enim confirmatae 10 qui posuit fines tuos pacem. Quando enim confirmatae 10 fuerint serae portarum eius, iam in illam nullus intrabit nec ab illa ullus exibit. Ac per hoc fines eius eam debemus hic intellegere pacem, quam volumus demonstrare finalem. Nam et ipsius civitatis mysticum nomen, id est Hierusalem, quod et ante iam diximus, visio pacis inter- 15 pretatur. Sed quoniam pacis nomen etiam in his rebus mortalibus frequentatur, ubi utique non est vita aeterna, propterea finem civitatis huius, ubi erit summum bonum eius, aeternam vitam maluimus commemorare quam pacem. De quo fine apostolus ait: Nunc vero liberati a peccato, 20 servi autem facti Deo, habetis fructum vestrum in sanctificationem, finem vero vitam aeternam. Sed rursus quia vita aeterna ab eis, qui familiaritatem non habent cum scripturis sanctis, potest accipi etiam malorum vita, vel secundum quosdam etiam philosophos propter animae in-25 mortalitatem vel secundum etiam fidem nostram propter poenas interminabiles impiorum, qui utique in aeternum cruciari non poterunt, nisi etiam vixerint in aeternum: profecto finis civitatis huius, in quo summum habebit bonum, vel pax in vita aeterna vel vita aeterna in pace 30

10) Ps. 146, 12 sqq. 22) Rom. 6, 22.

<sup>4</sup> possemus RA (cf. quod sequitur: Sed quoniam etc.); pos-sumus  $Lv \parallel b$  aeternam esse  $v \parallel 23$  ab his v

dicendus est, ut facilius ab omnibus possit intellegi. Tantum est enim pacis bonum, ut etiam in rebus terrenis atque mortalibus nihil gratius soleat audiri, nihil desiderabilius concupisci, nihil postremo possit melius inveniri. De quo si aliquanto diutius loqui voluerimus, non erimus, quantum arbitror, onerosi legentibus, et propter finem civitatis huius, de qua nobis sermo est, et propter ipsam dulcedinem pacis, quae omnibus cara est.

## CAPUT XII.

10 Quod etiam bellantium saevitia omnesque hominum inquietudines ad pacis finem cupiant pervenire, sine cuius appetitu nulla natura sit.

Quod mecum quisquis res humanas naturamque communem utcumque intuetur agnoscit; sicut enim nemo est qui gaudere nolit, ita nemo est qui pacem habere nolit. Quando quidem et ipsi, qui bella volunt, nihil aliud quam vincere volunt; ad gloriosam ergo pacem bellando cupiunt pervenire. Nam quid est aliud victoria nisi subiectio repugnantium? quod cum factum fuerit, pax erit. Pacis 20 igitur intentione geruntur et bella, ab his etiam, qui virtutem bellicam student exercere imperando atque pugnando. Unde pacem constat belli esse optabilem finem. Omnis enim homo etiam belligerando pacem requirit; nemo autem bellum pacificando. Nam et illi qui pacem, 25 in qua sunt, perturbari volunt, non pacem oderunt, sed eam pro arbitrio suo cupiunt commutari. Non ergo ut sit pax nolunt, sed ut ea sit quam volunt. Denique etsi per seditionem se ab aliis separaverint, cum eis ipsis conspiratis vel coniuratis suis nisi qualemcumque speciem 30 pacis teneant, non efficiunt quod intendunt. Proinde latrones ipsi, ut vehementius et tutius infesti sint paci

<sup>13</sup> sq. quod mecum . . sicut enim nemo R; quod enim mecum . . sicut nemo ALParr. (?) v

ceterorum, pacem volunt habere sociorum. Sed etsi unus sit tam praepollens viribus et conscios ita cavens, ut nulli socio se committat solusque insidians et praevalens quibus potuerit oppressis et extinctis praedas agat, cum eis certe, quos occidere non potest et quos vult latere 5 quod facit, qualemcumque umbram pacis tenet. In domo autem sua cum uxore et cum filiis, et si quos alios illic habet, studet profecto esse pacatus; eis quippe ad nutum obtemperantibus sine dubio delectatur. Nam si non fiat, indignatur corripit vindicat et domus suae pacem, si ita 10 necesse sit, etiam saeviendo componit, quam sentit esse non posse, nisi cuidam principio, quod ipse in domo sua est, cetera in eadem domestica societate subiecta sint. Ideoque si offerretur ei servitus plurium, vel civitatis vel gentis, ita ut sic ei servirent, quem ad modum sibi domi 15 suae serviri volebat: non se iam latronem latebris conderet, sed regem conspicuum sublimaret, cum eadem in deret, sed regem conspicuum sublimaret, cum eadem in illo cupiditas et malitia permaneret. Pacem itaque cum suis omnes habere cupiunt, quos ad arbitrium suum volunt vivere. Nam et cum quibus bellum gerunt, suos 20 facere, si possint, volunt eisque subiectis leges suae pacis inponére.

Sed faciamus aliquem, qualem canit poetica et fabulosa narratio, quem fortasse propter ipsam insociabilem feritatem semihominem quam hominem dicere maluerunt. 25 Quamvis ergo huius regnum dirae speluncae fuerit solitudo tamque malitia singularis, ut ex hac ei nomen inventum sit (Graece namque malus xaxòs dicitur, quod ille vocabatur), nulla coniux ei blandum ferret referretque sermonem, nullis filiis vel adluderet parvulis vel grandiusculis imperaret, nullo amici conloquio frueretur, nec Vulcani patris, quo vel hinc tantum non parum felicior

<sup>1</sup> Sed om.  $R^1 \parallel 2$  conscios RAv; conscius Lfg; consocios as  $\parallel 28$  nam malus Graece  $v \parallel 32$  parum = paulum; cf.vol. I, 85, 19; 152, 5

fuit, quia tale monstrum ipse non genuit; nihil cuiquam daret, sed a quo posset quidquid vellet et quando posset quem vellet auferret: tamen in ipsa sua spelunca solitaria, cuius, ut describitur, semper recenti eaede tepebat humus, nihil aliud quam pacem volebat, in qua nemo illi molestus esset, nec eius quietem vis ullius terrorve turbaret. Cum corpore denique suo pacem habere cupiebat, et quantum habebat, tantum bene illi erat. Quando quidem membris obtemperantibus imperabat, et ut suam 10 mortalitatem adversum se ex indigentia rebellantem ac seditionem famis ad dissociandam atque excludendam de corpore animam concitantem quanta posset festinatione pacaret, rapiebat necabat vorsbat et quamvis inmanis ac ferus paci tamen suae vitae ac salutis inmaniter et fero-15 citer consulebat; ac per hoc si pacem, quam in sua spelunca atque in se ipso habere satis agebat, etiam cum aliis habere vellet, nec malus nec monstrum nec semi-homo vocaretur. Aut si eius corporis forma et atrorum ignium vomitus ab eo deterrebat hominum societatem, 20 forte non nocendi cupiditate, sed vivendi necessitate saeviebat. Verum iste non fuerit vel, quod magis credendum est, talis non fuerit, qualis poetica vanitate describitur; nisi enim nimis accusaretur Cacus, parum Hercules laudaretur. Talis ergo homo sive semihomo melius, ut 25 dixi, creditur non fuisse, sicut multa figmenta poetarum. Ipsae enim saevissimae ferae, unde ille partem habuit feritatis (nam et semiferus dictus est), genus proprium quadam pace custodiunt, coeundo gignendo pariendo, fetus fovendo atque nutriendo, cum sint pleraeque insociabiles so et solivagae; non scilicet ut oves cervi columbae sturni apes, sed ut leones lupi vulpes aquilae noctuae. Quae enim tigris non filiis suis mitis inmurmurat et pacata

<sup>5)</sup> Verg. Aen. 8, 195 sq. 27) Aen. 8, 267.

<sup>3</sup> quem Rbf; cum ALg; et quantum ev \ 31 lupi A (vol. I, 548, 31); om. RLv

feritate blanditur? Quis milvus, quantumlibet solitarius rapinis circumvolet, non coniugium copulat, nidum congerit, ova confovet, pullos alit et quasi cum sua matre familias societatem domesticam quanta potest pace conservat? Quanto magis homo fertur quodam modo naturae 5 suae legibus ad ineundam societatem pacemque cum hominibus, quantum in ipso est, omnibus obtinendam, cum etiam mali pro suorum pace belligerent omnesque, si possint, suos facere velint, ut uni cuncti et cuncta deserviant; quo pacto, nisi in eius pacem vel amando vel 10 timendo consentiant? Sic enim superbia perverse imitatur Deum. Odit namque cum sociis aequalitatem subillo, sed inponere vult sociis dominationem suam pro illo. Odit ergo iustam pacem Dei et amat iniquam pacem suam. Non amare tamen qualemcumque pacem nullo modo potest. 15 Nullius quippe vitium ita contra naturam est, ut naturae deleat etiam extrema vestigia.

Itaque pacem iniquorum in pacis comparatione iustorum ille videt nec pacem esse dicendam, qui novit praeponere recta pravis et ordinata perversis. Quod autem 20 perversum est, etiam hoc necesse est ut in aliqua et ex aliqua et cum aliqua rerum parte pacatum sit, in quibus est vel ex quibus constat; alioquin nihil esset omnino. Velut si quisquam capite deorsum pendeat, perversus est utique situs corporis et ordo membrorum, quia id, quod 25 desuper esse natura postulat, subter est, et quod illa subter vult esse, desuper factum est; conturbavit carnis pacem ista perversitas et ideo molesta est: verum tamen anima corpori suo pacata est et pro eius salute satagit, et ideo est qui doleat; quae si molestiis eius exclusa dis 30 cesserit, quamdiu compago membrorum manet, non est sine quadam partium pace quod remanet, et ideo est adhuc qui pendeat. Et quod terrenum corpus in terram nititur et vinculo quo suspensum est renititur, in suae

<sup>16</sup> nullius RA; Nullum v

pacis ordinem tendit et locum quo requiescat quodam modo voce ponderis poscit, iamque exanime ac sine ullo sensu a pace tamen naturali sui ordinis non recedit, vel cum tenet eam, vel cum fertur ad eam. Si enim adhibeantur medicamenta atque curatio, quae formam cadaveris dissolvi dilabique non sinat, adhuc pax quaedam partes partibus iungit totamque molem adplicat terreno et convenienti ac per hoc pacato loco. Si autem nulla adhibeatur cura condendi, sed naturali cursui relinquatur, tamdiu quasi tumultuatur dissidentibus exhalationibus et nostro inconvenientibus sensui (id enim est quod in putore sentitur), donec mundi conveniat elementis et in eorum pacem paulatim particulatimque discedat. Nullo modo tamen inde aliquid legibus summi illius creatoris ordinatorisque subtrahitur, a quo pax universitatis administratur; quia, etsi de cadavere maioris animantis animalia minuta nascantur, eadem lege creatoris quaeque corpuscula in salutis pace suis animulis serviunt; etsi mortuorum carnes ab aliis animalibus devorentur, easdem 20 leges per cuncta diffusas ad salutem generis cuiusque mortalium congrua congruis pacificantes, quaqua versum trahantur et rebus quibuscumque iungantur et in res quaslibet convertantur et commutentur, inveniunt.

# CAPUT XIII.

25 De pace universali, quae inter quaslibet perturbationes privari non potest lege naturae, dum sub iusto iudice ad id quisque pervenit ordinatione, quod meruit voluntate.

Pax itaque corporis est ordinata temperatura par-30 tium, pax animae inrationalis ordinata requies appetitio-num, pax animae rationalis ordinata cognitionis actionis-

<sup>8</sup> loco pacato v | 9 condendi mss (vol. I, 24, 16); condiendi v

que consensio, pax corporis et animae ordinata vita et salus animantis, pax hominis mortalis et Dei ordinata in fide sub aeterna lege oboedientia, pax hominum ordinata concordia, pax domus ordinata imperandi atque oboediendi concordia cohabitantium, pax civitatis ordinata imperandi satque oboediendi concordia civium, pax caelestis civitatis ordinatissima et concordissima societas fruendi Deo et atque oboediendi concordia civium, pax caelestis civitatis ordinatissima et concordissima societas fruendi Deo et invicem in Deo, pax omnium rerum tranquillitas ordinis. Ordo est parium dispariumque rerum sua cuique loca tribuens dispositio. Proinde miseri, quia, in quantum 10 miseri sunt, utique in pace non sunt, tranquillitate quidem ordinis carent, ubi perturbatio nulla est; verum tamen quia merito iusteque sunt miseri, in ea quoque ipsa miseria sua praeter ordinem esse non possunt; non quidem coniuncti beatis, sed ab eis tamen ordinis lege 15 seiuncti. Qui cum sine perturbatione sunt, rebus, in quibus sunt, quantacumque congruentia coaptantur; ac per hoc inest eis ordinis nonnulla tranquillitas, inest ergo nonnulla pax. Verum ideo miseri sunt, quia, etsi in aliqua securitate non dolent, non tamen ibi sunt, ubi se-20 curi esse ac dolere non debeant; miseriores autem, si pax eis cum ipsa lege non est, qua naturalis ordo administratur. Cum autem dolent, ex qua parte dolent, pacis perturbatio facta est; in illa vero adhuc pax est, in qua nec dolor urit nec compago ipsa dissolvitur. Sic-25 ut ergo est quaedam vita sine dolore, dolor autem sine aliqua vita esse non potest! sic est quaedam pax sine ullo bello, bellum vero esse sine aliqua pace non potest; non secundum id, quod bellum est, sed secundum id, quod ab eis vel in eis geritur, quae aliquae naturae sunt; 30 quod nullo modo essent, si non qualicumque pace subsisterent. sisterent.

Quapropter est natura, in qua nullum malum est veletiam in qua nullum esse malum potest; esse autem na-

<sup>15</sup> coninncti] cum  $R^1$  | 16 conturbatione  $R^1$  | 18 est in  $\sigma$ 

tura, in qua nullum bonum sit, non potest. Proinde nec ipsius diaboli natura, in quantum natura est, malum est; sed perversitas eam malam facit. Itaque in veritate non stetit, sed veritatis iudicium non evasit; in ordinis transquillitate non mansit, nec ideo tamen a potestate ordinatoris effugit. Bonum Dei, quod illi est in natura, non eum subtrahit iustitiae Dei, qua ordinatur in poena; nec ibi Deus bonum insequitur quod creavit, sed malum quod ille commisit. Neque enim totum aufert quod naturae 10 dedit, sed aliquid adimit, aliquid relinquit, ut sit qui doleat quod ademit. Et ipse dolor testimonium est boni adempti et boni relicti. Nisi enim bonum relictum esset, bonum amissum dolere non posset. Nam qui peccat, peior est, si laetatur in damno aequitatis; qui vero cru-16 ciatur, si nihil inde adquirat boni, dolet damnum salutis. Et quoniam aequitas ac salus utrumque bonum est boni-que amissione dolendum est potius quam laetanum (si tamen non sit compensatio melioris; melior est autem animi aequitas quam corporis sanitas): profecto convenien-20 tius iniustus dolet in supplicio, quam laetatus est in delicto. Sicut ergo laetitia deserti boni in peccato testis est voluntatis malae, ita dolor amissi boni in supplicio testis est naturae bonae. Qui enim dolet amissam naturae suae pacem, ex aliquibus reliquiis pacis id dolet, quibus 25 fit, ut sibi amica natura sit. Hoc autem in extremo supplicio recte fit, ut iniqui et impii naturalium bonorum damna in cruciatibus defleant, sentientes eorum ablatorem iustissimum Deum, quem contempserunt benignissimum largitorem. Deus ergo naturarum omnium sapientissimus 30 conditor et iustissimus ordinator, qui terrenorum ornamentorum maximum instituit mortale genus humanum, dedit hominibus quaedam bona huic vitae congrua, id est pacem temporalem pro modulo mortalis vitae in ipsa

<sup>4)</sup> Io. 8, 44.

<sup>10</sup> ademit . . reliquid R | 11 ademit mss; adimit v

salute et incolumitate ac societate sui generis, et quaeque huic paci vel tuendae vel recuperandae necessaria sunt (sicut ea, quae apte ac convenienter adiacent sensibus, lux vox, aurae spirabiles aquae potabiles, et quidquid ad alendum tegendum curandum ornandumque corpus 5 congruit), eo pacto aequissimo, ut, qui mortalis talibus bonis paci mortalium adcommodatis recte usus fuerit, accipiat ampliora atque meliora, ipsam scilicet inmortalitatis pacem eique convenientem gloriam et honorem in vita aeterna ad fruendum Deo et proximo in Deo; qui autem 10 perperam, nec illa accipiat et haec amittat.

#### CAPUT XIV.

De ordine ac lege sive caelesti sive terrena, per quam societati humanae etiam dominando consulitur, cui et consulendo servitur.

15

Omnis igitur usus rerum temporalium refertur ad fructum pacis terrenae in terrena civitate; in caelesti autem civitate refertur ad fructum pacis aeternae. Quapropter si inrationalia essemus animantia, nihil appeteremus praeter ordinatam temperaturam partium corporis et 20 requiem appetitionum; nihil ergo praeter quietem carnis et copiam voluptatum, ut pax corporis prodesset paci animae. Si enim desit pax corporis, impeditur etiam inrationalis animae pax, quia requiem appetitionum consequi non potest. Utrumque autem simul ei paci prodest, quam 25 inter se habent anima et corpus, id est ordinatae vitae ac salutis. Sicut enim pacem corporis amare se ostendunt animantia, cum fugiunt dolorem, et pacem animae, cum propter explendas indigentias appetitionum voluptatem sequuntur: ita mortem fugiendo satis indicant, quan-30 tum diligant pacem, qua sibi conciliantur anima et cor-

<sup>1</sup> quaeque = quaecumque; cf. Neue II<sup>2</sup> p. 249 \ 4 uox mss; nox v ex coniectura Moreli \ 19 inrationabilia A (381, 19)

pus. Sed quia homini rationalis anima inest, totum hoc, quod habet commune cum bestiis, subdit paci animae rationalis, ut mente aliquid contempletur et secundum hoc aliquid agat, ut sit ei ordinata cognitionis actionisque consensio, quam pacem rationalis animae dixeramus. Ad hoc enim velle debet nec dolore molestari nec desiderio perturbari nec morte dissolvi, ut aliquid utile cognoscat et secundum eam cognitionem vitam moresque componat. Sed ne ipso studio cognitionis propter humanae mentis infirmitatem in pestem aliculus erroris incurrat, opus habet magisterio divino, cui certus obtemperet, et adiutorio, ut liber obtemperet. Et quoniam, quamdiu est in isto mortali corpore, peregrinatur a Domino: ambulat per fidem, non per speciem; ac per hoc omnem pacem vel corporis vel animae vel simul corporis et animae refert ad illam pacem, quae homini mortali est cum inmortali Deo, ut ei sit ordinata in fide sub aeterna lege oboedientia. Iam vero quia duo praecipua praecepta, hoc est dilectionem Dei et dilectionem proximi, docet magister Deus, in quibus tria invenit homo quae diligat, Deum, se ipsum et proximum, atque ille in se diligendo non errat, qui Deum diligit: consequens est, ut etiam proximo ad diligendum Deum consulat, quem iubetur sicut se ipsum diligere (sic uxori, sic filiis, sic domesticis, sic ceteris quibus potuerit hominibus), et ad hoc sibi a proximo, si forte indiget, consuli velit; ac per hoc erit pacatus, quantum in ipso est, omni homini pace hominum, id est ordinata concordia, cuius hic ordo est, primum ut nulli noceat, deinde ut etiam prosit cui potuerit. Primitus orgo inest ei suorum cura; ad eos quippe habet opportuniorem facilioremque aditum consulendi, vel naturae ordine vel ipsius societatis humanae. Unde apostolus dicit: Quisquis autem suis et maxime domesticis non providet, fidem denegat et est infideli deterior. Hinc ita-

<sup>14) 2.</sup> Cor. 5, 6 sq. 34) 1. Tim. 5, 8.

oboediendique concordia cohabitantium. Imperant enim, qui consulunt; sicut vir uxori, parentes filiis, domini servis. Oboediunt autem quibus consulitur; sicut mulieres maritis, filii parentibus, servi dominis. Sed in domo iusti viventis ex fide et adhuc ab illa caelesti civitate peregribantis etiam qui imperant serviunt eis, quibus videntur imperare. Neque enim dominandi cupiditate imperant, sed officio consulendi, nec principandi superbia, sed providendi misericordia.

### CAPUT XV.

10

De libertate naturali et de servitute, cuius prima causa peccatum est, qua homo malae voluntatis, etiamsi non est mancipium alterius hominis, servus est propriae libidinis.

Hoc naturalis ordo praescribit, ita Deus hominem 15 condidit. Nam: Dominetur, inquit, piscium maris et volatilium caeli et omnium repentium, quae repunt super terram. Rationalem factum ad imaginem suam noluit nisi inrationabilibus dominari; non hominem homini, sed hominem pecori. Inde primi iusti pastores pecorum magis quam reges hominum constituti sunt, ut etiam sic insinuaret Deus, quid postulet ordo creaturarum, quid exigat meritum peccatorum. Condicio quippe servitutis iure intellegitur inposita peccatori. Proinde nusquam scripturarum legimus servum, antequam hoc vocabulo Noe iustus 25 peccatum filii vindicaret. Nomen itaque istud culpa meruit, non natura. Origo autem vocabuli servorum in Latina lingua inde creditur ducta, quod hi, qui iure belli possent occidi, a victoribus cum servabantur servi fiebant, a servando appellati; quod etiam ipsum sine peccati me-30 rito non est. Nam et cum iustum geritur bellum, pro

<sup>5)</sup> Abac. 2, 4. 18) Gen. 1, 26. 26) Gen. 9, 25.

peccato e contrario dimicatur; et omnis victoria, cum etiam malis provenit, divino iudicio victos humiliat vel emendans peccata vel puniens. Testis est homo Dei Daniel, cum in captivitate positus peccata sua et peccata populi sui confitetur Deo et hanc esse causam illius captivitatis pio dolore testatur. Prima ergo servitutis causa peccatum est, ut homo homini condicionis vinculo subderetur; quod non sit nisi Deo iudicante, apud quem non est iniquitas et novit diversas poenas meritis distri-10 buere delinquentium. Sicut autem supernus Dominus dicit: Omnis, qui facit peccatum, servus est peccati, ac per hoc multi quidem religiosi dominis iniquis, non tamen liberis serviunt: A quo enim quis devictus est, huic et servus addictus est. Et utique felicius servitur homini, 15 quam libidini, cum saevissimo dominatu vastet corda morquam libidini, cum saevissimo dominatu vastet corda mortalium, ut alias omittam, libido ipsa dominandi. Hominibus autem illo pacis ordine, quo aliis alii subiecti sunt, sicut prodest humilitas servientibus, ita nocet superbia dominantibus. Nullus autem natura, in qua prius Deus hominem condidit, servus est hominis aut peccati. Verum et poenalis servitus ea lege ordinatur, quae naturalem ordinem conservari iubet, perturbari vetat; quia si contra eam legem non esset factum, nihil esset poenali servitute cohercendum. Ideoque apostolus etiam servos monet 25 subditos esse dominis suis et ex animo eis cum bona voluntate servire; ut scilicet, si non possunt a dominis liberi fieri, suam servitutem ipsi quodam modo liberam faciant, non timore subdolo, sed fideli dilectione serviendo, donec transeat iniquitas et evacuetur omnis principatus 30 et potestas humana et sit Deus omnia in omnibus.

<sup>6)</sup> Dan. 9, 5 sqq. 11) Io. 8, 34. 14) 2. Petr. 2, 19. 26) Eph. 6, 5. 30) 1. Cor. 15, 24; 28.

<sup>1</sup> e mss; et a v

## CAPUT XVI.

# De aequo iure dominandi.

Quocirca etiamsi habuerunt servos iusti patres nostri, sic administrabant domesticam pacem, ut secundum haec temporalia bona filiorum sortem a servorum condicione 5 distinguerent; ad Deum autem colendum, in quo aeterna bona speranda sunt, omnibus domus suae membris pari dilectione consulerent. Quod naturalis ordo ita praescribit, ut nomen patrum familias hinc exortum sit et tam late vulgatum, ut etiam inique dominantes hoc se gau- 10 deant appellari. Qui autem veri patres familias sunt, omnibus in familia sua tamquam filiis ad colendum et promerendum Deum consulunt, desiderantes atque optantes venire ad caelestem domum, ubi necessarium non sit officium imperandi mortalibus, quia necessarium non erit officium consulendi iam in illa inmortalitate felicibus; quo donec veniatur, magis debent patres quod dominantur, quam servi tolerare quod serviunt. Si quis autem in domo per inoboedientiam domesticae paci adversatur, corripitur seu verbo seu verbere seu quolibet alio genere 20 poenae iusto atque licito, quantum societas humana concedit, pro eius qui corripitur utilitate, ut paci unde dissiluerat coaptetur. Sicut enim non est beneficentiae adiuvando efficere, ut bonum quod maius est amittatur: ita non est innocentiae parcendo sinere, ut in malum gravius 25 incidatur. Pertinet ergo ad innocentis officium, non solum nemini malum inferre, verum etiam cohibere a peccato vel punire peccatum, ut aut ipse qui plectitur corrigatur experimento, aut alii terreantur exemplo. Quia igitur hominis domus initium sive particula debet esse 30 civitatis, omne autem initium ad aliquem sui generis finem et omnis pars ad universi, cuius pars est, integritatem refertur, satis apparet esse consequens, ut ad pacem civicam pax domestica referatur, id est, ut ordinata imperandi oboediendique concordia cohabitantium refera-

tur ad ordinatam imperandi oboediendique concordiam civium. Ita fit, ut ex lege civitatis praecepta sumere patrem familias oporteat, quibus domum suam sic regat, ut sit paci adcommoda civitatis.

:5

# CAPUT XVII.

Unde caelestis societas cum terrena civitate pacem habeat et unde discordiam.

Sed domus hominum, qui non vivunt ex side, pacem terrenam ex huius temporalis vitae rebus commodisque 10 sectatur; domus autem hominum ex side viventium expectat ea, quae in futurum aeterna promissa sunt, terrenisque rebus ac temporalibus tamquam peregrina utitur, non quibus capiatur et avertatur quo tendit in Deum, sed quibus sustentetur ad facilius toleranda minimeque augento da onera corporis corruptibilis, quod adgravat animam. Idcirco rerum vitae huic mortali necessariarum utrisque hominibus et utrique domui communis est usus; sed finis utendi cuique suus proprius multumque diversus. Ita etiam terrena civitas, quae non vivit ex fide, terrenam 20 pacem appetit in eoque defigit imperandi oboediendique concordiam civium, ut sit eis de rebus ad mortalem viconcordiam civium, ut sit eis de rebus ad mortalem vitam pertinentibus humanarum quaedam compositio voluntatum. Civitas autem caelestis vel potius pars eius, quae in hac mortalitate peregrinatur et vivit ex fide, etiam ista pace necesse est utatur, donec ipsa, cui talis pax necessaria est, mortalitas transeat; ac per hoc, dum apud terrenam civitatem velut captivam vitam suae peregrinationis agit, iam promissione redemptionis et dono spiritali tamquam pignore accepto legibus terrenae civitatis, quibus laec administrantur, quae sustentandae mortali vitae ad-

15) Sap. 9, 15.

<sup>4</sup> accommoda RAbg; accommodata v

commodata sunt, obtemperare non dubitat, ut, quoniam communis est ipsa mortalitas, servetur in rebus ad eam pertinentibus inter civitatem utramque concordia. Verum quia terrena civitas habuit quosdam suos sapientes, quos divina improbat disciplina, qui vel suspicati vel decepti a 5 daemonibus crederent multos deos conciliandos esse rebus divina improbat disciplina, qui vel suspicati vel decepti a 5 daemonibus crederent multos deos conciliandos esse rebus humanis atque ad eorum diversa quødam modo officia diversa subdita pertinere, ad alium corpus, ad alium animum, inque ipso corpore ad alium caput, ad alium cervicem et cetera singula ad singulos; similiter in animo 10 ad alium ingenium, ad alium doctrinam, ad alium iram, ad alium concupiscentiam; inque ipsis rebus vitae adiacentibus ad alium pecus, ad alium silvas, ad alium nummos, ad alium oleum, ad alium silvas, ad alium nummos, ad alium navigationem, ad alium bella atque victorias, ad 15 alium coniugia, ad alium partum ac fecunditatem et ad alios alia cetera; caelestis autem civitas unum Deum solum colendum nosset eique tantum modo serviendum servitute illa, quae Graece λατρεία dicitur et non nisi Deo debetur, fideli pietate censeret: factum est, ut religionis 20 leges cum terrena civitate non posset habere communes proque his ab ea dissentire haberet necesse atque oneri esse diversa sentientibus eorumque iras et odia et persecutionum impetus sustinere, nisi cum animos adversantium aliquando terrore suae multitudinis et semper divino 25 adiutorio propulsaret. Haec ergo caelestis civitas dum peregrinatur in terra, ex omnibus gentibus cives evocat atque in omnibus linguis peregrinam colligit societatem, non curans quidquid in moribus legibus institutisque diversum est, quibus pax terrena vel conquiritur vel tene- 30 tur, nihil eorum rescindens vel destruens, immo etiam

<sup>7</sup> atque ad eorum R; ad quorum  $Av \parallel 8$  pertinere  $R^1$ ; pertinerent  $Av \parallel 8$  sqq. ut editur mss; animus . . cervix . . doctrina . . ira . . concupiscentia . . silvae . . nummi . . navigatio . . victoriae . . partus . . fecunditas  $v \parallel 18$  nosset , quasi praecesserit cum, non quia  $\parallel$  31 uel destr. RL; nec destr. Av

servans ac sequens, quod licet diversum in diversis nationibus, ad unum tamen eundemque finem terrenae pacis intenditur, si religionem, qua unus summus et verus Deus colendus docetur, non impedit. Utitur ergo etiam caele-5 stis civitas in hac sua peregrinatione pace terrena et de rebus ad mortalem hominum naturam pertinentibus humanarum voluntatum compositionem, quantum salva pietate ac religione conceditur, tuetur atque appetit eamque terrenam pacem refert ad caelestem pacem, quae vere ita 10 pax est, ut rationalis dumtaxat creaturae sola pax habenda atque dicenda sit, ordinatissima scilicet et concordissima societas fruendi Deo et invicem in Deo; quo cum ventum erit, non erit vita mortalis, sed plane certeque vitalis, nec corpus animale, quod, dum corrumpitur, adgravat 15 animam, sed spiritale sine ulla indigentia ex omni parte subditum voluntati. Hanc pacem, dum peregrinatur in fide, habet atque ex hac fide iuste vivit, cum ad illam pacem adipiscendam refert quidquid bonarum actionum gerit erga Deum et proximum, quoniam vita civitatis 20 utique socialis est. 20 utique socialis est.

# CAPUT XVIII.

Quam diversa sit Academiae novae ambiguitas a constantia fidei Christianae.

Quod autem adtinet ad illam differentiam, quam de 25 Academicis novis Varro adhibuit, quibus incerta sunt omnia, omnino civitas Dei talem dubitationem tamquam dementiam detestatur, habens de rebus, quas mente atque ratione comprehendit, etiamsi parvam propter corpus corruptibile, quod adgravat animam (quoniam, sicut dicit apostolus, ex parte scimus), tamen certissimam scientiam,

30) 1. Cor. 13, 9.

<sup>13</sup> erit RL; fuerit Av

creditque sensibus in rei cuiusque evidentia, quibus per corpus animus utitur, quoniam miserabilius fallitur, qui numquam putat eis esse credendum; credit etiam scripturis sanctis et veteribus et novis, quas canonicas appellamus, unde fides ipsa concepta est, ex qua iustus vivit; 5 per quam sine dubitatione ambulamus, quamdiu peregrinamur a Domiņo; qua salva atque certa de quibusdam rebus, quas neque sensu neque ratione percepimus neque nobis per scripturam canonicam claruerunt nec per testes, quibus non credere absurdum est, in nostram notitiam 10 pervenerunt, sine iusta reprehensione dubitamus.

## CAPUT XIX.

De habitu et moribus populi Christiani.

Nihil sane ad istam pertinet civitatem quo habitu vel more vivendi, si non est contra divina praecepta, 15 istam fidem, qua pervenitur ad Deum, quisque sectetur; unde ipsos quoque philosophos, quando Christiani fiunt, non habitum vel consuetudinem victus, quae nihil impedit religionem, sed falsa dogmata mutare compellit. Unde illam quam Varro adhibuit ex Cynicis differentiam, si ni-20 hil turpiter atque intemperanter agat, omnino non curat. Ex tribus vero illis vitae generibus, otioso, actuoso et ex utroque composito, quamvis salva fide quisque possit in quolibet eorum vitam ducere et ad sempiterna praemia pervenire, interest tamen quid amore teneat veritatis, 25 quid officio caritatis inpendat. Nec sic esse quisque debet otiosus, ut in eodem otio utilitatem non cogitet proximi, nec sic actuosus, ut contemplationem non requirat Dei. In otio non iners vacatio delectare debet, sed aut inquisitio aut inventio veritatis, ut in ea quisque proficiat 30

5) Abac. 2, 4. 7) 2. Cor. 5, 6.

<sup>8</sup> percipimus Aabg

et quod invenerit ne alteri invideat. In actione vero non amandus est honor in hac vita sive potentia, quoniam omnia vana sub sole, sed opus ipsum, quod per eundem honorem vel potentiam sit, si recte atque utiliter sit, id 5 est, ut valeat ad eam salutem subditorum, quae secundum Deum est; unde iam superius disputavimus. Propter quod ait apostolus: Qui episcopatum desiderat, bonum opus desiderat. Exponere voluit quid sit episcopatus, quia nomen est operis, non honoris. Graecum est enim quia nomen est operis, non nonoris. Graecum est emm 10 atque inde ductum vocabulum, quod ille qui praeficitur eis quibus praeficitur superintendit, curam scilicet eorum gerens; σκοπὸς quippe intentio est; ergo ἐπισκοπεῖν, si velimus, Latine superintendere possumus dicere, ut intellegat non se esse episcopum, qui praeesse dilexerit, non 15 prodesse. Itaque ab studio cognoscendae veritatis nemo prohibetur, quod ad laudabile pertinet otium; locus vero superior, sine quo regi populus non potest, etsi ita teneatur atque administretur ut decet, tamen indecenter appetitur. Quam ob rem otium sanctum quaerit caritas veritatis; negotium iustum suscipit necessitas caritatis. Quam sarcinam si nullus inponit, percipiendae atque intuendae vacandum est veritati; si autem inponitur, suscipienda est propter caritatis necessitatem; sed nec sic omni modo veritatis delectatio deserenda est, ne subtrahatur illa suavi-25 tas et opprimat ista necessitas.

## CAPUT XX.

Quod cives sanctorum in vitae huius tempore spe beati sint.

Quam ob rem summum bonum civitatis Dei cum sit 30 pax aeterna atque perfecta, non per quam mortales trans-

6) C. 6. 8) 1. Tim. 3, 1.

<sup>1</sup> ne alteri RAParr. plerr.; teneat et alteri non  $v \parallel 12$  ut editur RAL;  $\ell \pi l$  quippe super,  $\sigma no\pi \delta s$  vero intentio est  $v \parallel 15$  a v

eant nascendo atque moriendo, sed in qua inmortales maneant nihil adversi omnino patiendo: quis est qui illam vitam vel beatissimam neget vel in eius comparatione istam, quae hic agitur, quantislibet animi et corporis externarumque rerum bonis plena sit, non miserrimam iudicet? Quam tamen quicumque sic habet, ut eius usum referat ad illius finem, quam diligit ardentissime ac fidelissime sperat, non absurde dici etiam nunc beatus potest, spe illa potius quam re ista. Res ista vero sine spe illa beatitudo falsa et magna miseria est; non enim veris 10 animi bonis utitur, quoniam non est vera sapientia, quae intentionem suam in his, quae prudenter discernit, gerit fortiter, cohibet temperanter iusteque distribuit, non ad illum dirigit finem, ubi erit Deus omnia in omnibus, aeternitate certa et pace perfecta.

#### CAPUT XXI.

An secundum definitiones Scipionis, quae in dialogo Ciceronis sunt, umquam fuerit Romana res publica.

Quapropter nunc est locus, ut quam potero breviter ac dilucide expediam, quod in secundo huius operis libro 20 me demonstraturum esse promisi, secundum definitiones, quibus apud Ciceronem utitur Scipio in libris de re publica, numquam rem publicam fuisse Romanam. Breviter enim rem publicam definit esse rem populi. Quae definitio si vera est, numquam fuit Romana res publica, quia num-25 quam fuit res populi, quam definitionem voluit esse rei publicae. Populum enim esse definivit coetum multitudinis iuris consensu et utilitatis communione sociatum. Quid autem dicat iuris consensum, disputando explicat, per hoc ostendens geri sine iustitia non posse rem publi-30 cam; ubi ergo iustitia vera non est, nec ius potest esse.

15) 1. Cor. 15, 28. 20) C. 21.

<sup>13</sup> ad RA; in Lv

Quod enim iure fit, profecto iuste fit; quod autem fit iniuste, nec iure fieri potest. Non enim iura dicenda sunt vel putanda iniqua hominum constituta, cum illud etiam ipsi ius esse dicant, quod de iustitiae fonte manaverit, 6 falsumque esse, quod a quibusdam non recte sentientibus dici solet, id esse ius, quod ei, qui plus potest, utile est. Quocirca ubi non est vera iustitia, iuris consensu sociatus coetus hominum non potest esse et ideo nec populus iuxta illam Scipionis vel Ciceronis definitionem; et si non 10 populus, nec res populi, sed qualiscumque multitudinis, quae populi nomine digna non est. Ac per hoc, si res publica res est populi et populus non est, qui consensu non sociatus est iuris, non est autem ius, ubi nulla iustitia est: procul dubio colligitur, ubi iustitia non est, non 15 esse rem publicam. Iustitia porro ea virtus est, quae sua cuique distribuit. Quae igitur iustitia est hominis, quae ipsum hominem Deo vero tollit et inmundis daemonibus subdit? Hocine est sua cuique distribuere? An qui fundum aufert eius, a quo emptus est, et tradit ei, 20 qui nihil habet in eo iuris, iniustus est; et qui se ipsum aufert dominanti Deo, a quo factus est, et malignis servit spiritibus, iustus est?

Disputatur certe acerrime atque fortissime in eisdem ipsis de re publica libris adversus iniustitiam pro iustitia. 25 Et quoniam, cum prius ageretur pro iniustitiam pro iustitia. 26 Et quoniam, cum prius ageretur pro iniustitiam pro iustitia. 27 et quoniam stare gerique non posse, hoc veluti validissimum positum erat, iniustum esse, ut homines hominibus dominantibus serviant; quam tamen iniustitiam nisi sequatur 30 imperiosa civitas, cuius est magna res publica, non eam posse provinciis imperare: responsum est a parte iustitiae ideo iustum esse, quod talibus hominibus sit utilis servitus, et pro utilitate eorum fieri, cum recte fit, id est

<sup>18</sup> Hoccine  $v \parallel 19$  eius RAL; ei  $v \parallel 27$  gerique A (389, 30; vol. I, 80, 14; 23; 81, 2); augerique RLv

cum improbis aufertur iniuriarum licentia, et domiti melius se habebunt, quia indomiti deterius se habuerunt; subditumque est, ut ista ratio firmaretur, veluti a natura sumptum nobile exemplum atque dictum est: "Cur igitur Deus homini, animus imperat corpori, ratio libidini ceteris- 5 que vitiosis animi partibus?" Plane hoc exemplo satis edoctum est quibusdam esse utilem servitutem, et Deo quidem ut serviatur utile esse omnibus. Serviens autem Deo animus recte imperat corpori, inque ipso animo ratio Deo Domino subdita recte imperat libidini vitiisque ceteris. 10 Quapropter ubi homo Deo non servit, quid in eo putandum est esse iustitiae? quando quidem Deo non serviens nullo modo potest iuste animus corpori aut humana ratio vitiis imperare. Et si in homine tali non est ulla iustitia, procul dubio nec in hominum coetu, qui ex homini- 15 bus talibus constat. Non est hic ergo iuris ille consensus, qui hominum multitudinem populum facit, cuius res dicitur esse res publica. Nam de utilitate quid dicam, cuius etiam communione sociatus coetus hominum, sicut sese habet ista definitio, populus nuncupatur? Quamvis 20 enim, si diligenter adiendas, nec utilitas sit ulla viventium, qui vivunt impie, sicut vivit omnis, qui non servit Deo servitque daemonibus, tanto magis impiis, quanto magis sibi, cum sint inmundissimi spiritus, tamquam diis sacrificari volunt: tamen quod de iuris consensu diximus 26 satis esse arbitror, unde appareat per hanc definitionem non esse populum, cuius res publica esse dicatur, in quo iustitia non est. Si enim dicunt non spiritibus inmundis, sed diis bonis atque sanctis in sua re publica servisse Romanos: numquid eadem totiens repetenda sunt, quae 30 iam satis, immo ultra quam satis est diximus? Quis enim ad hunc locum per superiores huius operis libros pervenit, qui dubitare adhuc possit malis et inpuris daemonibus servisse Romanos, nisi vel nimium stolidus vel

<sup>20</sup> se v

inpudentissime contentiosus? Sed ut taceam quales sint, quos sacrificiis colebant: in lege veri Dei scriptum est: Sacrificans diis eradicabitur nisi Domino tantum. Nec bonis igitur nec malis diis sacrificari voluit, qui hoc cum tanta comminatione praecepit.

### CAPUT XXII.

An verus sit Deus, cui Christiani serviunt, cui soli debeat sacrificari.

Sed responderi potest: "Quis iste Deus est aut unde dignus probatur, cui deberent obtemperare Romani, ut nullum deorum praeter ipsum colerent sacrificiis?" Magnae caecitatis est, adhuc quaerere, quis iste sit Deus. Ipse est Deus, cuius prophetae praedixerunt ista quae cernimus. Ipse est Deus, a quo responsum accepit Abraham: 15 In semine tuo benedicentur omnes gentes. Quod in Christo fieri, qui secundum carnem de illo semine exortus est, idem ipsi qui remanserunt huius nominis inimici, velint nolintve, cognoscunt. Ipse est Deus, cuius divinus Spiritus per eos locutus est, quorum praedicta atque 20 completa per ecclesiam, quam videmus toto orbe diffusam, in libris superioribus posui. Ipse est Deus, quem Varro doctissimus Romanorum Iovem putat, quamvis nesciens quid loquatur; quod tamen ideo commemorandum putavi, quoniam vir tantae scientiae nec nullum istum Deum 25 potuit existimare nec vilem. Hunc enim eum esse credidit, quem summum putavit deum. Postremo ipse est Deus, quem doctissimus philosophorum, quamvis Christianorum acerrimus inimicus, etiam per eorum oracula, quos deos putat, deum magnum Porphyrius confitetur.

<sup>3)</sup> Exod. 22, 20. 15) Gen. 22, 18.

## CAPUT XXIII.

Quae Porphyrius dicat oraculis deorum responsa esse de Christo.

Nam in libris, quos ên loylov qulosoqlas appellat, in quibus exequitur atque conscribit rerum ad philoso-5 phiam pertinentium velut divina responsa, ut ipsa verba eius, quem ad modum ex Graeca lingua in Latinam interpretata sunt, ponam: "Interroganti, inquit, quem deum placando revocare possit uxorem suam a Christianismo, haec ait versibus Apollo." Deinde verba velut Apollinis 10 ista sunt: "Forte magis poteris in aqua inpressis litteris scribere aut adinflans leves pinnas per aera avis volare, quam pollutae revoces impiae uxoris sensum. Pergat quo scribere aut adinflans leves pinnas per aera avis volare, quam pollutae revoces impiae uxoris sensum. Pergat quo modo vult inanibus fallaciis perseverans et \* lamentari fallaciis mortuum Deum cantans, quem iudicibus recta 15 sentientibus perditum pessima in speciosis ferro vincta mors interfecit." Deinde post hos versus Apollinis, qui non stante metro Latine interpretati sunt, subiunxit atque ait: "In his quidem inremediabile sententiae eorum manifestavit dicens, quoniam Iudaei suscipiunt Deum magis 20 quam isti." Ecce, ubi decolorans Christum Iudaeos praeposuit Christianis, confitens quod Iudaei suscipiant Deum. Sic enim exposuit versus Apollinis, ubi iudicibus recta sentientibus Christum dicit occisum, tamquam illis iuste iudicantibus merito sit ille punitus. Viderint quid de 25 Christo vates mendax Apollinis dixerit atque iste crediderit aut fortasse vatem, quod non dixit, dixisse iste ipse

<sup>12</sup> inflans  $AL \parallel$  pennas leves  $v \parallel$  auis RAParr. plerr.; ut auis  $ev \parallel$  13 peragat  $e \parallel$  14 perseuerans et lamentari fallaciis mortuum deum cantans RA codd. plerr. Benedictin.; perseuerans lamentari mortuum deum et cantans "regius vetus cod." Benedictinorum; perseverans et lamentationibus fallacissimis mortuum deum cantans  $v \parallel$  15 iudicibus RAL (396, 13); a iudicibus  $v \parallel$  23 iudic.  $R^1$ ; a iudic.  $ALv \parallel$  25 uiderint A; widerim R; viderit  $v \parallel$  25 uiderint  $v \parallel$  25 uiderint  $v \parallel$  26 uiderint  $v \parallel$  26 uiderint  $v \parallel$  27 viderit  $v \parallel$  28 uiderint  $v \parallel$  28 uiderint  $v \parallel$  29 viderit  $v \parallel$  29 viderit  $v \parallel$  20 viderint  $v \parallel$  29 viderit  $v \parallel$  29 viderit  $v \parallel$  29 viderit  $v \parallel$  20 viderit  $v \parallel$  20 viderit  $v \parallel$  20 viderit  $v \parallel$  20 viderit  $v \parallel$  25 viderit  $v \parallel$  26 viderit  $v \parallel$  26 viderit  $v \parallel$  26 viderit  $v \parallel$  26 viderit  $v \parallel$  29 viderit  $v \parallel$  29 viderit  $v \parallel$  29 viderit  $v \parallel$  29 viderit  $v \parallel$  20 viderit  $v \parallel$  20 viderit  $v \parallel$  20 viderit  $v \parallel$  20 viderit  $v \parallel$  21 viderit  $v \parallel$  22 viderit  $v \parallel$  25 viderit  $v \parallel$  25 viderit  $v \parallel$  26 viderit  $v \parallel$  26 viderit  $v \parallel$  27 viderit  $v \parallel$  28 viderit  $v \parallel$  29 viderit  $v \parallel$  29 viderit  $v \parallel$  20 viderit  $v \parallel$  20 viderit  $v \parallel$  20 viderit  $v \parallel$  21 viderit  $v \parallel$  22 viderit  $v \parallel$  23 viderit  $v \parallel$  24 viderit  $v \parallel$  25 viderit  $v \parallel$  25 viderit  $v \parallel$  25 viderit  $v \parallel$  26 viderit  $v \parallel$  26 viderit  $v \parallel$  27 viderit  $v \parallel$  28 viderit  $v \parallel$  29 viderit  $v \parallel$  20 viderit  $v \parallel$  20 viderit  $v \parallel$  20 viderit  $v \parallel$  29 viderit  $v \parallel$  20 viderit

confinxerit. Quam sibi constet vel ipsa oracula inter se faciat convenire, postea videbimus; hic tamen Iudaeos, tamquam Dei susceptores, recte dicit iudicasse de Christo, quod eum morte pessima excruciandum esse censuerint.

5 Deus itaque Iudaeorum, cui perhibet testimonium, audiendus fuit dicens: Sacrificans diis eradicabitur, nisi Domino tantum. Sed ad manifestiora veniamus et audiamus quam magnum Deum dicat esse Iudaeorum. Item ad ea, quae interrogavit Apollinem, quid melius, verbum sive ratio an lex: "Respondit, inquit, versibus haec dicens." Ac deinde subicit Apollinis versus, in quibus et isti sunt, ut quantum satis est inde decerpam: "In Deum vero, inquit, generatorem et in regem ante omnia, quem tremit et caelum et terra atque mare et infernorum abdita et ipsa numina perhorrescunt; quorum lex est Pater, quem valde sancti honorant Hebraei." Tali oraculo dei sui Apollinis Porphyrius tam magnum Deum dixit Hebraeorum, ut eum et ipsa numina perhorrescant. Cum ergo Deus iste dixerit: Sacrificans diis eradicabitur, miror quod ipse Porphyrius non perhorruerit et sacrificans diis eradicari non formidaverit. non formidaverit.

Dicit etiam bona philosophus iste de Christo, quasi oblitus illius, de qua paulo ante locuti sumus, contumeliae suae, aut quasi in somnis dii eius maledixerint Christo suae, aut quasi in somnis dil eius maledixerint Christo
25 et evigilantes eum bonum esse cognoverint digneque laudaverint. Denique tamquam mirabile aliquid atque incredibile prolaturus: "Praeter opinionem, inquit, profecto
quibusdam videatur esse quod dicturi sumus. Christum
enim dii piissimum pronuntiaverunt et inmortalem factum
80 et cum bona praedicatione eius meminerunt; Christianos
vero pollutos, inquit, et contaminatos et errore implicatos
esse dicunt et multis talibus adversus eos blasphemiis

16) Cf. Lactant. de ira Dei c. 23. 19) Exod. 22, 20.

<sup>1</sup> quam RAL; quam vero  $v \parallel$  13 et cael.] et om.  $R^1L \parallel$  17 dixit esse R

utuntur." Deinde subicit velut oracula deorum blasphemantium Christianos et post haec: "De Christo autem, inquit, interrogantibus si est Deus, ait Hecate: "Quoniam quidem inmortalis anima post corpus [ut] incedit, nosti; a sapientia autem abscisa semper errat. Viri pietate 5 praestantissimi est illa anima; hanc colunt aliena a se veritate." Deinde post verba huius quasi oraculi sua ipse contexens: "Piissimum igitur virum, inquit, eum dixit et eius animam, sicut et aliorum piorum, post obitum inmortalitate dignatam et hanc colere Christianos ignoran-10 tes." "Interrogantibus autem, inquit: Cur ergo damnatus est? oraculo respondit dea: Corpus quidem debilitantibus tormentis semper oppositum est; anima autem piorum caelesti sedi insidet. Illa vero anima aliis animabus fataliter dedit, quibus fata non adnuerunt deorum dona ob- 15 caelesti sedi insidet. Illa vero anima aliis animabus fataliter dedit, quibus fata non adnuerunt deorum dona obtinere neque habere Iovis inmortalis agnitionem, errore
implicari. Propterea ergo diis exosi, quia, quibus fato
non fuit nosse Deum nec dona ab diis accipere, his fataliter dedit iste errore implicari. Ipse vero pius et in
caelum, sicut pii, concessit. Itaque hunc quidem non 20
blasphemabis, misereberis autem hominum dementiam, ex
eo in eis facile praecepsque periculum."

Quis ita stultus est, ut non intellegat aut ab homine
callido eoque Christianis inimicissimo haec oracula fuisse
conficta aut consilio simili ab inpuris daemonibus ita 25
fuisse responsa, ut scilicet, quoniam laudant Christum,
propterea credantur veraciter vituperare Christianos atque
ita, si possint, intercludant viam salutis aeternae, in qua
fit quisque Christianus? Suae quippe nocendi astutiae
milleformi sentiunt non esse contrarium, si credatur eis 30
laudantibus Christum, dum tamen credatur etiam vitupe-

22) Cf. Euseb. demonstr. evang. l. 3. c. 7.

<sup>4</sup> ut uncis inclusi sec. Graec.  $\parallel$  5 abscisa RParr. (Graece:  $\tau \varepsilon \tau \mu \eta \mu \acute{\varepsilon} \nu o \varsigma$ ); abscissa  $Av \parallel 10$  dignatam mss; donatam  $v \parallel 14$  sede  $R \parallel 18$  a  $v \parallel 25$  ita RA; ista v

rantibus Christianos; ut eum, qui utrumque crediderit, talem Christi faciant laudatorem, ne velit esse Christianus, ac sic quamvis ab illo laudatus ab istorum tamen daemonum dominatu eum non liberet Christus; praeser: 5 tim quia ita laudant Christum, ut, quisquis in eum talem crediderit, qualis ab eis praedicatur, Christianus verus non sit, sed Photinianus haereticus, qui tantummodo hominem, non etiam Deum noverit Christum, et ideo per eum salvus esse non possit nec istorum mendaciloquorum 10 daemonum laqueos vitare vel solvere. Nos autem neque Apollinem vituperantem Christum neque Hecaten possumus adprobare laudantem. Ille quippe tamquam iniquum Christum vult credi, quem iudicibus recta sentientibus dicit occisum; ista hominem piisimum, sed hominem tan-15 tum. Una est tamen et illius et huius intentio, ut nolint homines esse Christianos, quia, nisi Christiani erunt, ab eorum erui potestate non poterunt. Iste vero philosophus, vel potius qui talibus adversus Christianos quasi oraculis credunt, prius faciant, si possunt, ut inter se de ipso 20 Christo Hecate atque Apollo concordent eumque aut ambo condemnent aut ambo conlaudent. Quod si facere potuissent, nihilo minus nos et vituperatores et laudatores Christi fallaces daemones vitaremus. Cum vero eorum deus et dea inter se de Christo, ille vituperando, ista 25 laudando dissentiant: profecto eis blasphemantibus Christianos non credunt homines, si recte ipsi sentiant.

Sane Christum laudans vel Porphyrius vel Hecate, cum dicat eum ipsum fataliter dedisse Christianis, ut implicarentur errore, causas tamen eiusdem, sicut putat, pan-30 dit erroris. Quas antequam ex verbis eius exponam, prius quaero, si fataliter dedit Christus Christianis erroris implicationem, utrum volens an nolens dederit. Si volens, quo modo beatus? Sed iam causas ipsius audiamus erroris. "Sunt, inquit, spiritus

<sup>13</sup> iudic. RA (393, 15); a iudic. v.

terreni minimi loco quodam malorum daemonum potestati subiecti. Ab his sapientes Hebraeorum (quorum unus iste etiam Iesus fuit, sicut audisti divina Apollinis, quae superius dicta sunt) — ab his ergo Hebraei daemonibus pessimis et minoribus spiritibus vetabant religiosos et 5 ipsis vacare prohibebant; venerari autem magis caelestes deos, amplius autem venerari Deum Patrem. Hoc autem, inquit, et dii praecipiunt et in superioribus ostendimus, quem ad modum animum advertere ad Deum monent et illum colere ubique imperant. Verum indocti et impiae 10 naturae, quibus vere fatum non concessit ab diis dona obtinere neque habere Iovis inmortalis notionem, non audientes et deos et divinos viros deos quidem omnes recusaverunt, prohibitos autem daemones \* et hos non odisse, sed revereri. Deum autem simulantes colere, ea sola, 15-per quae Deus adoratur, non agunt. Nam Deus quidem, utpote omnium Pater, nullius indiget; sed nobis est bene, cum eum per iustitiam et castitatem aliasque virtutes adoramus, ipsam vitam precem ad ipsum facientes per imitationem et inquisitionem de ipso. Inquisitio enim 20 purgat, inquit; imitatio deificat affectionem ad ipsum operando." Bene quidem praedicavit Deum Patrem, et quibus sit colendus moribus dixit; quibus praeceptis prophetici libri pleni sunt Hebraeorum, quando sanctorum vita sive imperatur sive laudatur. Sed in Christianis tantum 25 errat aut tantum calumniatur, quantum volunt daemones, quos opinatur deos; quasi cuiquam difficile sit recolere, quae turpia, quae dedecora erga deorum obsequium in theatris agebantur et templis, et adtendere quae legantur dicantur audiantur in ecclesiis, vel Deo vero quid offera-30 tur, et hinc intellegere ubi aedificium, et ubi ruina sit morum. Quis autem huic dixit vel inspiravit, nisi diabolicus spiritus, tam vanum apertumque mendacium, quod daemones ab Hebraeis coli prohibitos revereantur potius,

<sup>11</sup> a  $v \parallel 25$  imperatur RAbg; uituperatur Laefv

quam oderint Christiani? Sed Deus ille, quem coluerunt sapientes Hebraeorum, etiam caelestibus sanctis angelis et virtutibus Dei, quos beatissimos tamquam cives in hac nostra peregrinatione mortali veneramur et amamus, sacrificari vetat intonans in lege sua, quam dedit Hebraeo populo suo, et valde minaciter dicens: Sacrificans diis eradicabitur. Et ne quisquam putaret daemonibus pessimis terrenisque spiritibus, quos iste dicit minimos vel minores, ne sacrificetur esse praeceptum (quia et ipsi in scripturis sanctis dicti sunt dii, non Hebraeorum, sed gentium; quod evidenter in psalmo septuaginta interpretes posuerunt, dicentes: Quoniam omnes dii gentium daemonia), — ne quis ergo putaret istis quidem daemoniis prohibitum, caelestibus autem vel omnibus vel aliquibus sacrificari esse permissum, mox addidit: Nisi Domino soli, id est nisi Domino tantum; ne forte in eo, quod ait: Domino soli, Dominum solem credat esse quispiam, cui sacrificandum putet; quod non ita esse intellegendum in scripturis Graecis facillime reperitur.

Deus igitur Hebraeorum, cui tam magnum tantus etiam iste philosophus perhibet testimonium, legem dedit Hebraeo populo suo, Hebraeo sermone conscriptam, non obscuram et incognitam, sed omnibus iam gentibus diffamatam, in qua lege scriptum est: Sacrificans diis eradizo cabitur nisi Domino tantum. Quid opus est in hac eius lege eiusque prophetis de hac re multa perquirere; immo non perquirere, non enim abstrusa vel rara sunt, sed aperta et crebra colligere et in hac disputatione mea ponere, quibus luce clarius apparet nulli omnino nisi tantum sibi Deum verum et summum voluisse sacrificari? Ecce hoc unum breviter, immo granditer, minaciter, sed veraciter dictum ab illo Deo, quem tam excellenter eorum

7) Exod. 22, 20. 13) Ps. 95, 5.

<sup>17</sup> domino RA; nisi Domino  $v \parallel 18$  putet R ed. Lovan.; putat v

doctissimi praedicant, audiatur timeatur impleatur, ne in-oboedientes eradicatio consequatur. Sacrificans, inquit, diis eradicabitur nisi Domino tantum; non quo rei egeat alicuius, sed quia nobis expedit, ut res eius simus. Huic enim canitur in sacris litteris Hebraeorum: Dixi Domino: 5 enim canitur in sacris litteris Hebraeorum: Dixi Domino: 5

Deus meus es tu, quoniam bonorum meorum non eges.

Huius autem praeclarissimum atque optimum sacrificium
nos ipsi sumus, hoc est civitas eius, cuius rei mysterium
celebramus oblationibus nostris, quae fidelibus notae sunt,
sicut in libris praecedentibus disputavimus. Cessaturas 10
enim victimas, quas in umbra futuri offerebant Iudaei, et
unum sacrificium gentes a solis ortu usque ad occasum,
sicut iam fieri cernimus, oblaturas per prophetas Hebraeos oracula increpuere divina; ex quibus quantum
satis visum est, nonnulla protulimus et huic iam operi 15
adspersimus. Quapropter ubi non est ista iustitia, ut secundum suam gratiam civitati oboedienti Deus imperet
unus et summus, ne cuiquam sacrificet nisi tantum sibi,
et per hoc in omnibus hominibus ad eandem civitatem
pertinentibus atque oboedientibus Deo animus etiam cor20
pori atque ratio vitiis ordine legitimo fideliter imperet;
ut, quem ad modum iustus unus, ita coetus populusque
iustorum vivat ex fide, quae operatur per dilectionem,
qua homo diligit Deum, sicut diligendus est Deus, et
proximum sicut semet ipsum, — ubi ergo non est ista 25
iustitia, profecto non est coetus hominum iuris consensu
et utilitatis communione sociatus. Quod si non est, utique populus non est, si vera est haec populi definitio.
Ergo nec res publica est, quia res populi non est, ubi
ipse populus non est. — 30 ipse populus non est. 30

<sup>6)</sup> Ps. 15, 2. 21) Cf. 391, 4.

<sup>4</sup> huic mss; Hinc v

### CAPUT XXIV.

Qua definitione constet populi et rei publicae nuncupationem recte sibi non solum Romanos, sed etiam regna alia vindicare.

alia vindicare.

Si autem populus non isto, sed alio definiatur modo, velut si dicatur: "Populus est coetus multitudinis rationalis rerum quas diligit concordi communione sociatus", profecto, ut videatur qualis quisque populus sit, illa sunt intuenda, quae diligit. Quaecumque tamen diligat, si coetus est multitudinis non pecorum, sed rationalium creaturarum et eorum quae diligit concordi communione sociatus est, non absurde populus nuncupatur; tanto utique melior, quanto in melioribus, tantoque deterior, quanto est in deterioribus concors. Secundum istam definitionem nostram Romanus populus populus est et res eius sine dubitatione res publica. Quid autem primis temporibus suis quidve sequentibus populus ille dilexerit et quibus moribus ad cruentissimas seditiones atque inde ad socialia atque civilia bella perveniens ipsam concordiam, quae 20 salus est quodam modo populi, ruperit atque corruperit, testatur historia; de qua in praecedentibus libris multa posuimus. Nec ideo tamen vel ipsum non esse populum vel eius rem dixerim non esse rem publicam, quamdiu manet qualiscumque rationalis multitudinis coetus, rerum 25 quas diligit concordi communione sociatus. Quod autem de isto populo et de ista re publica dixi, hoc de Atheniensium vel quorumcumque Graecorum, hoc de Aegyptiorum, hoc de illa priore Babylone Assyriorum, quando in rebus publicis suis imperia vel parva vel magna te-30 nuerunt, et de alia quacumque aliarum gentium intellegar dixisse atque sensisse. Generaliter quippe civitas impiorum, cui non imperat Deus oboedienti sibi, ut sacrificium

<sup>10</sup> rationabilium  $R^1$ 

non offerat nisi tantummodo sibi, et per hoc in illa et animus corpori ratioque vitiis recte ac fideliter imperet, caret iustitiae veritate.

### CAPUT XXV.

Quod non possint ibi verae esse virtutes, ubi non est 5 vera religio.

Quamlibet enim videatur animus corpori et ratio vitiis laudabiliter imperare, si Deo animus et ratio ipsa non servit, sicut sibi esse serviendum ipse Deus praecepit, nullo modo corpori vitiisque recte imperat. Nam qualis 10 corporis atque vitiorum potest esse mens domina veri Dei nescia nec eius imperio subiugata, sed vitiosissimis daemonibus corrumpentibus prostituta? Proinde virtutes, quas habere sibi videtur, per quas imperat corpori et vitiis, ad quodlibet adipiscendum vel tenendum rettulerit 15 nisi ad Deum, etiam ipsae vitia sunt potius quam virtutes. Nam licet a quibusdam tunc verae atque honestae putentur esse virtutes, cum referuntur ad se ipsas nec propter aliud expetuntur: etiam tunc inflatae ac superbae sunt, ideo non virtutes, sed vitia iudicanda sunt. Sicut enim 20 non est a carne sed super carnem, quod carnem facit vivere: sic non est ab homine, sed super hominem, quod hominem facit beate vivere; nec solum hominem, sed etiam quamlibet potestatem virtutemque caelestem.

## CAPUT XXVI.

25

De pace populi alienati a Deo, qua utitur ad pietatem populus Dei, dum in hoc peregrinus est mundo.

Quocirca ut vita carnis anima est, ita beata vita hominis Deus est, de quo dicunt sacrae litterae Hebraeorum:

<sup>16</sup> ipsa  $RA \parallel 20$  ideo  $R^1A$  (vol. I, 177, 10); et ideo v

Beatus populus, cuius est Dominus Deus ipsius. Miser igitur populus ab ipso alienatus Deo. Diligit tamen etiam ipse quandam pacem suam non inprobandam, quam quidem non habebit in fine, quia non ea bene uțitur ante 5 finem. Hanc autem ut interim habeat in hac vita, étiam nostri interest; quoniam, quamdiu permixtae sunt ambae civitates, utimur et nos pace Babylonis; ex qua ita per fidem populus Dei liberatur, ut apud hanc interim peregrinetur. Propter quod et apostolus admonuit ecclesiam, 10 ut oraret pro regibus eius atque sublimibus, addens et dicens: Ut quietam et tranquillam vitam agamus cum omni pietate et caritate, et propheta Hieremias, cum populo Dei veteri praenuntiaret captivitatem et divinitus imperaret, ut oboedienter irent in Babyloniam Deo suo etiam 15 ista patientia servientes, monuit et ipse ut oraretur pro illa dicens: Quia in eius est pace pax vestra, utique interim temporalis, quae bonis malisque communis est.

## CAPUT XXVII.

De pace servientium Deo, cuius perfecta tranquillitas in hac temporali vita non potest adprehendi.

Pax autem nostra propria et hic est cum Deo per fidem et in aeternum erit cum illo per speciem. Sed hic sive illa communis sive nostra propria talis est pax, ut solacium miseriae sit potius quam beatitudinis gaudium. 25 Ipsa quoque nostra iustitia, quamvis vera sit propter verum boni finem, ad quem refertur, tamen tanta est in hac vita, ut potius remissione peccatorum constet quam perfectione virtutum. Testis est oratio totius civitatis

1) Ps. 143, 15. 12) 1. Tim. 2, 2. 16) Hierem. 29, 7. 22) 2. Cor. 5, 7.

<sup>1</sup> est om. A sec. Graec.  $\|$  eius  $AF \|$  2 ipso R; isto  $Av \|$  6 nostri mss; nostra  $v \|$  13 praenunt. mss; venturam praenunt.  $v \|$  25 sq. veri v

Dei, quae peregrinatur in terris. Per omnia quippe membra sua clamat ad Deum: Dimitte nobis debita nostra, sicut et nos dimittimus debitoribus nostris. Nec pro eis est efficax haec oratio, quorum fides sine operibus mortua est; sed pro eis, quorum fides per dilectionem opera- 5 tur. Quia enim Deo quidem subdita, in hac tamen condicione mortali et corpore corruptibili, quod adgravat animam, non perfecte vitiis imperat ratio, ideo necessaria est iustis talis oratio. Nam profecto quamquam imperetur, nequaquam sine conflictu vitiis imperatur; et utique 10 subrepit aliquid in hoc loco infirmitatis etiam bene confligenti sive hostibus talibus victis subditisque dominanti, unde si non facili operatione, certe labili locutione aut volatili cogitatione peccetur. Et ideo, quamdiu vitiis imperatur, plena pax non est, quia et illa, quae resistunt, 15 periculoso debellantur proelio, et illa, quae victa sunt, nondum securo triumphantur otio, sed adhuc sollicito premuntur imperio. In his ergo temptationibus, de quibus omnibus in divinis eloquiis breviter dictum est: Numquid non temptatio est vita humana super terram? 20 quis ita vivere se praesumat, ut dicere Deo: Dimitte nobis debita nostra necesse non habeat nisi homo elatus? nec vero magnus, sed inflatus ac tumidus, cui per sicut et nos dimittimus debitoribus nostris. Nec pro eis tus? nec vero magnus, sed inflatus ac tumidus, cui per iustitiam resistit, qui gratiam largitur humilibus. Propter quod scriptum est: Deus superbis resistit, humilibus autem 25 dat gratiam. Hic itaque in unoquoque iustitia est, ut oboedienti Deus homini, animus corpori, ratio autem vitiís etiam repugnantibus imperet, vel subigendo vel resistendo, atque ut ab ipso Deo petatur et meritorum gratia et venia delictorum ac de acceptis bonis gratiarum actio 30 persolvatur. In illa vero pace finali, quo referenda et cuius adipiscendae causa habenda est ista iustitia, quoniam

<sup>5)</sup> Iac. 2, 17 sqq. 6) Gal. 5, 6. 8) Sap. 9, 15. 20) Iob 7, 1. 26) Iac. 4, 6; 1. Petr. 5, 5.

<sup>13</sup> flabili R<sup>1</sup>

10

sanata inmortalitate atque incorruptione natura vitia non habebit nec unicuique nostrum vel ab alio vel a se ipso quippiam repugnabit, non opus erit ut ratio vitiis, quae nulla erunt, imperet; sed imperabit Deus homini, animus corpori, tantaque ibi erit oboediendi suavitas et facilitas, quanta vivendi regnandique felicitas. Et hoc illic in omnibus atque in singulis aeternum erit aeternumque esse certum erit, et ideo pax beatitudinis huius vel beatitudo pacis huius summum bonum erit.

## CAPUT XXVIII.

In quem finem venturus sit exitus impiorum.

Eorum autem, qui non pertinent ad istam civitatem Dei, erit e contrario miseria sempiterna, quae mors etiam secunda dicitur, quia nec anima ibi vivere dicenda est, 15 quae a vita Dei alienata erit, nec corpus, quod aeternis doloribus subiacebit; ac per hoc ideo durior ista secunda mors erit, quia finiri morte non poterit. Sed quoniam sicut miseria beatitudini et mors vitae, ita bellum paci videtur esse contrarium: merito quaeritur, sicut pax in 20 bonorum finibus praedicata est atque laudata, quod vel quale bellum e contrario in finibus malorum possit intellegi. Verum qui hoc quaerit, adtendat quid in bello noxium perniciosumque sit, et videbit nihil aliud quam rerum esse inter se adversitatem atque conflictum. Quod 25 igitur bellum gravius et amarius cogitari potest, quam ubi voluntas sic adversa est passioni et passio voluntati, ut nullius earum victoria tales inimicitiae finiantur, et ubi sic confligit cum ipsa natura corporis vis doloris, ut neutrum alteri cedat? Hic enim quando contingit iste con-30 flictus, aut dolor vincit et sensum mors adimit, aut natura

<sup>14)</sup> Apoc. 2, 11.

<sup>3</sup> quidquam v

vincit et dolorem sanitas tollit. Ibi autem et dolor permanet ut affligat, et natura perdurat ut sentiat; quia utrumque ideo non deficit, ne poena deficiat. Ad hos autem fines bonorum et malorum, illos expetendos, istos cavendos, quoniam per iudicium transibunt ad illos boni, 5 ad istos mali: de hoc iudicio, quantum Deus donaverit, in consequenti volumine disputabo.

### LIBER XX.

10

#### CAPUT I.

Quod, quamvis omni tempore Deus iudicet, in hoc tamen libro de novissimo eius iudicio sit proprie disputandum.

De die ultimi iudicii Dei quod ipse donaverit locuturi eumque adserturi adversus impios et incredulos tamquam in aedificii fundamento prius ponere testimonia divina debemus; quibus qui nolunt credere, humanis ratiunculis falsis atque fallacibus contravenire conantur, ad hoc ut aut aliud significare contendant quod adhibetur testimonium de litteris sacris, aut omnino divinitus esse 20 dictum negent. Nam nullum existimo esse mortalium, qui cum ea, sicut dicta sunt, intellexerit et a summo ac vero Deo per animas sanctas dicta esse crediderit, non eis cedat atque consentiat, sive id etiam ore fateatur sive aliquo vitio fateri erubescat aut metuat, vel etiam 25 pervicacia simillima insaniae id, quod falsum esse novit aut credit, contra id, quod verum esse novit aut credit, etiam contentiosissime defendere moliatur.

Ouod ergo in confessione ac professione tenet omnis

Quod ergo in confessione ac professione tenet omnis ecclesia Dei veri Christum de caelo esse venturum ad 30 vivos ac mortuos iudicandos, hunc divini iudicii ultimum diem dicimus, id est novissimum tempus. Nam per quot

dies hoc iudicium tendatur, incertum est; sed scripturarum more sanctarum diem poni solere pro tempore nemo,
qui illas litteras quamlibet neglegenter legerit, nescit.
Ideo autem, cum diem iudicii Dei dicimus, addimus ulti6 mum vel novissimum, quia et nunc iudicat et ab humani
generis initio iudicavit dimittens de paradiso et a ligno
vitae separans primos homines peccati magni perpetratores; immo etiam quando angelis peccantibus non pepercit, quorum princeps homines a se ipso subversus invi10 dendo subvertit, procul dubio iudicavit; nec sine illius
alto iustoque iudicio et in hoc aerio caelo et in terris et
daemonum et hominum miserrima est vita, erroribus aerumnisque plenissima. Verum etsi nemo peccasset, non
sine bono rectoque iudicio universam rationalem creatu15 ram perseverantissime sibi suo Domino cohaerentem in
aeterna beatitudine retineret. Iudicat etiam non solum aeterna beatitudine retineret. Iudicat etiam non solum aeterna beatitudine retineret. Iudicat etiam non solum universaliter de genere daemonum atque hominum, ut miseri sint propter primorum meritum peccatorum; sed etiam de singulorum operibus propriis, quae gerunt arbi20 trio voluntatis. Nam et daemones ne torqueantur precantur, nec utique iniuste vel parcitur eis vel pro sua quique inprobitate torquentur; et homines plerumque aperte, semper occulte, luunt pro suis factis divinitus poenas sive in hac vita sive post mortem: quamvis nullus daemonum agat recte, nisi divino adiuvetur auxilio; nullus daemonum aut hominum agat inique, nisi divino eodemque iustissimo iudicio permittatur. Sicut enim ait apostolus, non est iniquitas apud Deum; etiam sicut ipse alibi dicit, inscrutabilia sunt iudicia eius et investigabiles viae 80 eius. Non igitur in hoc libro de illis primis nec de istis mediis Dei iudiciis, sed de ipso novissimo, quantum

<sup>8)</sup> Gen. 3, 23. 9) 2. Petr. 2, 4. 21) Mt. 8, 29. 28) Rom. 9, 14. 30) Rom. 11, 33.

<sup>9</sup> subuersis  $R \parallel 28$  etiam mss (Handi Turs. Etiam I, 9); et  $v \parallel 29$  eius RA sec. Graec.; Dei  $v \parallel 31$  novissimo iudicio v

ipse tribuerit, disputabo, quando Christus de caelo venturus est vivos iudicaturus et mortuos. Iste quippe dies iudicii proprie iam vocatur, eo quod nullus ibi erit inperitae querellae locus, cur iniustus ille sit felix et cur ille iustus infelix. Omnium namque tunc nonnisi bono-5 rum vera et plena felicitas et omnium nonnisi malorum digna et summa infelicitas apparebit.

### CAPUT II.

De varietate rerum humanarum, cui non potest dici de-esse iudicium Dei, quamvis nequeat vestigari.

Nunc autem et mala aequo animo ferre discimus, quae patiuntur et boni, et bona non magnipendere, quae adipiscuntur et mali; ac per hoc etiam in his rebus, in quibus non apparet divina iustitia, salutaris est divina doctrina. Nescimus enim quo iudicio Dei bonus ille sit 15 pauper, malus ille sit dives; iste gaudeat, quem pro suis perditis moribus cruciari debuisse maeroribus arbitramur, contristetur ille, quem vita laudabilis gaudere debuisse persuadet; exeat de iudicio non solum inultus, verum etiam damnatus innocens, aut iniquitate iudicis pressus 20 aut falsis obrutus testimoniis, e contrario scelestus adversarius eius non solum inpunitus, verum etiam vindicatus insultet; impius optime valeat, pius languore tabescat; latrocinentur sanissimi iuvenes, et qui nec verbo quemquam laedere potuerunt, diversa morborum atrocitate 25 affligantur infantes; utilis rebus humanis inmatura morte rapiatur, et qui videtur nec nasci debuisse, diutissime insuper vivat; plenus criminibus sublimetur honoribus, et hominem sine querella tenebrae ignobilitatis abscondant, et cetera huius modi, quae quis colligit, quis enumerat? 30 Quae si haberent in ipsa velut absurditate constantiam, ut in hac vita, in qua homo, sicut sacer psalmus eloquitur, vanitati similis factus est et dies eius velut umbro.

praetereunt, nonnisi mali adipiscerentur transitoria bona ista atque terrena, nec nisi boni talia paterentur mala: posset hoc referri ad iudicium iustum Dei sive etiam benignum, ut, qui non erant adsecuturi bona aeterna, 5 quae faciunt beatos, temporalibus vel deciperentur pro malitia sua vel pro Dei misericordia consolarentur bonis, et qui non erant passuri aeterna tormenta, temporalibus vel pro suis quibuscumque et quantuliscumque peccatis affligerentur vel propter implendas virtutes exercerentur 10 malis. Nunc vero, quando non solum in malo sunt boni et in bono mali, quod videtur iniustum, verum etiam plerumque et malis mala eveniunt et bonis bona proveniunt: magis inscrutabilia fiunt iudicia Dei et investigabiles viae eius. Quamvis ergo nesciamus quo iudicio 15 Deus ista vel faciat vel fieri sinat, apud quem summa virtus est, summa sapientia et summa iustitia, nulla infirmitas, nulla temeritas, nulla iniquitas: salubriter tamen discimus non magnipendere seu bona seu mala, quae videmus esse bonis malisque communia, et illa bona quae-20 rere, quae bonorum, atque illa mala maxime fugere, quae demus esse bonis malisque communia, et illa bona quae20 rere, quae bonorum, atque illa mala maxime fugere, quae
propria sunt malorum. Cum vero ad illud Dei iudicium
venerimus, cuius tempus iam proprie dies iudicii et aliquando dies Domini nuncupatur: non solum quaecumque
tunc iudicabuntur, verum etiam quaecumque ab initio
25 iudicata et quaecumque usque ad illud tempus adhuc iudicanda sunt, apparebunt esse iustissima. Ubi hoc quoque manifestabitur, quam iusto iudicio Dei fiat, ut nunc
tam multa ac paene omnia iusta iudicia Dei lateant sensus mentesque mortalium, cum tamen in hac re piorum
30 fidem non lateat, iustum esse quod latet.

<sup>1)</sup> Ps. 143, 4.

<sup>3</sup> uel  $v \parallel 14$  illius  $v \parallel 16$  est R; est et AParr.  $v \parallel$  et summa iust. R; et om. v

# CAPUT III.

Quid in libro ecclesiaste Salomon de his, quae in hac vita et bonis et malis sunt communia, disputarit.

Nempe Salomon, sapientissimus rex Israel, qui regnavit in Hierusalem, librum, qui vocatur ecclesiastes et a 5 Iudaeis quoque habetur in sacrarum canone litterarum, sic exorsus est: Vanitas vanitantium, dixit ecclesiastes; vanitas vanitantium, omnia vanitas. Quae abundantia homini in omni labore suo, quo laborat sub sole? Et cum ex hac sententia conecteret cetera, commemorans 10 cum ex hac sententia conecteret cetera, commemorans 10 aerumnas erroresque vitae huius et vanescentes interea temporum lapsus, ubi nihil solidum, nihil stabile retinetur: in ea rerum vanitate sub sole illud etiam deplorat quodam modo, quod, cum sit abundantia sapientiae super insipientiam, sicut abundantia lucis super tenebras, sapientisque oculi sint in capite ipsius et stultus in tenebris ambulet, unus tamen incursus incurrat omnibus, utique in hac vita quae sub sole agitur, significans videlicet ea mala, quae bonis et malis videmus esse communia. Dicit etiam illud, quod et boni patiantur mala, tamquam 20 mali sint, et mali, tamquam boni sint, adipiscantur bona, ita loquens: Est, inquit, vanitas, quae facta est super terram, quia sunt iusti, super quos venit sicut factum impiorum, et sunt impii, super quos venit sicut factum iustorum. Dixi quoniam hoc quoque vanitas. In hac 25 vanitate, cui quantum satis visum est intimandae totum istum librum vir sapientissimus deputavit (non utique ob aliud, nisi ut eam vitam desideremus, quae vanitatem non habet sub hoc sole, sed veritatem sub illo qui fecit hunc solem), — in hac ergo vanitate numquid nisi iusto Dei 30

9) Eccle. 1, 2 sq. 17) Eccle. 2, 13 sq. 25) Eccle. 8, 14.

<sup>7</sup> uanitantium mss v; cf. Retract. 1, 7, 3  $\parallel$  8 omnia RA sec. Grace.; et omn.  $v \parallel$  28 eam] beatam A

25

rectoque iudicio similis eidem vanitati factus vanesceret rectoque iudicio similis eidem vanitati factus vanesceret homo? In diebus tamen vanitatis suae interest plurimum, utrum resistat an obtemperet veritati, et utrum sit expers verae pietatis an particeps; non propter vitae huius vel 5 bona adquirenda vel mala vitanda vanescendo transeuntia, sed propter futurum iudicium, per quod erunt et bonis bona et malis mala sine fine mansura. Denique iste sapiens hunc librum sic conclusit, ut diceret: Deum time et mandata eius custodi, quia hoc est omnis homo; quia 10 omne hoc opus Deus adducet in iudicium in omni dennacto sine homm sine malum. Quid brevius verius 10 omne hoc opus Deus adducet in iudicium in omni despecto, sive bonum sive malum. Quid brevius, verius, salubrius dici potuit? Deum, inquit, time et mandata eius custodi, quia hoc est omnis homo. Quicumque enim est, hoc est, custos utique mandatorum Dei; quoniam qui 15 hoc non est, nihil est; non enim ad veritatis imaginem reformatur, remanens in similitudine vanitatis. Quia omne hoc opus, id est, quod ab homine fit in hac vita, sive bonum sive malum, Deus adducet in iudicium in omni despecto, id est in omni etiam qui contemptibilis hic vi-20 detur et ideo nec videtur; quoniam Deus et ipsum videt nec eum despicit nec cum iudicat praeterit.

## CAPUT IV.

Quod ad disserendum de novissimo iudicio Dei novi primum testamenti ac deinde veteris testimonia prolaturus sit.

Huius itaque ultimi iudicii Dei testimonia de scripturis sanctis, quae ponere institui, prius eligenda sunt de libris instrumenti novi, postea de veteris. Quamvis enim vetera priora sint tempore, nova tamen anteponenda sunt dignitate, quoniam illa vetera praeconia sunt novo-

11) Eccle. 12, 13 sq.

<sup>10</sup> despecto Rv sec. Graec.; despectu Aeg

rum. Nova igitur ponentur prius, quae ut firmius probemus, adsumentur et vetera. In veteribus habentur lex et prophetae, in novis evangelium et apostolicae litterae. Ait autem apostolus: Per legem enim cognitio peccati. Nunc autem sine lege iustitia Dei manifestata est, testi-5 ficata per legem et prophetas; iustitia autem Dei per fidem Iesu Christi in omnes qui credunt. Haec iustitia Dei ad novum pertinet testamentum et testimonium habet a veteribus libris, hoc est a lege et prophetis. Prius igitur ipsa causa ponenda est, et postea testes introducendi. 10 Hunc et ipse Christus Iesus ordinem servandum esse demonstrans: Scriba, inquit, eruditus in regno Dei similis est viro patri familias proferenti de thesauro suo nova et vetera. Non dixit: "Vetera et nova", quod utique dixisset, nisi maluisset meritorum ordinem servare quam 15 temporum.

### CAPUT V.

Quibus sententiis Domini Salvatoris divinum iudicium futurum in fine saeculi declaretur.

Ergo ipse Salvator cum obiurgaret civitates, in qui-20 bus virtutes magnas fecerat neque crediderant, et eis alienigenas anteponeret: Verum tamen, inquit, dico vobis, Tyro et Sidoni remissius erit in die iudicii quam vobis; et paulo post alteri civitati: Amen, inquit, dico vobis, quia terrae Sodomorum remissius erit in die iudicii 25 quam tibi (hic evidentissime praedicat diem iudicii esse venturum); et alio loco: Viri Ninevitae, inquit, surgent in iudicio cum generatione ista et condemnabunt eam; quia paenitentiam egerunt in praedicatione Ionae, et ecce plus quam Iona hic. Regina Austri surget in iu-30

<sup>7)</sup> Rom. 3, 20 sqq. 14) Mt. 13, 52. 23) Ib. 11, 22. 26) Ib. 24.

<sup>10</sup> ergo  $v \parallel$  13 viro om.  $R \parallel$  27 resurg. A

dicio cum generatione ista et condemnabit eam; quia venit a finibus terrae audire sapientiam Salomonis, et ecce plus quam Salomon hic. Duas res hoc loco discimus, et venturum esse iudicium et cum mortuorum resurrectione venturum. De Ninevitis enim et regina Austri quando ista dicebat, de mortuis sine dubio loquebatur, quos tamen in die iudicii surrecturos esse praedixit. Nec ideo dixit: "Condemnabunt", quia ipsi iudicabunt; sed quia ex ipsorum comparatione isti merito damnabuntur.

10 Rursus alio loco, cum de hominum bonorum et malorum nunc permixtione, postea separatione, quae utique die iudicii futura est, loqueretur, adhibuit similitudinem de tritico seminato et superseminatis zizaniis, eamque suis exponens discipulis: Qui seminat, inquit, bonum semen, 15 est filius hominis; ager autem est mundus; bonum vero semen hi sunt filii regni; zizania autem filii sunt ne-

semen hi sunt filii regni; zizania autem filii sunt ne-quam; inimicus autem, qui seminavit ea, est diabolus; messis vero consummatio saeculi est, messores autem angeli sunt. Sicut ergo colliguntur zizania et igni com-20 buruntur: sic erit in consummatione saeculi. Mittet filius hominis angelos suos, et colligunt de regno eius omnia hominis angelos suos, et colligunt de regno eius omnia scandala et eos, qui faciunt iniquitatem, et mittunt eos in caminum ignis; ibi erit fletus et stridor dentium. Tunc iusti fulgebunt sicut sol in regno patris eorum.

25 Qui habet aures, audiat. Hic iudicium quidem vel diem iudicii non nominavit, sed eum multo clarius ipsis rebus expressit et in fine saeculi futurum esse praedixit.

Item discipulis suis: Amen, inquit, dico vobis, quod vos, qui secuti estis me, in regeneratione, cum sederit 80 filius hominis in sede maiestatis suae, sedebitis et vos super sedes duodecim iudicantes duodecim tribus Israel.

3) Mt. 12, 41 sq. 25) Ib. 13, 37 sqq. 31) Ib. 19, 28.

<sup>7</sup> surr. RL; resurr.  $Av \parallel 21$  sq. colligent . . mittunt RA ut Palat. Vindob. (sed cf. 428, 13); colligent . . mittent  $v \parallel 25$  sures RA (progr. p. 13); aures audiendi v

Hic discimus cum suis discipulis iudicaturum Iesum.

Unde et alibi Iudaeis dixit: Si ego in Beelzebub eicio daemonia, filii vestri in quo eiciunt? Ideo ipsi iudiceș erunt vestri. Nec quoniam super duodecim sedes sessuros esse ait, duodecim solos homines cum illo iudica-5 turos putare debemus. Duodenario quippe numero universa quaedam significata est iudicantium multitudo propter duas partes numeri septenarii, quo significatur plerumque universitas; quae duae partes, id est tria et quattuor, altera per alteram multiplicatae duodecim faciunt, nam et 10 quattuor ter et tria quater duodecim sunt, et si qua alia hiuius duodenarii numeri, quae ad hoc valeat, ratio reperitur. Alioquin, quoniam in locum Iudae traditoris apostolum Matthiam legimus ordinatum, apostolus Paulus, qui plus omnibus illis laboravit, ubi ad iudicandum sedeat 15 non habebit; qui profecto cum aliis sanctis ad numerum iudicum se pertinere demonstrat, cum dicit: Nescitis quia angelos iudicabimus? De ipsis quoque iudicandis in hoc numero duodenario similis causa est. Non enim quia dictum est: Iudicantes duodecim tribus Israel, tribus 20 Levi, quae tertia decima est, ab eis iudicanda non erit, aut solum illum populum, non etiam gentes ceteras iudicabunt. Quod autem ait: In regeneratione, procul dubio mortuorum resurrectionem nomine voluit regenerationis intellegi. Sic enim caro nostra regenerabitur per incor-25 ruptionem, quem ad modum est anima nostra regenerata per fidem.

Multa praetereo, quae de ultimo iudicio ita dici videntur ut diligenter considerata reperiantur ambigua vel

Multa praetereo, quae de ultimo iudicio ita dici videntur, ut diligenter considerata reperiantur ambigua vel magis ad aliud pertinentia, sive scilicet ad eum Salvatoris 30 adventum, quo per totum hoc tempus in ecclesia sua venit, hoc est in membris suis, particulatim atque paulatim, quoniam tota corpus est eius; sive ad excidium terrenae Hierusalem; quia et de illo cum loquitur, plerumque sic loquitur, tamquam de fine saeculi 35

<sup>4)</sup> Mt. 12, 27. 14) Act. 1, 26. 15) 1. Cor. 15, 10.

atque illo die iudicii novissimo et magno loquatur; ita ut dignosci non possit omnino, nisi ea, quae apud tres evangelistas Matthaeum, Marcum et Lucam de hac re similiter dicta sunt, inter se omnia conferantur. Quaedam quippe alter obscurius, alter explicat planius, ut ea, quae ad unam rem pertinentia dicuntur, appareat unde dicantur. Quod facere utcumque curavi in quadam epistula, quam rescripsi ad beatae memoriae virum Hesychium, Salonitanae urbis episcopum, cuius epistulae titulus est: De fine saeculi.

Proinde iam illud hic dicam, quod in evangelio secundum Matthaeum de separatione bonorum et malorum legitur per iudicium praesentissimum atque novissimum Christi. Cum autem venerit, inquit, filius hominis in 15 maiestate sua, et omnes angeli cum eo, tunc sedebit super sedem maiestatis suae, et congregabuntur ante eum omnes gentes, et separabit eos ab invicem, sicut pastor segregat oves ab haedis, et statuet oves quidem a dextris suis, haedos autem a sinistris. Tunc dicet rex his, qui 20 a dextris eius erunt: Venite, benedicti patris mei, possidete paratum vobis regnum a constitutione mundi. Esurivi enim, et dedistis mihi manducare; sitivi, et dedistis mihi bibere; hospes eram, et collegistis me; nudus, et operuistis me; infirmus, et visitastis me; in carcere 25 eram, et venistis ad me. Tunc respondebunt ei iusti dicentes: Domine, quando te vidimus esurientem, et pavimus; sitientem, et dedimus potum? Quando autem te vidimus hospitem, et collegimus te; aut nudum, et cooperuimus te? Aut quando te vidimus infirmum aut in 30 carcere, et venimus ad te? Et respondens rex dicet illis: Amen dico vobis, quamdiu fecistis uni de his fra-

10) Ep. 79 sq.

<sup>1</sup> atque de illo v (vol. I, 402, 29)  $\parallel$  24 operuistis mss; cooper. v  $\parallel$  infirmus et visitastis me om. RAL  $\parallel$  27 dedimus mss; ded. tibi v

tribus meis minimis, mihi fecistis. Tunc dicet, inquit, et his qui a sinistris erunt: Discedite a me, maledicti, in ignem aeternum, qui paratus est zabulo et angelis eius. Deinde similiter etiam his enumerat, quod illa non fecerint, quae dextros fecisse memoravit. Similiterque inter-5 rogantibus, quando eum viderint in horum indigentia constitutum: quod minimis suis non factum est, sibi factum non fuisse respondet; sermonemque concludens: Et ibunt, inquit, hi in supplicium aeternum, iusti autem in vitam aeternam. Iohannes vero evangelista apertissime 10 narrat eum in resurrectione mortuorum futurum praedixisse iudicium. Cum enim dixisset: Neque enim Pater dixisse iudicium. Cum enim dixisset: Neque enim Pater iudicat quemquam, sed iudicium omne dedit Filio, ut omnes honorificent Filium, sicut honorificant Patrem; qui non honorificat Filium, non honorificat Patrem, qui 15 misit illum: protinus addidit: Amen, amen dico vobis, quia, qui verbum meum audit et credit ei qui misit me, habet vitam aeternam, et in iudicium non venit, sed transiit a morte in vitam. Ecce hic dixit fideles suos in iudicium non venire. Quo modo ergo per iudicium 20 separabuntur a malis et ad eius dexteram stabunt, nisi quia hoc loco iudicium pro damnatione posuit? In tale quippe iudicium non venient, qui audiunt verbum eius et credunt ei, qui misit illum.

## CAPUT VI.

25

Quae sit prima resurrectio, quae secunda.

Deinde adiungit et dicit: Amen, amen dico vobis, quia venit hora et nunc est, quando mortui audient vo-

10) Mt. 25, 31 sqq. 19) Io. 5, 22 sqq.

<sup>2</sup> erunt] sunt  $A \parallel 3$  zabulo R (108, 30; 136, 19); diabolo  $v \parallel 8$  respondit  $RA \parallel$  et ibunt inquit hi R; et ibunt hi inquit A; et hi, inquit, in supple aet. ibunt  $v \parallel 18$  uenit  $RA \in \mathcal{R}$  veniet v

cem filii Dei, et qui audierint vivent. Sicut enim Pater habet vitam in semet ipso, sic dedit et Filio habere vi-tam in semet ipso. Nondum de secunda resurrectione, id est corporum, loquitur, quae in fine futura est, sed de prima, quae nunc est. Hanc quippe ut distingueret, ait:

Venit hora, et nunc est. Non autem ista corporum, sed animarum est. Habent enim et animae mortem suam in animarum est. Habent enim et animae mortem suam in impietate atque peccatis, secundum quam mortem mortui sunt, de quibus idem Dominus ait: Sine mortui mortuos 10 suos sepeliant; ut scilicet in anima mortui in corpore mortuos sepelirent. Propter istos ergo impietate et iniquitate in anima mortuos: Venit, inquit, hora, et nunc est, quando mortui audient vocem filii Dei; et qui audierint, vivent. Qui audierint dixit "qui oboedierint, qui crediderint et usque in finem perseveraverint". Nec fecit hic ullam differentiam bonorum et malorum. Omnibus arim horum est audire vocem eius et vivere ad vibus enim bonum est audire vocem eius et vivere ad vitam pietatis ex impietatis morte transeundo. De qua morte ait apostolus Paulus: Ergo omnes mortui sunt, et morte ait apostolus Paulus: Ergo omnes mortui sunt, et pro omnibus mortuus est, ut qui vivunt iam non sibi vivant, sed ei, qui pro ipsis mortuus est et resurrexit. Omnes itaque mortui sunt in peccatis, nemine prorsus excepto, sive originalibus sive etiam voluntate additis, vel ignorando vel sciendo nec faciendo quod iustum est; et pro omnibus mortuis vivus mortuus est unus, id est nullum habens omnino peccatum; ut, qui per remissionem peccatorum vivunt, iam non sibi vivant, sed ei, qui pro omnibus mortuus est propter peccata nostra et resurrexit propter iustificationem nostram, ut credentes in eum, qui so iustificat impium, ex impietate iustificati, tamquam ex morte vivificati, ad primam resurrectionem, quae nunc

<sup>3)</sup> Io. 5, 25 sq. 10) Mt. 8, 22. 21) 2. Cor. 5, 14 sq.

<sup>9</sup> ut editur R Cypr.; mortuos sepelire mortuos suos Av (c. 15) || 20 pro omnibus om. Parr. "plures"

est, pertinere possemus. Ad hanc enim primam non pertinent, nisi qui beati erunt in aeternum; ad secundam vero, de qua mox locuturus est, et beatos pertinere docebit et miseros. Ista est misericordiae, illa iudicii. Propter quod in psalmo scriptum est: Misericordiam et iu-5 dicium cantabo tibi, Domine.

De quo iudicio consequenter adiunxit atque ait: Et potestatem dedit ei iudicium facere, quia filius hominis est. Hic ostendit, quod in ea carne veniet iudicaturus, in qua venerat iudicandus. Ad hoc enim ait: Quoniam 10 filius hominis est. Ac deinde subiungens unde agimus: Nolite, inquit, mirari hoc, quia veniet hora, in qua omnes, qui in monumentis sunt, audient vocem eius et procedent, qui bona fecerunt, in resurrectionem vitae; qui vero mala egerunt, in resurrectionem iudicii. Hoc est illud 15 iudicium, quod paulo ante, sicut nunc, pro damnatione posuerat dicens: Qui verbum meum audit et credit ei posuerat dicens: Qui verbum meum audit et credit et qui misit me, habet vitam aeternam et in iudicium non venit, sed transiit a morte in vitam, id est, pertinendo ad primam resurrectionem, qua nunc transitur a morte 20 ad vitam, in damnationem non veniet, quam significavit appellatione iudicii, sicut etiam hoc loco, ubi ait: Qui vero mala egerunt, in resurrectionem iudicii, id est damnationis. Resurgat ergo in prima, qui non vult in secunda resurrectione damnari. Venit enim hora, et nunc 25 est, quando mortui audient vocem filii Dei, et qui audierint, vivent, id est, in damnationem non venient, quae secunda mors dicitur; in quam mortem post secundam, quae corporum futura est, resurrectionem praecipitabuntur, qui in prima, quae animarum est, non resurgunt. 30 Veniet enim hora (ubi non ait: Et nunc est, quia in

<sup>6)</sup> Ps. 100, 1. 9) Io. 5, 27. 15) Ib. 28 sq. 19) Ib. 24. 27) Ib. 25.

<sup>1</sup> possemus RA; possimus  $v \parallel 19$  uenit  $R^1$  (415, 18) weniet  $R^2Av$ 

<sup>27</sup> 

fine erit saeculi, hoc est in ultimo et maximo iudicio Dei), quando omnes, qui in monumentis sunt, audient vocem eius et procedent. Non dixit quem ad modum in prima: Et qui audierint, vivent. Non enim omnes vi-5 vent, ea vita scilicet, quae, quoniam beata est, sola vita dicenda est. Nam utique non sine qualicumque vita possent audire et de monumentis resurgente carne procedere. Quare autem non omnes vivent, in co quod sequitur docet; qui bona, inquit, fecerunt, in resurrectionem vitae, 10 hi sunt qui vivent; qui vero mala egerunt, in resurrectionem iudicii, hi sunt qui non vivent, quia secunda morte morientur. Mala quippe egerunt, quoniam male vixerunt; male autem vixerunt, quia in prima, quae nunc est, animarum resurrectione non revixerunt aut in eo, 15 quod revixerant, non in finem usque manserunt. Sicut ergo duae sunt regenerationes, de quibus iam supra locutus sum, una secundum fidem, quae nunc fit per baptismum; alia secundum carnem, quae fit in eius incorruptione atque inmortalitate per iudicium magnum atque novissi-20 mum: ita sunt et resurrectiones duae, una prima, quae et nunc est et animarum est, quae venire non permittit in mortem secundam; alia secunda, quae non nunc, sed in saeculi fine futura est, nec animarum, sed corporum est, quae per ultimum iudicium alios mittet in secundam 25 mortem, alios in eam vitam, quae non habet mortem. 25 mortem, alios in eam vitam, quae non habet mortem.

## CAPUT VII.

De duabus resurrectionibus et de mille annis quid in apocalypsi Iohannis scriptum sit et quid de eis rationabiliter sentiatur.

De his duabus resurrectionibus idem Iohannes evangelista in libro, qui dicitur apocalypsis, eo modo locutus est, ut earum prima a quibusdam nostris non intellecta

<sup>22</sup> non nunc RAL; nunc non est v

insuper etiam in quasdam ridiculas fabulas verteretur. Ait quippe in libro memorato Iohannes apostolus: Et vidi angelum descendentem de caelo, habentem clavem abyssi et catenam in manu sua. Et tenuit draconem illum serpentem antiquum, qui cognominatus est diabolus et 5 satanas, et alligavit illum mille annis et misit illum in abyssum; et clusit et signavit super eum, ut non seduceret iam gentes, donec finiantur mille anni; post haec oportet eum solvi brevi tempore. Et vidi sedes et sedentes super eas, et iudicium datum est. Et animae 10 occisorum propter testimonium Iesu et propter verbum Dei, et si qui non adoraverunt bestiam nec imaginem eius, neque acceperunt inscriptionem in fronte aut in manu sua, et regnaverunt cum Iesu mille annis; reliqui corum non vixerunt, donec finiantur mille anni. Haec 15 resurrectio prima est. Beatus et sanctus est, qui habet in hac prima resurrectione partem. In istis secunda mors non habet potestatem; sed erunt sacerdotes Dei et Christi et regnabunt cum eo mille annis. Qui propter haec huius libri verba primam resurrectionem futuram 20 suspicati sunt corporalem, inter cetera maxime numero annorum mille permoti sunt, tamquam oporteret in sanctis eo modo veluti tanti temporis fieri sabbatismum, vacatione scilicet sancta post labores annorum sex milium, ex quo creatus est homo et magni illius peccati merito 25 in huius mortalitatis aerumnas de paradisi felicitate dimissus est, ut, quoniam scriptum est: Unus dies apud Dominum sicut mille anni, et mille anni sicut dies unus, sex annorum milibus tamquam sex diebus impletis, sequatur velut septimus sabbati in annis mille postremis, ad 30 hoc scilicet sabbatum celebrandum resurgentibus sanctis. Quae opinio esset utcumque tolerabilis, si aliquae deliciae resurrectio prima est. Beatus et sanctus est, qui habet

19) Apoc. 20, 1 sqq. 28) 2. Petr. 3, 8.

<sup>6</sup> et allig.] et om. RAL; habent tamen 420, 24  $\parallel$  7 clusit RParr. ut Amiat.; clausit Av

spiritales in illo sabbato adfuturae sanctis per Domini praesentiam crederentur. Nam etiam nos hoc opinati fuimus aliquando. Sed cum eos, qui tunc resurrexerint, dicant inmoderatissimis carnalibus epulis vacaturos, in 5 quibus cibus sit tantus ac potus, ut non solum nullam modestiam teneant, sed modum quoque ipsius incredulitatis excedant: nullo modo ista possunt nisi a carnalibus credi. Hi autem qui spiritales sunt, istos ista credentes χιλιαστάς appellant Graeco vocabulo; quos verbum e verto bo exprimentes nos possemus miliarios nuncupare. Eos autem longum est refellere ad singula; sed potius, quem ad modum scriptura haec accipienda sit, iam debemus ostendere. ostendere.

ostendere.

Ait ipse Dominus Iesus Christus: Nemo potest in15 troire in domum fortis et vasa eius eripere, nisi prius alligaverit fortem, diabolum volens intellegi fortem, quia ipse genus humanum potuit tenere captivum; vasa vero eius, quae fuerat erepturus, fideles suos futuros, quos ille in diversis peccatis atque impietatibus possidebat. Ut 20 ergo alligaretur hic fortis, propterea vidit iste apostolus in apocalypsi angelum descendentem de caelo, habentem clavem abyssi et catenam in manu sua. Et tenuit, inquit, draconem illum serpentem antiquum, qui cognominatus est diabolus et satanas, et alligavit illum mille anpossidendis, qui fuerant liberandi, cohibuit atque frenavit. Mille autem anni duobus modis possunt, quantum mihi occurrit, intellegi: aut quia in ultimis annis mille ista res agitur, id est sexto annorum miliario tamquam sexto die, 30 cuius nunc spatia posteriora volvuntur, secuturo deinde sabbato, quod non habet vesperam, requie scilicet sanctorum, quae non habet finem, ut huius miliarii tamquam diei novissimam partem, quae remanebat usque ad termi-

<sup>16)</sup> Mr. 3, 27.

<sup>10</sup> possumus v | 24 illum RL (419, 6); eum Ar

num saeculi, mille annos appellaverit eo loquendi modo, quo pars significatur a toto; aut certe mille annos pro annis omnibus huius saeculi posuit, ut perfecto numero notaretur ipsa temporis plenitudo. Millenarius quippe numerus denarii numeri quadratum solidum reddit. Decem 5 quippe deciens ducta fiunt centum, quae iam figura quadrata, sed plana est; ut autem in altitudinem surgat et solida fiat, rursus centum deciens multiplicantur, et mille sunt. Porro si centum ipsa pro universitate aliquando ponuntur, quale illud est, quod Dominus omnia sua dimittenti et eum sequenti promisit dicens: Accipiet in hoc saeculo centuplum, quod exponens quodam modo apostolus ait: Quasi nihil habentes, et omnia possidentes; quia et ante iam dictum erat: Fidelis hominis totus mundus divitiarum est: quanto magis mille pro universitate 15 ponuntur, ubi est soliditas ipsius denariae quadraturae? Unde nec illud melius intellegitur, quod in psalmo legitur: Memor fuit in saeculum testamenti sui verbi, quod mandavit in mille generationes, id est in omnes. davit in mille generationes, id est in omnes.

Et misit illum, inquit, in abyssum; utique diabolum 20 misit in abyssum, quo nomine significata est multitudo innumerabilis impiorum, quorum in malignitate adversus ecclesiam Dei multum profunda sunt corda; non quia ibi diabolus ante non erat; sed ideo illuc dicitur missus, quia exclusus a credentibus plus coepit impios possidere. Plus 25 namque possidetur a diabolo, qui non solum est alienatus a Deo, verum etiam gratis odit servientes Deo. Et clusit, inquit, et signavit super eum, ut non seduceret iam gentes, donec finiantur mille anni. Clausit super eum dictum est "interdixit ei, ne posset exire," id est vetitum 30 transgredi. Signavit autem, quod addidit, significasse mihi

<sup>12)</sup> Mt. 19, 29. 13) 2. Cor. 6, 10. 15) Prov. 17, 6. 19) Ps. 104, 8.

<sup>27</sup> clusit R (419, 7); clausit  $v \parallel 30$  possit v

videtur, quod occultum esse voluit, qui pertineant ad partem diaboli, et qui non pertineant. Hoc quippe in saeculo isto prorsus latet, quia et qui videtur stare, utrum sit casurus, et qui videtur iacere, utrum sit surrecturus, 5 incertum est. Ab eis autem gentibus seducendis huius interdicti vinculo et claustro diabolus prohibetur atque cohibetur, quas pertinentes ad Christum seducebat antea vel tenebat. Has enim Deus elegit ante mundi constitutionem eruere de potestate tenebrarum et transferre in 10 regnum filii caritatis suae, sicut apostolus dicit. Nam seducere illum gentes etiam nunc et secum trahere in aeternam poenam, sed non praedestinatas in aeternam vitam, quis fidelis ignorat? Nec moveat, quod saepe diabolus seducit etiam illos, qui regenerati iam in Christo vias ingrediuntur Dei. Novit enim Dominus qui sunt eius; ex his in aeternam damnationem neminem ille seducit. Sic enim eos novit Dominus, ut Deus, quem nil latet ex his in aeternam damnationem neminem ille seducit. Sic enim eos novit Dominus, ut Deus, quem nil latet etiam futurorum, non ut homo, qui hominem ad praesens videt (si tamen videt, cuius cor non videt), qualis autem 20 postea sit futurus nec se ipsum videt. Ad hoc ergo ligatus est diabolus et inclusus in abysso, ut iam non seducat gentes, ex quibus constat ecclesia, quas antea seductas tenebat, antequam essent ecclesia. Neque enim dictum est "ut non seduceret aliquem", sed ut non seduceret, inquit, iam gentes, in quibus ecclesiam procul dubio voluit intellegi, donec finiantur, inquit, mille anni, id est, aut quod remanet de sexto die, qui constat ex mille annis, aut omnes anni, quibus deinceps hoc saeculum peragendum est.

Nec sic accipiendum est quod ait: Ut non seduceret

Nec sic accipiendum est quod ait: Ut non seduceret (iam) gentes, donec finiantur mille anni, quasi postea sit seducturus eas dumtaxat gentes, ex quibus praedesti-

9) Eph. 1, 4. 10) Col. 1, 13. 15) 2. Tim. 2, 19.

<sup>1</sup> quod  $R^1$ ; quia  $R^2Av\parallel 2$  pertineant om.  $A\parallel 10$  claritatis  $g\parallel 23$  essent  $R^1$ ; esset  $v\parallel 31$  iam om. RA

nata constat ecclesia, a quibus seducendis illo est vinculo claustroque prohibitus. Sed aut illa locutione dictum est, quae in scripturis aliquotiens invenitur, qualis est in psalmo: Sic oculi nostri ad Dominum Deum nostrum, donec mo: Sic oculi nostri ad Dominum Deum nostrum, donec misereatur nostri; neque enim, cum misertus fuerit, non 5 erunt oculi servorum eius ad Dominum Deum suum; aut certe iste est ordo verborum: Et clausit et signavit super eum, donec finiantur mille anni; quod vero interposuit: Ut non seduceret iam gentes, ita se habet, ut ab huius ordinis conexione sit liberum et seorsus intellegendum, velut 10 si post adderetur, ut sic se haberet tota sententia: Et clausit et signavit super eum, donec finiantur mille anni, ut non seduceret iam gentes; id est, ideo clausit donec finiantur mille anni, ut non seduceret iam gentes.

### CAPUT VIII.

De alligatione et solutione diaboli.

Post haec, inquit, oportet eum solvi brevi tempore. Si hoc est diabolo ligari et includi, ecclesiam non posse seducere, haec ergo erit solutio eius, ut possit? Absit; numquam enim ab illo ecclesia seducetur praedestinata et 20 electa ante mundi constitutionem, de qua dictum est: Novit Dominus qui sunt eius. Et tamen hic erit etiam illo tempore, quo solvendus est diabolus, sicut, ex quo est instituta, hic fuit et erit omni tempore, in suis utique qui succedunt nascendo morientibus. Nam paulo 25 post dicit, quod solutus diabolus seductas gentes toto orbe terrarum adtrahet in bellum adversus eam, quorum hostium numerus erit ut harena maris. Et ascenderunt, inquit, supra terrae latitudinem, et cinxerunt castra sanctorum et dilectam civitatem, et descendit ignis de caelo a Deo 30

5) Ps. 122, 2. 19) Apoc. 20, 3. 22) 2. Tim. 2, 19.

15

<sup>29</sup> super v

et comedit eos; et diabolus, qui seducebat eos, missus est in stagnum ignis et sulphuris, ubi et bestia et pseudepropheta; et cruciabuntur die ac nocte in saecula saeculorum. Sed hoc iam ad iudicium novissimum per5 tinet, quod nunc propterea commemorandum putavi, ne quis existimet eo ipso parvo tempore, quo solvetur diabolus, in hac terra ecclesiam non futuram, illo hic eam vel non inveniente, cum fuerit solutus, vel absumente, cum fuerit modis omnibus persecutus. Non itaque per 
10 totum hoc tempus, quod liber iste complectitur, a primo scilicet adventu Christi usque in saeculi finem, quo erit secundus eius adventus, ita diabolus alligatur, ut eius haec ipsa sit alligatio, per hoc intervallum, quod mille annorum numero appellat, non seducere ecclesiam, quando quidem 
15 illam nec solutus utique seducturus est. Nam profecto ei si alligari est non posse seducere sive non permitti: quid erit solvi nisi posse seducere sive permitti? Quod absit ut fiat; sed alligatio diaboli est non permitti exserere totam temptationem, quam potest vel vi vel dolo ad 
20 seducendos homines in partem suam cogendo violenter fraudulenterve fallendo. Quod si permitteretur in tam longo tempore et tanta infirmitate multorum, plurimos tales, quales Deus id perpeti non vult, et fideles deiceret et ne crederent impediret; quod ne faceret, alli25 gatus est. 25 gatus est.

Tunc autem solvetur, quando et breve tempus erit (nam tribus annis et sex mensibus legitur totis suis suorumque viribus saeviturus) et tales erunt, cum quibus ei belligerandum est, ut vinci tanto eius impetu insidiisque 30 non possint. Si autem numquam solveretur, minus appa-

<sup>4)</sup> Apoc. 20, 9 sq.

<sup>2</sup> sculpuris  $R^1 \parallel$  pseudoprophetae  $A \parallel$  11 quo] qui  $R \parallel$  16 ei si R; si ei  $v \parallel$  18 exserere R Parr. (vol. I, 237, 14); exherere A; exercere  $v \parallel$  26 vulgarem verborum distinctionem erit. Nam mutavi

reret eius maligna potentia, minus sanctae civitatis fidelissima patientia probaretur, minus denique perspiceretur, quam magno eius malo tam bene fuerit usus Omnipotens, qui eum nec omnino abstulit a temptatione sanctorum, quamvis ab eorum interioribus hominibus, ubi in Deum 5 creditur, foras missum, ut eius forinsecus oppugnatione proficerent; et in eis, qui sunt ex parte ipsius, alligavit, ne quantam posset effundendo et exercendo malitiam innumerabiles infirmos, ex quibus ecclesiam multiplicari et impleri oportebat, alios credituros, alios iam credentes, a 10 fide pietatis hos deterreret, hos frangeret; et solvet in fine, ut, quam fortem adversarium Dei civitas superaverit, cum ingenti gloria sui redemptoris adiutoris liberatoris aspiciat. In eorum sane, qui tunc futuri sunt, sanctorum atque fidelium comparatione quid sumus? Quando quidem 15 ad illos probandos tantus solvetur inimicus, cum quo nos ligato tantis periculis dimicamus. Quamvis et hoc temporis intervallo quosdam milites Christi tam prudentes et fortes fuisse atque esse non dubium est, ut, etiamsi tunc in ista mortalitate viverent, quando ille solvetur, omnes 20 insidias eius atque impetus et caverent sapientissime et patientissime sustinerent.

Haec autem alligatio diaboli non solum facta est, ex

Haec autem alligatio diaboli non solum facta est, ex quo coepit ecclesia praeter Iudaeam terram in nationes alias atque alias dilatari; sed etiam nunc fit et fiet usque 25 ad terminum saeculi, quo solvendus est, quia et nunc homines ab infidelitate, in qua eos ipse possidebat, convertuntur ad fidem et usque in illum finem sine dubio convertentur; et utique unicuique iste fortis tunc alligatur, quando ab illo tamquam vas eius eripitur; et abys-30 sus, ubi inclusus est, non in eis consumpta est, quando sunt mortui, qui tunc erant quando esse coepit inclusus; sed successerunt eis alii nascendo atque succedunt, donec finiatur hoc saeculum, qui oderint Christianos, in quorum

<sup>6</sup> forinsecus eius v | 25 aliasque v

cotidie, velut in abysso, caecis et profundis cordibus in-cludatur. Utrum autem etiam illis ultimis tribus annis et mensibus sex, quando solutus totis viribus saeviturus et mensibus sex, quando solutus totis viribus saeviturus est, aliquis, in qua non fuerat, sit accessurus ad fidem, 5 nonnulla quaestio est. Quo modo enim stabit quod dictum est: Quis intrat in domum fortis, ut vasa eius eripiat, nisi prius alligaverit fortem, si etiam soluto eripiuntur? Ac per hoc ad hoc cogere videtur ista sententia, ut credamus illo licet exiguo tempore neminem accessurum esse 10 populo Christiano, sed cum eis, qui iam Christiani reperti fuerint, diabolum pugnaturum; ex quibus etiamsi aliqui victi secuti eum fuerint, non eos ad praedestinatum filiorum Dei numerum pertinere. Neque enim frustra idem Iohannes apostolus, qui et hanc apocalypsin scripsit, 15 in epistula sua de quibusdam dicit: Ex nobis exierunt, sed non erant ex nobis; nam si fuissent ex nobis, mansissent utique nobiscum. Sed quid fit de parvulis? Nimium quippe incredibile est nullos iam natos et nondum mium quippe incredibile est nullos iam natos et nondum mium quippe incredibile est nullos iam natos et nondum baptizatos praeoccupari Christianorum filios illo tempore 20 infantes, nullos etiam ipsis nasci iam diebus; aut si erunt, non eos a parentibus suis ad lavacrum regenerationis modo quocumque perduci. Quod si fiet, quo pacto soluto iam diabolo vasa ista eripientur, in cuius domum nemo intrat, ut vasa eius eripiat, nisi prius alligaverit eum? 25 Immo vero id potius est credendum, nec qui cadant de ecclesia nec qui accedant ecclesiae illo tempore defuturos; sed profecto tam fortes erunt et parentes pro baptizandis parvulis suis et hi, qui tunc primitus credituri sunt, ut illum fortem vincant etiam non ligatum, id est omni-30 bus, qualibus antea numquam, vel artibus insidiantem vel urgentem viribus et vigilanter intellegant et toleranter ferant, ac sic illi etiam non ligato eripiantur. Nec ideo falsa

<sup>7)</sup> Mt. 12, 29. 17) 1. Io. 2, 19.

<sup>17</sup> fit mss; fiet v

erit evangelica illa sententia: Quis intrat in domum fortis, ut vasa eius eripiat, nisi prius alligaverit fortem? Secundum eius enim sententiae veritatem ordo iste servatus est, dum eius enim sententiae veritatem ordo iste servatus est, ut prius alligaretur fortis ereptisque vasis eius longe lateque in omnibus gentibus ex firmis et infirmis ita multiplicaretur 5 ecclesia, ut ex ipsa rerum divinitus praedictarum et impletarum robustissima fide etiam soluto vasa possit auferre. Sicut enim fatendum est multorum refrigescere caritatem, cum abundat iniquitas, et inusitatis maximisque persecutionibus atque fallaciis diaboli iam soluti eos, qui in 10 libro vitae scripti non sunt, multos esse cessuros: ita cogitandum est non solum quos bonos fideles illud tempus inveniet, sed nonnullos etiam, qui foris adhuc erunt, adiuvante Dei gratia per considerationem scripturarum, in quibus et alia et finis ipse praenuntiatus est, quem venire 15 iam sentiunt, ad credendum quod non credebant futuros esse firmiores et ad vincendum etiam non ligatum diabolum fortiores. Quod si ita erit, propterea praecessisse dicenda est eius alligatio, ut et ligati et soluti expoliatio sequeretur; quoniam de hac re dictum est: Quis intra- 20 bit in domum fortis, ut vasa eius eripiat, nisi prius alligaverit fortem? gaverit fortem?

### CAPUT IX.

Quod sit regnum sanctorum cum Christo per mille annos, et in quo discernatur a regno aeterno.

Interea dum mille annis ligatus est diabolus, sancti regnant çum Christo etiam ipsi mille annis, eisdem sine dubio et eodem modo intellegendis, id est isto iam tempore prioris eius adventus. Excepto quippe illo regno, de quo in fine dicturus est: Venite, benedicti patris mei, 30

9) Mt. 24, 12.

<sup>27</sup> ipsi R; ipsis v

possidete paratum vobis regnum, nisi alio aliquo modo, longe quidem impari, iam nunc regnarent cum illo sancti eius, quibus ait: Ecce ego vobiscum sum usque in consummationem saeculi: profecto non etiam nunc diceretur 5 ecclesia regnum eius regnumve caelorum. Nam utique isto tempore in regno Dei eruditur scriba ille, qui profert de thensauro suo nova et vetera, de quo supra locuti sumus; et de ecclesia collecturi sunt zizania messores illi, quae permisit cum tritico simul crescere usque ad mes-10 sem; quod exponens ait: Messis est finis saeculi, messores autem angeli sunt. Sicut ergo colliguntur zizania et igni comburuntur, sic erit in consummatione saeculi; mittet filius hominis angelos suos, et colligent de regno eius omnia scandala. Numquid de regno illo, ubi nulla 15 sunt scandala? De isto ergo regno eius, quod est hic ecclesia, colligentur. Item dicit: Qui solverit unum de mandatis istis minimis et docuerit sic homines, minimus vocabitur in regno caelorum; qui autem fecerit et sic docuerit, magnus vocabitur in regno caelorum. Utrum20 que dicit in regno caelorum, et qui non facit mandata quae docet (hoc est enim solvere: non servare, non facere), et illum qui facit et sic docet; sed istum minimum, illum magnum. Et continuo secutus adiungit: Dico enim vobis quia, nisi abundaverit iustitia vestra super 25 scribarum et Pharisaeorum, id est super eos, qui solvunt quod docent (de scribis enim et Pharisaeis dicit alio loco: Quoniam dicunt, et non faciunt), — nisi ergo super hos abundaverit iustitia vestra, id est, ut vos non solvatis, sed faciatis potius quod docetis, non intrabitis, 30 inquit, in regnum caelorum. Alio modo igitur intellegendum est regnum caelorum, ubi ambo sunt, et ille scilicet

<sup>1)</sup> Mt. 25, 34. 4) Ib. 28, 20. 7) Ib. 13, 52. 14) Ib. 39 sq. 19) Ib. 5, 19. 27) Ib. 23, 3. 30) Ib. 5, 20.

<sup>25</sup> super eos mes; super institiam corum v \ 28 cos v

qui solvit quod docet, et ille qui facit; sed ille minimus, ille magnus: alio modo autem regnum caelorum dicitur, quo non intrat nisi ille qui facit. Ac per hoc ubi utrumque genus est, ecclesia est, qualis nunc est; ubi autem illud solum erit, ecclesia est, qualis tunc erit, quando 5 malus in ea non erit. Ergo et nunc ecclesia regnum Christi est regnumque caelorum. Regnant itaque cum illo etiam nunc sancti eius, aliter quidem, quam tunc regnabunt; nec tamen cum illo regnant zizania, quamvis in ecclesia cum tritico crescant. Regnant enim cum illo, 10 qui faciunt quod ait apostolus: Si resurrexistis cum Christo, quae sursum sunt sapite, ubi Christus est in dextera Dei sedens; quae sursum sunt quaerite, non quae super terram; de qualibus item dicit, quod eorum conversatio sit in caelis. Postremo regnant cum illo, qui 15 eo modo sunt in regno eius, ut sint etiam ipsi regnum eius. Quo modo autem sunt regnum Christi, qui, ut alia taceam, quamvis ibi sint donec colligantur in fine saeculi de regno eius omnia scandala, tamen illic sua quaerunt, non quae Iesu Christi? non quae Iesu Christi?

De hoc ergo regno militiae, in quo adhuc cum hoste confligitur et aliquando repugnatur pugnantibus vitiis, aliquando cedentibus imperatur, donec veniatur ad illud pacatissimum regnum, ubi sine hoste regnabitur, et de hac prima resurrectione, quae nunc est, liber iste sic lo-25 quitur. Cum enim dixisset alligari diabolum mille annis, et postea solvi brevi tempore, tum recapitulando quid in istis mille annis agat ecclesia vel agatur in ea: Et vidi, inquit, sedes et sedentes super eas, et iudicium datum est. Non hoc putandum est de ultimo iudicio 30

14) Col. 3, 1 sq. 15) Phil. 3, 20.

<sup>2</sup> ille magnus mss (vol. I, 198, 11 sqq.); iste m.  $v \parallel 12$  ad dexteram  $A \parallel 22$  pugnantibus RA et Parr. "plures"; repugn.  $v \parallel 23$  cadentibus Parr.  $\parallel 27$  tum R Parr.; tunc A; mox  $v \parallel 29$  supra R (cf. 419, 10)

dici; sed sedes praepositorum et ipsi praepositi intellegendi sunt, per quos ecclesia nunc gubernatur. Iudicium autem datum nullum melius accipiendum videtur, quam id quod dictum est: Quae ligaveritis in terra, ligata erunt et in caelo; et quae solveritis in terra, soluta erunt et in caelo. Unde apostolus: Quid enim mihi est, inquit, de his, qui foris sunt, iudicare? Nonne de his qui intus sunt vos iudicatis? Et animae, inquit, occisoqui intus sunt vos iudicatis? Et animae, inquit, occisorum propter testimonium Iesu et propter verbum. Dei;
10 subauditur quod postea dicturus est: Regnaverunt cum
Iesu mille annis; animae scilicet martyrum nondum sibi
corporibus suis redditis. Neque enim piorum animae
mortuorum separantur ab ecclesia, quae nunc etiam est
regnum Christi. Alioquin nec ad altare Dei fieret eorum
15 memoria in communicatione corporis Christi; nec aliquid
prodesset ad eius baptismum in periculis. currere, ne sine
illo finiatur haec vita; nec ad reconciliationem, si forte
per paenitentiam malamve conscientiam quisque ab eodem
corpore separatus est. Cur enim fiunt ista, nisi quia
20 fideles etiam defuncti membra sunt eius? Quamvis ergo
cum suis corporibus nondum, iam tamen eorum animae cum suis corporibus nondum, iam tamen eorum animae regnant cum illo, dum isti anni mille decurrunt. Unde in hoc eodem libro et alibi legitur: Beati mortui, qui in Domino moriuntur amodo. Etiam dicit Spiritus, ut re25 quiescant a laboribus suis; nam opera eorum sequuntur eos. Regnat itaque cum Christo nunc primum ecclesia in vivis et mortuis. Propterea enim, sicut dicit apostolus, mortuus est Christus, ut et vivorum et mortuorum dominetur. Sed ideo tantummodo martyrum animas com-30 memoravit, quia ipsi praecipue regnant mortui, qui usque ad mortem pro veritate certarunt. Sed a parte totum

<sup>6)</sup> Mt. 18, 18. 8) 1. Cor. 5, 12. 9) Apoc. 20, 4. 26) lb. 14, 13. 29) Rom. 14, 9.

<sup>16</sup> in peric. bapt.  $v \parallel 24$  moriuntur. amodo etiam RA; moriuntur, amodo et iam  $v \parallel 26$  illos v

etiam ceteros mortuos intellegimus pertinentes ad ecclesiam, quod est regnum Christi.

Quod vero sequitur: Et si qui non adoraverunt bestiam nec imaginem eius, neque acceperunt inscriptionem in fronte aut in manu sua, simul de vivis ac mortuis 5 debemus accipere. Quae sit porro ista bestia, quamvis sit diligentius requirendum, non tamen abhorret a fide recta, ut ipsa impia civitas intellegatur et populus infidelium contrarius populo fideli et civitati Dei. Imago vero eius simulatio eius mihi videtur, in eis videlicet homini- 10 bus, qui velut fidem profitentur et infideliter vivunt. Fingunt enim se esse quod non sunt, vocanturque non veraci effigie, sed fallaci imagine Christiani. Ad eandem namque bestiam pertinent non solum aperte inimici nominis Christi et eius gloriosissimae civitatis, sed etiam zizania, 15 quae de regno eius, quod est ecclesia, in fine saeculi colligenda sunt. Et qui sunt qui non adorant bestiam nec imaginem eius, nisi qui faciunt quod ait apostolus: Ne sitis iugum ducentes cum infidelibus? "Non adorant" enim est non consentiunt, non subiciuntur; "neque accipiunt inscriptionem," notam scilicet criminis, "in fronte" propter professionem, "in manu" propter operationem.

Ab his igitur malis alieni, sive adhuc in ista mortali carne viventes sive defuncti, regnant cum Christo iam nunc modo quodam huic tempori congruo per totum hoc 25 intervallum, quod numero mille significatur annorum.

Reliqui eorum, inquit, non vixerunt. Hora enim nunc est, cum mortui audiunt vocem filii Dei, et qui audierint vivent; reliqui ergo eorum non vivent. Quod vero subdidit: Donec finiantur mille anni, intellegendum 30 est, quod eo tempore non vixerunt, quo vivere debuerunt, ad vitam scilicet de morte transeundo. Et ideo cum dies

19) 2. Cor. 6, 14. 29) Io. 5, 25.

<sup>7</sup> inquirendum  $v \parallel 20$  est] id est  $v \parallel 28$  audiunt RP arra audient  $Av \parallel 29$  ergo RA; vero v

venerit, quo fiat et corporum resurrectio, non ad vitam de monumentis procedent, sed ad iudicium; ad damnationem scilicet, quae secunda mors dicitur. Donec finiantur enim mille anni, quicumque non vixerit, id est, toto isto 5 tempore, quo agitur prima resurrectio, non audierit vocem filii Dei et ad vitam de morte transierit, profecto in secunda resurrectione, quae carnis est, in mortem secundam cum ipsa carne transibit. Sequitur enim et dicit: Haec resurrectio prima est. Beatus et sanctus qui habet in 10 hac prima resurrectione partem, id est particeps eius est. Ipse est autem particeps eius, qui non solum a morte, quae in peccatis est, revivescit, verum etiam in eo, quod revixerit, permanebit. In istis, inquit, secunda mors non habet potestatem. Habet ergo in reliquis, de quibus su-15 perius ait: Reliqui eorum non vixerunt, donec finiantur mille anni; quoniam isto toto temporis intervallo, quod mille annos vocat, quantumcumque in eo quisque eorum vixit in corpore, non revixit a morte, in qua eum tenebat impietas, ut sic revivescendo primae resurrectionis 20 particeps fieret atque in eo potestatem secunda mors non haberet.

# CAPUT X.

Quid respondendum sit eis, qui putant resurrectionem ad sola corpora, non etiam ad animas pertinere.

Sunt qui putant resurrectionem dici non posse nisi corporum ideoque istam quoque primam in corporibus futuram esse contendunt. Quorum enim est, inquiunt, cadere, eorum est resurgere. Cadunt autem corpora moriendo; nam et a cadendo cadavera nuncupantur. Non ergo animarum, inquiunt, resurrectio potest esse, sed corporum. Sed quid contra apostolum dicunt, qui eam resurrectionem appellat? Nam secundum interiorem, non secundum exteriorem hominem utique resurrexerant, qui-

<sup>10)</sup> Apoc. 20, 5 sq.

bus ait: Si resurrexistis cum Christo, quae sursum sunt sapite. Quem sensum verbis aliis alibi posuit dicens: Ut, quem ad modum Christus resurrexit a mortuis per Ot, quem aa moaum unrisius resurrexu a mortuis per gloriam Patris, sic et nos in novitate vitae ambulemus. Hinc est et illud: Surge qui dormis et exurge a mortuis, 5 et inluminabit te Christus. Quod autem dicunt non posse resurgere, nisi qui cadunt, et ideo putant resurrectionem ad corpora, non ad animas pertinere, quia corporum est cadere: cur non audiunt: Non recedatis ab illo, ne cadatis, et: Suo Domino stat aut cadit; et: Qui se putat 10 stare, caveat ne cadat? Puto enim quod in anima, non in corpore casus iste cavendus est. Si igitur cadentium est resurrectio, cadunt autem et animae: profecto et animas resurgere confitendum est. Quod autem, cum dixisset: In istis secunda mors non habet potestatem, adiunxit 15 atque ait: Sed erunt sacerdotes Dei et Christi et regnabunt cum eo mille annis: non utique de solis episcopis et presbyteris dictum est, qui proprie iam vocantur in ecclesia sacerdotes; sed sicut omnes christos dicimus propter mysticum chrisma, sic omnes sacerdotes, quoniam 20 membra sunt unius sacerdotis; de quibus apostolus Petrus:

Plebs, inquit, sancta, regale sacerdotium. Sane, licet breviter atque transeunter, insinuavit esse Deum Christum dicendo: Sacerdotes Dei et Christi, hoc est Patris et Filii; quamvis propter formam servi sicut hominis filius, 25 ita etiem sacerdos. Christus effectus sit in auternum so ita etiam sacerdos Christus effectus sit in aeternum secundum ordinem Melchisedech. De qua re in hoc opere non semel diximus.

2) Col. 3, 1. 4) Rom. 6, 4. 6) Eph. 5, 14. 10) Eccli. 2, 7. 10) Rom. 14, 4. 11) 1. Cor. 10, 12. 22) 1. Petr. 2, 9.

<sup>11</sup> caucat mss; videat  $v \parallel 19$  christos dicimus R (211, 29; 218, 15); christi dicimur A; Christianos dicimus v

### CAPUT XI.

De Gog et Magog, quos ad persequendam ecclesiam Dei solutus prope finem saeculi diabolus incitabit.

Et cum finiti fuerint, inquit, mille anni, solvetur 5 satanas de custodia sua, et exibit ad seducendas nationes, quae sunt in quattuor angulis terrae, Gog et Magog, et trahet eos in bellum, quorum numerus est ut harena maris. Ad hoc ergo tunc seducet, ut in hoc bellum trahat. Nam et antea modis quibus poterat per mala multa 10 et varia seducebat. Exibit autem dictum est "in apertam persecutionem de latebris erumpet odiorum." Haec enim erit novissima persecutio, novissimo inminente iudi-cio, quam sancta ecclesia toto terrarum orbe patietur, universa scilicet civitas Christi ab universa diaboli civi-15 tate, quantacumque erit utraque super terram. Gentes quippe istae, quas appellat Gog et Magog, non sic sunt accipiendae, tamquam sint aliqui in aliqua parte terrarum barbari constituti, sive quos quidam suspicantur Getas et Massagetas propter litteras horum nominum primas, sive 20 aliquos alios alienigenas et a Romano iure seiunctos. Toto namque orbe terrarum significati sunt isti esse, Toto namque orbe terrarum significati sunt isti esse, cum dictum est nationes quae sunt in quattuor angulis terrae, easque subiecit esse Gog et Magog. Quorum interpretationem nominum esse comperimus Gog tectum, 25 Magog de tecto; tamquam domus et ipse qui procedit de domo. Gentes ergo sunt, in quibus diabolum velut in abysso superius intellegebamus inclusum, et ipse de illis quodam modo sese efferens et procedens; ut illae sint tectum, ipse de tecto. Si autem utrumque referamus ad gentes, non unum horum ad illas, alterum ad diabolum: et tectum ipsae sunt, quia in eis nunc includitur et quo-

<sup>. 8)</sup> Apoc. 20, 7 sq.

<sup>26</sup> igitur v

20

dam modo tegitur inimicus antiquus; et de tecto ipsae erunt, quando in apertum odium de operto erupturae sunt. Quod vero ait: Et ascenderunt supra terrae latitudinem et cinxerunt castra sanctorum et dilectam civi-5 tatem: non utique ad unum locum venisse vel venturi esse significati sunt, quasi uno aliquo loco futura sint castra sanctorum et dilecta civitas, cum haec non sit nisi Christi ecclesia toto terrarum orbe diffusa; ac per hoc ubicumque tunc erit, quae in omnibus gentibus erit, quod significatum est nomine latitudinis terrae, ibi erunt castra 10 sanctorum, ibi erit dilecta Deo civitas eius, ibi ab omnibus inimicis suis, quia et ipsi in omnibus cum illa gentibus erunt, persecutionis illius inmanitate cingetur, hoc est, in angustias tribulationis artabitur urgebitur concludetur; nec militiam suam deseret, quae vocabulo est 15 appellata castrorum.

#### CAPUT XII.

An ad ultimum supplicium pertineat impiorum, quod descendisse ignis de caelo et eosdem comedisse memoratur.

Quod vero ait: Et descendit ignis de caelo et comedit eos: non extremum putandum est id esse supplicium, quod erit, cum dicetur: Discedite a me, maledicti, in ignem aeternum. Tunc quippe in ignem mittentur ipsi, non ignis de caelo veniet in ipsos. Hic autem bene in- 25 tellegitur ignis de caelo de ipsa firmitate sanctorum, qua non cessuri sunt saevientibus, ut eorum faciant voluntatem. Firmamentum est enim caelum, cuius firmitate illi cruciabuntur ardentissimo zelo, quoniam non poterunt adtrahere in partes Antichristi sanctos Christi. Et ipse erit 30

22) Apoc. 20, 9. 24) Mt. 25, 41.

<sup>3</sup> super v || 21 a Deo hic deest || 25 super ipsos v

ignis, qui comedet eos, et hoc a Deo, quia Dei munere insuperabiles fiunt sancti, unde excruciantur inimici. Sicut enim in bono positum est: Zelus domus tuae comedit me: ita e contrario: Zelus occupavit plebem ineruditam, 5 et nunc ignis contrarios comedet. Et nunc utique, exepto scilicet ultimi illius igne iudicii. Aut si eam plagam, qua percutiendi sunt ecclesiae persecutores veniente iam Christo, quos viventes inveniet super terram, quando interficiet Antichristum spiritu oris sui, ignem appellavit 10 descendentem de caelo eosque comedentem: neque hoc ultimum supplicium erit impiorum, sed illud quod facta corporum resurrectione passuri sunt.

### CAPUT XIII.

An tempus persecutionis Antichristi mille annis adnumerandum sit.

Haec persecutio novissima, quae futura est ab Antichristo (sicut iam diximus, quia et in hoc libro superius et apud Danielem prophetam positum est), tribus annis et sex mensibus erit. Quod tempus, quamvis exiguum, 20 utrum ad mille annos pertineat, quibus et diabolum ligatum dicit et sanctos regnare cum Christo, an eisdem annis hoc parvum spatium superaddatur atque extra sit, merito ambigitur; quia, si dixerimus ad eosdem annos hoc pertinere, non tanto tempore, sed prolixiore cum 25 Christo regnum sanctorum reperietur extendi quam diabolus alligari. Profecto enim sancti cum suo rege etiam in ipsa praecipue persecutione regnabunt mala tanta vincentes, quando diabolus iam non erit alligatus, ut eos persequi omnibus viribus possit. Quo modo ergo ista scriptura eisdem mille annis utrumque determinat, diaboli scilicet alligationem regnumque sanctorum, cum trium

<sup>4)</sup> Ps. 68, 10. 5) Esai. 26, 11. 9) 2. Thess. 2, 8. 17) 424, 27. 18) Dan. 12.

angorum et sex mensum intervallo prius desinat alligatio diaboli quam regnum sanctorum in his annis mille cum Christo? Si autem dixerimus parvum persecutionis huius hoc spatium non computandum in mille annis, sed eis impletis potius adiciendum, ut proprie possit intellegi, 5 quod, cum dixisset: Sacerdotes Dei et Christi regnabunt cum eo mille annis, adiecit: Et cum finiti fuerint mille anni, solvetur satanas de custodia sua; isto enim modo et regnum sanctorum et vinculum diaboli simul cessatura esse significat, ut deinde persecutionis illius tempus nec 10 ad sanctorum regnum nec ad custodiam satanae, quorum utrumque in mille annis est, pertinere, sed superadditum et extra computandum esse credatur: cogemur fateri sanctos in illa persecutione reguaturos non esse cum Christo. Sed quis audiat tunc cum illo non regnatura 15 sua membra, quando ei maxime atque fortissime cohaerebunt, et quo tempore, quanto erit acrior impetus belli, tanto maior gloria non cedendi, tanto densior corona martyrii? Aut si propter tribulationes, quas passuri sunt, non dicendi sunt regnaturi: consequens erit, ut etiam 20 superioribus diebus in eisdem mille annis, quicumque tribulabantur sanctorum, eo ipso tempore tribulationis suae cum Christo non regnasse dicantur; ac per hoc et illi, quorum animas auctor libri huius vidisse se scribit occisorum propter testimonium Iesu et propter verbum 25 Dei, non regnabant cum Christo, quando patiebantur persecutionem, et ipsi regnum Christi non erant, quos Christus excellentius possidebat. Absurdissimum id quidem et omni modo aversandum. Sed certe animae victrices gloriosissimorum martyrum omnibus doloribus ac ao laboribus superatis atque finitis, postea quam mortalia membra posuerunt, cum Christo utique regnaverunt et regnant, donec finiantur mille anni, ut postea receptis

<sup>1</sup> mensuum RA (vol. I, 530, 17; Neue I p. 265; Roensch Ital. 2 p. 265, 15 audiat RAParr ? (progr. p. 10); undext dicere v | 22 tribulantur RA

25

etiam corporibus iam inmortalibus regnent. Proinde tribus illis annis atque dimidio animae occisorum pro eius martyrio, et quae antea de corporibus exierunt, et quae ipsa novissima persecutione sunt exiturae, regnabunt cum illo, donec finiatur mortale saeculum et ad illud regnum, ubi mors non erit, transeatur. Quocirca cum Christo regnantium sanctorum plures anni erunt quam vinculi diaboli atque custodiae, quia illi cum suo rege Dei filio iam diabolo non ligato etiam per tres illos annos ac semissem regnabunt. Remanet igitur, ut, cum audimus: Sacerdotes Dei et Christi regnabunt cum eo mille annis, et cum finiti fuerint mille anni, solvetur satanas de custodia sua. Dei et Christi regnabunt cum eo mille annis, et cum finiti fuerint mille anni, solvetur satanas de custodia sua, aut non regni huius sanctorum intellegamus annos mille finiri, sed vinculi diaboli atque custodiae, ut annos mille, 15 id est annos omnes suos, quaeque pars habeat diversis ac propriis prolixitatibus finiendos, ampliore sanctorum regno, breviore diaboli vinculo; aut certe, quoniam trium annorum et sex mensum brevissimum spatium est, computari noluisse credatur, sive quod minus satanae vincu-20 lum, sive quod amplius videtur regnum habere sanctorum, sicut de quadringentis annis in sexto decimo huius operis volumine disputavi; quoniam plus aliquid erant, et tamen quadringenti sunt nuncupati; et talia saepe reperiuntur in litteris sacris, si quis advertat.

#### CAPUT XIV.

De damnatione diaboli cum suis et per recapitulationem de resurrectione corporea omnium mortuorum et de iudicio ultimae retributionis.

Post hanc autem commemorationem novissimae per-30 secutionis breviter complectitur totum, quod ultimo iam

12) Apoc. 20, 6 sq. 22) 163, 24.

<sup>11</sup> cum illo  $v \parallel 13$  huius om.  $R \parallel 18$  mensuum  $R^1A$  (437, 1)

iudicio diabolus et cum suo principe civitas inimica passura est. Dicit enim: Et diabolus, qui seducebat eos, missus est in stagnum ignis et sulphuris, quo et bestia et pseudopropheta; et cruciabuntur die ac nocte in saecula saeculorum. Bestiam bene intellegi ipsam impiam 5 civitatem supra diximus. Pseudopropheta vero eius aut Antichristus est aut imago illa, id est figmentum, de quo ibi locuti sumus. Post haec ipsum novissimum iudicium, quod erit in secunda resurrectione mortuorum, quae corporum est, recapitulando narrans quo modo sibi fuerit 10 revelatum: Et vidi, inquit, thronum magnum et candidum et sedentem super eum, cuius a facie fugit caelum et terra, et locus eorum inventus non est. Non ait: "Vidi thronum magnum et candidum—et sedentem super eum, et ab eius facie fugit caelum et terra", quoniam non tunc 15 factum est, id est, antequam esset de vivis et mortuis iudicatum; sed eum se vidisse dixit in throno sedentem, a cuius facie fugit caelum et terra, sed postea. Peracto quippe iudicio, tunc esse desinet hoc caelum et haec terra, quando incipiet esse caelum novum et terra nova 20 Mutatione namque rerum, non omni modo interitu transibit hic mundus. Unde et apostolus dicit: Praeterit enim figura huius mundi, volo vos sine sollicitudine esse. Figura ergo praeterit, non natura. Cum ergo se Iohannes vidisse dixisset sedentem super thronum, cuius a facie, 25 quod postea futurum est, fugit caelum et terra: Et vidi, inquit, mortuos magnos et pusillos, et aperti sunt libri; et alius liber apertus est, qui est vitae uniuscuiusque; et iudicati sunt mortui ex ipsis scripturis librorum secundum facta sua. Libros dixit esse apertos et librum; 80

13) Apoc. 20, 10 sq. 23) 1. Cor. 7, 31 sq. 30) Apoc. 20, 12.

<sup>3</sup> sulpuris  $R \parallel$  et bestia RA (424, 2; 442, 22); et om.  $v \parallel 6$  supra iam diximus  $v \parallel$  Pseudo vero propheta  $v \parallel 22$  dicit. R; ait v

sed librum cuius modi non tacuit: Qui est, inquit, vitae uniuscuiusque. Ergo illi libri, quos priore loco posuit, intellegendi sunt sancti, et veteres et novi, ut in illis ostenderetur, quae Deus sieri sua mandata iussisset; in 5 illo autem, qui est vitae uniuscuiusque, quid horum quisque non fecisset sive fecisset. Qui liber si carnaliter cogitetur, quis eius magnitudinem aut longitudinem valeat aestimare? Aut quanto tempore legi poterit liber, in quo scriptae sunt universae vitae universorum? An tantus 10 angelorum numerus aderit, quantus hominum erit, et vitam suam quisque ab angelo sibi adhibito audiet recitari? Non ergo unus liber erit omnium, sed singuli singulorum. Scriptura vero ista unum volens intellegi: Et alius, inquit, liber apertus est. Quaedam igitur vis est intel-15 legenda divina, qua siet, ut cuique opera sua, vel bona vel mala, cuncta in memoriam revocentur et mentis intuitu mira celeritate cernantur, ut accuset vel excuset scientia conscientiam atque ita simul et omnes et singuli iudicentur. Quae nimirum vis divina libri nomen accepit. 20 In ea quippe quodam modo legitur, quidquid ea faciente recolitur. Ut autem ostendat, qui mortui iudicandi sint, pusilli et magni, recapitulando dicit tamquam ad id rediens, quod praeterierat potiusve distulerat: Et exhibuit mortuos mare, qui in eo erant, et mors et infernus red-25 diderunt mortuos, quos in se habebant. Hoc procul dubio prius factum est, quam essent mortui iudicati; et tamen illud prius dictum est. Hoc est ergo quod dixi, recapitulando eum ad id redisse quod intermiserat. Nunc autem ordinem tenuit, atque ut explicaretur ipse ordo, 80 commodius etiam de iudicatis mortuis, quod iam dixerat, suo repetivit loco. Cum enim dixisset: Et exhibuit mortuos mare, qui in eo erant, et mors et infernus reddiderunt mortuos, quos in se habebant: mox addidit quod

<sup>25)</sup> Apoc. 20, 13.

<sup>24</sup> et 31 mare mortuos v itemque 444, 7

paulo ante posuerat: Et iudicati sunt singuli secundum facta sua. Hoc est enim quod supra dixerat: Et iudicati sunt mortui secundum facta sua.

### CAPUT XV.

Qui sint mortui, quos ad iudicium exhibuit mare, vel 5 quos mors et inferi reddiderunt.

Sed qui sunt mortui, quos exhibuit mare, qui in eo erant? Neque enim qui in mari moriuntur, non sunt in inferno, aut corpora eorum servantur in mari, aut, quod est absurdius, mare habebat bonos mortuos et infernus 10 malos. Quis hoc putaverit? Sed profecto convenienter quidam hoc loco mare pro isto saeculo positum accipiunt. Cum ergo et quos hic inveniet Christus in corpore constitutos simul significaret cum eis, qui resurrecturi sunt, iudicandos, etiam ipsos mortuos appellavit, et bonos, qui- 15 bus dicitur: Mortui enim estis, et vita vestra abscondita est cum Christo in Deo, et malos, de quibus dicitur: Sine mortuos sepelire mortuos suos. Possunt mortui etiam propter hoc dici, quod mortalia gerunt corpora; etiam propter hoc dici, quod mortalia gerunt corpora; unde apostolus: Corpus quidem, inquit, mortuum est pro- 20 pter peccatum; spiritus autem vita est propter iustitiam, utrumque in homine vivente atque in hoc corpore conutrumque in homine vivente atque in hoc corpore constituto esse demonstrans, et corpus mortuum et spiritum vitam. Nec tamen dixit corpus mortale, sed mortuum, quamvis eadem paulo post etiam mortalia corpora, sicut 25 usitatius vocantur, appellet. Hos ergo mortuos exhibuit mare, qui in eo erant, id est, exhibuit homines hoc saeculum, quicumque in eo erant, quia nondum obierant. Et mors et infernus, inquit, reddiderunt mortuos, quos in se habebant. Mare exhibuit, quia, sicut inventi sunt, 30

<sup>17)</sup> Col. 3, 3. 18) Mt. 8, 22. 21) Rom. 8, 10.

<sup>14</sup> iis v

adfuerunt; mors vero et infernus reddiderunt, quoniam vitae, de qua iam exierant, revocarunt. Nec frustra fortasse non satis fuit ut diceret mors aut infernus, sed utrumque dictum est: mors propter bonos, qui tantum-5 modo mortem perpeti potuerunt, non et infernum; infernus autem propter malos, qui etiam poenas apud inferos pendunt. Si enim non absurde credi videtur antiquos etiam sanctos, qui venturi Christi tenuerunt fidem, locis quidem a tormentis impiorum remotissimis, sed apud in-10 feros fuisse, donec eos inde Christi sanguis et ad ea loca descensus erueret, profecto deinceps boni fideles effuso illo pretio iam redempti prorsus inferos nesciunt, donec etiam receptis corporibus bona recipiant, quae merentur. Cum autem dixisset: Et iudicati sunt singuli secundum 15 facta sua, breviter subiecit, quem ad modum fuerint iudicati: Et mors et infernus, inquit, missi sunt in stagnum ignis, his nominibus significans diabolum, quoniam mortis est auctor et infernarum poenarum, universamque simul daemonum societatem. Hoc est enim quod supra evidentus praeoccupando iam dixerat: Et diabolus, qui seducebat eos, missus est in stagnum ignis et sulphuris. Quod vero ibi obscurius adiunxerat dicens: Quo et bestia et pseudopropheta, hic apertius: Et qui non sunt, inquit, vero ibi obscurius adiunxerat dicens: Quo et bestia et pseudopropheta, hic apertius: Et qui non sunt, inquit, inventi in libro vitae scripti, missi sunt in stagnum ignis.

25 Non Deum liber iste commemorat, ne oblivione fallatur; sed praedestinationem significat eorum, quibus aeterna dabitur vita. Neque enim nescit eos Deus et in hoc libro legitur, ut sciat; sed potius ipsa eius praescientia de illis, quae falli non potest, liber est vitae, in quo sunt so scripti, id est ante praecogniti.

24) Apoc. 20, 14 sq.

<sup>21</sup> sulpuris  $R \parallel$  28 legitur RA (ab angelis Deo servientibus); legit v

### CAPUT XVI.

De caelo novo et terra nova.

Finito autem iudicio, quo praenuntiavit iudicandos malos, restat ut etiam de bonis dicat. Iam enim explicavit quod breviter a Domino dictum est: Sic ibunt isti 5 in supplicium aeternum; sequitur ut explicet, quod etiam ibi conectitur: Iusti autem in vitam aeternam. Et vidi, inquit, caelum novum et terram novam. Nam primum caelum et terra recesserunt, et mare iam non est. Isto fiet ordine, quod superius praeoccupando iam dixit, vi- 10 disse se super thronum sedentem, cuius a facie fugit caelum et terra. Iudicatis quippe his, qui scripti non sunt in libro vitae, et in aeternum ignem missis (qui ignis cuius modi et in qua mundi vel rerum parte futurus sit, hominem scire arbitror neminem, nisi forte cui 15 Spiritus divinus ostendit), tunc figura huius mundi mundanorum ignium conflagratione praeteribit, sicut factum est mundanarum aquarum inundatione diluvium. Illa itaque, ut dixi, conflagratione mundana elementorum corruptibilium qualitates, quae corporibus nostris corruptibilium qualitates, quae corporibus interibunt, atque ipsa substantia eas qualitates habebit, quae corporibus inmortalibus mirabili mutatione conveniant; ut scilicet mundus in melius innovatus apte adcommodetur hominibus etiam carne in melius innovatis. Quod autem ait: 25 Et mare iam non est: utrum maximo illo ardore siccaelum et terra recesserunt, et mare iam non est. Isto Et mare iam non est: utrum maximo illo ardore siccetur an et ipsum vertatur in melius, non facile dixerim. Caelum quippe novum et terram novam futuram legimus, de mari autem novo aliquid me uspiam legisse non recolo; nisi quod in hoc eodem libro reperitur: *Tamquam* 30

7) Mt. 25, 46. 9) Apoc. 21, 1.

<sup>5</sup> sic mss (l. 21 c. 1); om.  $v \parallel 9$  et terra mss; et prima terra v

mare vitreum simile crystallo. Sed tunc non de isto fine saeculi loquebatur, nec proprie dixisse videtur mare, sed tamquam mare. Quamvis et nunc, sicut amat prophetica locutio propriis verbis translata miscere ac sic quodam modo velare quod dicitur, potuit de illo mari dicere: Et mare iam non est, de quo supra dixerat: Et exhibuit mortuos mare, qui in eo erant. Iam enim tunc non erit hoc saeculum vita mortalium turbulentum et procellosum, quod maris nomine figuravit.

10

#### CAPUT XVII.

De ecclesiae glorificatione sine fine post finem.

Et civitatem, inquit, magnam Hierusalem novam vidi descendentem de caelo a Deo, aptatam, quasi novam nuptam ornatam marito suo. Et audivi vocem magnam 15 de throno dicentem: Ecce tabernaculum Dei cum hominibus, et habitabit cum eis, et erunt ipsi populus eius, et ipse Deus erit cum eis. Et absterget omnem lacrimam ab oculis eorum; et mors iam non erit neque luctus neque clamor, sed nec dolor ullus, quia priora 20 abierunt. Et dixit sedens in throno: Ecce nova facio omnia. De caelo descendere ista civitas dicitur, quoniam caelestis est gratia, qua Deus eam fecit. Propter quod ei dicit etiam per Esaiam: Ego sum Dominus faciens te. Et de caelo quidem ab initio sui descendit, ex quo per 25 huius saeculi tempus gratia Dei desuper veniente per lavacrum regenerationis in Spiritu sancto misso de caelo subinde cives eius adcrescunt. Sed per iudicium Dei, quod erit novissimum per eius filium Iesum Christum, tanta eius et tam nova de Dei munere claritas apparebit, 80 ut nulla remaneant vestigia vetustatis; quando quidem et

<sup>1)</sup> Apoc. 4, 6; 15, 2. 21) Apoc. 21, 2 sqq. 23) Esai. 45, 8.

<sup>17</sup> et p. 445, 5 absterget RA ut Sinait.; absterget Deas v

corpora ad incorruptionem atque inmortalitatem novam ex vetere corruptione ac mortalitate transibunt. Nam hoc de isto tempore accipere, quo regnat cum rege suo mille annis, inpudentiae nimiae mihi videtur, cum apertissime dicat: Absterget omnem lacrimam ab oculis eorum; et 5 mors iam non erit neque luctus neque clamor, sed nec dolor ullus. Quis vero tam sit absurdus et obstinatissima dolor ullus. Quis vero tam sit absurdus et obstinatissima contentione vesanus, qui audeat adfirmare in huius mortalitatis aerumnis, non dico populum sanctum, sed unumquemque sanctorum, qui hanc vel ducat vel ducturus sit 10 vel duxerit vitam, nullas habentem lacrimas et dolores; cum potius quanto est quisque sanctior et desiderii sancti plenior, tanto sit eius in orando fletus uberior? An non est vox civis supernae Hierusalem: Factae sunt mihi lacrimae meae panis die ac nocte, et: Lavabo per 15 singulas noctes lectum meum, in lacrimis meis stratum meum rigabo, et: Gemitus meus non est absconditus a te et: Dolor meus renovatus est? Aut vero non eius filii te, et: Dolor meus renovatus est? Aut vero non eius filii sunt, qui ingemescunt gravati, in quo nolunt expoliari, sed supervestiri, ut absorbeatur mortale hoc a vita? Nonne 20 ipsi sunt, qui primitias habentes Spiritus in semet ipsis ingemescunt, adoptionem expectantes, redemptionem corporis sui? An ipse apostolus Paulus non erat supernus Hierosolymitanus, and non multo magis hoc erat, quando pro Israelitis carnalibus fratribus suis tristitia illi erat 25 magna et continuus dolor cordi eius? Quando autem mors non erit in ista civitate, nisi quando dicetur: Ubi est, mors, contentio tua? Ubi est, mors, aculeus tuus? Aculeus autem mortis est peccatum. Quod tunc utique non erit, quando dicetur: Ubi est? Nunc vero non qui- 30

<sup>15)</sup> Ps. 41, 4. 17) Ib. 6, 7. 18) Ib. 37, 10. 18) Ib. 38, 3. 20) 2. Cor. 5, 4. 23) Rom. 8, 23. 26) Rom. 9, 2. 29) 1. Cor. 15, 55 sq.

<sup>7</sup> et] aut  $A \parallel$  19 gemescunt  $R \parallel$  spoliari  $R \parallel$  20 hoc R wt Tertull.; om. Av (7, 11)

libet infirmus civis illius civitatis, sed idem ipse Iohannes in epistula sua clamat: Si dixerimus, quia peccatum non habemus, nos ipsos seducimus, et veritas in nobis non est. Et in hoc quidem libro, cuius nomen est apocalypsis, obscure multa dicuntur, ut mentem legentis exerceant, et pauca in eo sunt, ex quorum manifestatione indagentur cetera cum labore; maxime quia sic eadem multis modis repetit, ut alia atque alia dicere videatur, cum aliter atque aliter haec ipsa dicere vestigetur. Verum 10 in his verbis, ubi ait: Absterget omnem lacrimam ab oculis eorum, et mors iam non erit neque luctus neque clamor, sed nec dolor ullus, tanta luce dicta sunt de saeculo futuro et inmortalitate atque aeternitate sanctorum (tunc enim solum atque ibi solum ista non erunt), ut 15 nulla debeamus in litteris sacris quaerere vel legere manifesta, si haec putaverimus obscura.

## CAPUT XVIII.

Quid apostolus Petrus de novissimo Dei iudicio praedicarit.

Nunc iam videamus, quid etiam apostolus Petrus de hoc iudicio scripserit: Venient, inquit, in novissimo dierum inlusione inludentes, secundum proprias concupiscentias suas euntes et dicentes: Ubi est promissum praesentiae ipsius? Ex quo enim patres dormierunt, sic omnia perseverant ab initio creaturae. Latet enim illos hoc volentes, quia caeli erant olim et terra de aqua, et per aquam constituta Dei verbo, per quae, qui tunc erat mundus, aqua inundatus deperiit. Qui autem nunc sunt caeli et terra, eodem verbo repositi sunt, igni reservandi

4) 1. Io. 1, 8.

<sup>1</sup> infirmus RParr. plerr. (309, 30; 336, 27; 425, 9); infimus  $Av \parallel 3$  decipimus  $A \parallel 10$  Absterget Dens v (444, 17)

in diem iudicii et perditionis hominum impiorum. Hoc unum vero non lateat vos, carissimi, quia unus dies apud Dominum sicut mille anni et mille anni sicut dies unus. Non tardat Dominus promissum, sicut quidam tarditatem Non tardat Dominus promissum, sicui quiuum iuruituiem existimant; sed patienter fert propter vos, nolens aliquem 5 perire, sed omnes in paenitentiam converti. Veniet autem dies Domini ut fur, in quo caeli magno impetu transcurrent, elementa autem ardentia resolventur et terra et quae in ipsa sunt opera exurentur. His ergo omnibus pereuntibus quales oportet esse vos in sanctis 10 conversationibus expectantes et properantes ad praesen-tiam diei Domini, per quam caeli ardentes solventur et elementa ignis ardore decoquentur? Novos vero caelos et terram novam secundum promissa ipsius expectamus, in quibus iustitia inhabitat. Nihil hic dixit de resur- 15 in quibus iustitia inhabitat. Nihil hic dixit de resur- 15 rectione mortuorum, sed sane de perditione mundi huius satis. Ubi etiam commemorans factum ante diluvium videtur admonuisse quodam modo, quatenus in fine huius saeculi mundum istum periturum esse credamus. Nam et illo tempore perisse dixit, qui tunc erat, mundum; 20 nec solum orbem terrae, verum etiam caelos, quos utique istos aerios intellegimus, quorum locum ac spatium tunc aqua crescendo superaverat. Ergo totus aut paene totus aer iste ventosus (quod caelum vel potius caelos vocat, sed utique istos imos, non illos supremos, ubi sol 25 et luna et sidera constituta sunt) conversus fuerat in umidam qualitatem atque hoc modo cum terra perierat, cuius terrae utique prior facies fuerat deleta diluvio. Qui autem nunc sunt, inquit, caeli et terra, eodem verbo repositi sunt, igni reservandi in diem iudicii et perditionis 30 hominum impiorum. Proinde qui caeli et quae terra, id est, qui mundus pro eo mundo, qui diluvio periit, ex eadem aqua repositus est, ipse igni novissimo reservatur in diem iudicii et perditionis hominum impiorum. Nam et hominum propter magnam quandam commutationem non 35

<sup>15) 2.</sup> Petr. 3, 3 sqq.

15

dubitat dicere perditionem futuram, cum tamen eorum quamvis in aeternis poenis sit mansura natura. Quaerat forsitan aliquis, si post factum iudicium iste mundus ardebit, antequam pro illo caelum novum et terra nova reponatur, eo ipso tempore conflagrationis eius ubi erunt sancti, cum eos habentes corpora in aliquo corporali loco esse necesse sit. Possumus respondere futuros eos esse in superioribus partibus, quo ita non ascendet flamma illius incendii, quem ad modum nec unda diluvii. Talia quippe illis inerunt corpora, ut illic sint, ubi esse voluerint. Sed nec ignem conflagrationis illius pertimescent inmortales atque incorruptibiles facti, si virorum trium corruptibilia corpora atque mortalia in camino ardenti inlaesa vivere potuerunt.

## CAPUT XIX.

Quid apostolus Paulus Thessalonicensibus scripserit de manifestatione Antichristi, cuius tempus dies Domini subsequetur.

Multas evangelicas apostolicasque sententias de divino 20 isto iudicio novissimo video mihi esse praetereundas, ne hoc volumen in nimiam longitudinem provolvatur; sed nullo modo est praetereundus apostolus Paulus, qui scribens ad Thessalonicenses: Rogamus, inquit, vos, fratres, per adventum Domini nostri Iesu Christi et nostrae con-25 gregationis in ipsum, ut non cito moveamini mente neque terreamini neque per spiritum neque per verbum neque per epistulam tamquam per nos, quasi instet dies Domini, ne quis vos seducat ullo modo; quoniam nisi venerit refuga primum et revelatus fuerit homo peccati, filius in-

14) Dan. 3, 25.

<sup>7</sup> sit] est  $R^1 \parallel 12$  si mss; sicut  $v \parallel 27$  per nos  $R^1A$  sec. Graec.; per nos missam v

teritus, qui adversatur et superextollitur supra omne, quod dicitur Deus aut quod colitur, ita ut in templo sedeat, ostentans se tamquam sit Deus. Non retinetis in memoria, quod adhuc cum essem apud vos haec dicebantur vobis? et nunc quid detineat scitis, ut revele-5 tur in suo tempore. Iam enim mysterium iniquitatis operatur. Tantum qui modo tenet teneat, donec de medio fiat; et tunc revelabitur iniquus, quem Dominus Iesus interficiet spiritu oris sui, et evacuabit inluminatione praesentiae suae eum, cuius est praesentia secundum 10 operationem satanae, in omni virtute et signis et prodigiis mendacii et in omni seductione iniquitatis his, qui pereunt, pro eo, quod dilectionem veritatis non receperunt, ut salvi fierent. Et ideo mittet illis Deus operationem erroris, ut credant mendacio et iudicentur 15 omnes, qui non crediderunt veritati, sed consenserunt iniquitati.

Nulli dubium est eum de Antichristo ista dixisse, diemque iudicii (hunc enim appellat diem Domini) non esse venturum, nisi ille prior venerit, quem refugam vo-20 cat, utique a Domino Deo. Quod si de omnibus impiis merito dici potest, quanto magis de isto! Sed in quo templo Dei sit sessurus, incertum est; utrum in illa ruina templi, quod a Salomone rege constructum est, an vero in ecclesia. Non enim templum alicuius idoli aut dae-25 monis templum Dei apostolus diceret. Unde nonnulli non ipsum principem, sed universum quodam modo corpus eius, id est ad eum pertinentem hominum multitudinem, simul cum ipso suo principe hoc loco intellegi Antichristum volunt; rectiusque putant etiam Latine dici, sic-30 ut in Graeco est, non in templo Dei, sed in templum Dei sedeat, tamquam ipse sit templum Dei, quod est ecclesia; sicut dicimus: "Sedet in amicum", id est velut

17) 2. Thess. 2, 1 sqq.

<sup>4</sup> dicebantur RA Clarom.; dicebam v

amicus, vel si quid aliud isto locutionis genere dici solet. Quod autem ait: Et nunc quid detineat scitts, id est, quid sit in mora, quae causa sit dilationis eius, ut reveletur in suo tempore, scitis: quoniam scire illos dixit, 5 aperte hoc dicere noluit. Et ideo nos, qui nescimus quod illi sciebant, pervenire cum labore ad id, quod sens sit apostolus, cupimus nec valemus; praesertim quia et illa, quae addidit, hunc sensum faciunt obscuriorem. Nam quid est: Iam enim mysterium iniquitatis operatur.

10 Tantum qui modo tenet teneat, donec de medio fiat; et tunc revelabitur iniquus? Ego prorsus quid dixerit me fateor ignorare. Suspiciones tamen hominum, quas vel audire vel legere potui, non tacebo.

Quidam putant hoc de imperio dictum fuisse Romano, 15 et propterea Paulum apostolum non id aperte scribere voluisse, ne calumniam videlicet incurreret, quod Romano imperio male optaverit, cum speraretur aeternum; ut hoc quod dixit: Iam enim mysterium iniquitatis operatur, Neronem voluerit intellegi, cuius iam facta velut Anti-20 christi videbantur. Unde nonnulli ipsum resurrecturum et futurum Antichristum suspicantur; alii vero nec occisum putant, sed subtractum potius, ut putaretur occisus, et vivum occultari in vigore ipsius aetatis, in qua fuit, cum crederetur extinctus, donec suo tempore reveletur 25 et restituatur in regnum. Sed multum mihi mira est haec opinantium tanta praesumptio. Illud tamen, quod ait apostolus: Tantum qui modo tenet teneat, donec de medio fiat, non absurde de ipso Romano imperio creditur dictum, tamquam dictum sit: "Tantum qui modo imperat imperet, donec de medio fiat", id est de medio tollatur. Et tunc revelabitur iniquus, quem significari Antichristum nullus ambigit. Alii vero et quod ait: Quid detineat scitis et mysterium operari iniquitatis non putant dictum nisi de malis et fictis, qui sunt in ecclesia, donec personanti ad tantum numerum, qui Antichristo magnum populum faciat; et hoc esse mysterium iniquitatis, quia

videtur occultum; hortari autem apostolum fideles, ut in fide quam tenent tenaciter perseverent, dicendo: Tantum qui modo tenet teneat, donec de medio fiat, hoc est, donec exeat de medio ecclesiae mysterium iniquitatis, quod nunc occultum est. Ad ipsum enim mysterium pertinere 5 arbitrantur, quod ait in epistula sua Iohannes evangelista: Pueri, novissima hora est; et sicut audistis, quod Antichristus sit venturus, nunc autem Antichristi multi facti sunt; unde cognoscimus quod novissima sit hora. Ex nobis exierunt; sed non erant ex nobis. Quod si fuis- 10 sent ex nobis, permansissent utique nobiscum. Sicut ergo ante finem in hac hora, inquiunt, quam Iohannes novissimam dicit, exierunt multi haeretici de medio ecclesiae, quos multos dicit Antichristos: ita omnes tunc inde exibunt, qui non ad Christum, sed ad illum novissimum 15 Antichristum pertinebunt, et tunc revelabitur.

Alius ergo sic, alius autem sic apostoli obscura verba coniectat; quod tamen eum dixisse non dubium est: non veniet ad vivos et mortuos iudicandos Christus, nisi prius venerit ad seducendos in anima mortuos adversarius eius 20

Alius ergo sic, alius autem sic apostoli obscura verba coniectat; quod tamen eum dixisse non dubium est: non veniet ad vivos et mortuos iudicandos Christus, nisi prius venerit ad seducendos in anima mortuos adversarius eius 20 Antichristus; quamvis ad occultum iam iudicium Dei pertineat, quod ab illo seducentur. Praesentia quippe eius erit, sicut dictum est, secundum operationem satanae in omni virtute et signis et prodigiis mendacii et in omni seductione iniquitatis his, qui pereunt. Tunc enim sol-25 vetur satanas et per illum Antichristum in omni sua virtute mirabiliter quidem, sed mendaciter operabitur. Quae solet ambigi utrum propterea dicta sint signa et prodigia mendacii, quoniam mortales sensus per phantasmata decepturus est, ut quod non facit facere videatur, an quia 30 illa ipsa, etiamsi erunt vera prodigia, ad mendacium pertrahent credituros non ea potuisse nisi divinitus fieri, virtutem diaboli nescientes; maxime quando tantam, quan-

11) 1. Io. 2, 18 sq.

<sup>18</sup> coniectat R; coniectant Av

tam numquam habuit, acceperit potestatem. Non enim quando de caelo ignis cecidit et tantam familiam cum tantis gregibus pecorum sancti Iob uno impetu absumpsit et turbo inruens et domum deiciens filios eius occidit, 5 phantasmata fuerunt; quae tamen fuerunt opera satanae, cui Deus dederat hanc potestatem. Propter quid horum cui Deus dederat hanc potestatem. Propter quid horum ergo dicta sint prodigia et signa mendacii, tunc potius apparebit. Sed propter quodlibet horum dictum sit, seducentur eis signis atque prodigiis, qui seduci merebuntur, pro eo quod dilectionem, inquit, veritatis non receperunt, ut salvi fierent. Nec dubitavit apostolus addere ac dicere: Ideo mittet illis Deus operationem erroris ut credant mendacio. Deus enim mittet, quia Deus diabolum facere ista permittet, iusto ipse iudicio, quamvis faciat ille iniquo malignoque consilio. Ut iudicentur, inquit, omnes, qui non crediderunt veritati, sed consenserunt iniquitati. Proinde judicati seducentur et seducti judicabuntur. Sed Proinde iudicati seducentur et seducti iudicabuntur. Sed iudicati seducentur illis iudiciis Dei occulte iustis, iuste occultis, quibus ab initio peccati rationalis creaturae num20 quam iudicare cessavit; seducti autem iudicabuntur novissimo manifestoque iudicio per Christum Iesum, iustissime iudicaturum, iniustissime iudicatum.

# CAPUT XX.

Quid idem apostolus in prima ad eosdem epistula de resurrectione mortuorum docuerit.

Sed hic apostolus tacuit de resurrectione mortuorum; ad eosdem autem scribens in epistula prima: Nolumus, inquit, ignorare vos, fratres, de dormientibus, ut
non contristemini, sicut et ceteri, qui spem non habent.
80 Nam si credimus, quod Iesus mortuus est et resurrexit:
ita et Deus eos, qui dormierunt per Iesum, adducet cum
illo. Hoc enim vobis dicimus in verbo Domini, quia nos
viventes, qui reliqui sumus in adventum Domini, non

<sup>31</sup> cum eo v

praeveniemus eos, qui ante dormierunt; quoniam ipse Dominus in iussu et in voce archangeli et in tuba Dei descendet de caelo, et mortui in Christo resurgent primo; deinde nos viventes, qui reliqui sumus, simul cum illis rapiemur in nubibus in obviam Christo in aera, et 5 ita semper cum Domino erimus. Haec verba apostolica resurrectionem mortuorum futuram, quando veniet Christus, utique ad vivos et mortuos iudicandos, praeclarissime ostendunt.

sime ostendunt.

Sed quaeri solet, utrum illi, quos hic viventes in-10 venturus est Christus, quorum personam in se atque illos, qui tunc secum vivebant, transfigurabat apostolus, numquam omnino morituri sint, an ipso temporis puncto, quo cum resurgentibus rapientur in nubibus in obviam Christo in aera, ad inmortalitatem per mortem mira ce-15 leritate transibunt. Neque enim dicendum est fieri non posse, ut, dum per aera in sublime portantur, in illo spatio et moriantur et revivescant. Quod enim ait: Et ita semper cum Domino erimus, non sic accipiendum est, tamquam in aere nos dixerit semper cum Domino esse 20 mansuros; quia nec ipse utique ibi manebit, quia veniens transiturus est; venienti quippe ibitur obviam, non manenti; sed ita cum Domino erimus, id est, sic erimus habentes corpora sempiterna, ubicumque cum illo fuerimus. Ad hunc autem sensum, quo existimemus etiam 25 illos, quos hic vivos inventurus est Dominus, in ipso parvo spatio et passuros mortem et accepturos inmortalitatem, ipse apostolus nos videtur urgere, ubi dicit: In Christo omnes vivificabuntur; cum alio loco de ipsa loquens resurrectione corporum dicat: Tu quod seminas, non vivi-30 ficatur, nisi moriatur. Quo modo igitur, quos viventes

6) 1. Thess. 4, 13 sqq. 29) 1. Cor. 15, 22. 31) Ib. 36.

6) 1. Thess. 4, 13 sqq. 29) 1. Cor. 15, 22. 31) Ib. 36.

<sup>3</sup> primo RAv; primi Parr. (?)  $\parallel$  6 semper om.  $A\parallel$  7 Dominus Christus  $v\parallel$  31 et p. 454, 3 nisi prius moriatur A wt A-miat., itemque 454, 27

hic Christus inveniet, per inmortalitatem in illo vivificabuntur, etsi non moriantur, cum videamus propter hoc esse dictum: Tu quod seminas, non vivificatur, nisi moriatur? Aut si recte non dicimus seminari nisi ea corpora 5 hominum, quae moriendo quoquo modo revertuntur in terram (sicut sese habet etiam illa in transgressorem patrem generis humani divinitus prolata sententia: Terra es, et in terram ibis): fatendum est istos, quos nondum de corporibus egressos cum veniet Christus inveniet, et 10 istis verbis apostoli et illis de genesi non teneri; quoniam sursum in nubibus rapti non utique seminantur, quia nec eunt in terram nec redeunt, sive nullam prorsus experiantur mortem sive paululum in aere moriantur.

Sed aliud rursus occurrit, quod idem dixit aposto-15 lus, cum de resurrectione corporum ad Corinthios loqueretur: Omnes resurgemus, vel sicut alii codices habent: Omnes dormiemus. Cum ergo nec resurrectio fleri, nisi mors praecesserit, possit, nec dormitionem possimus illo loco intellegere nisi mortem: quo modo omnes vel dorventurus est Christus, nec dormient nec resurgent? Si ergo sanctos, qui reperientur Christo veniente viventes eique in obviam rapientur, crediderimus in eodem raptu de mortalibus corporibus exituros et ad eadem mox in-26 mortalia redituros, nullas in verbis apostoli patiemur angustias, sive ubi dicit: Tu quod seminas, non vivificatur, nisi moriatur, sive ubi dicit: Omnes resurgemus aut: Omnes dormiemus; quia nec illi per inmortalitatem vivificabuntur, nisi, quamlibet paululum, tamen ante morian-80 tur, ac per hoc et a resurrectione non erunt alieni, quam dormitione praecedunt, quamvis brevissima, non tamen nulla. Cur autem nobis incredibile videatur illam multi-

<sup>8)</sup> Gen. 3, 19. 16) 1. Cor. 15, 51.

<sup>15</sup> mortuorum A | 31 ut editur mss; dormitio praecedit v

tudinem corporum in aere quodam modo seminari atque ibi protinus inmortaliter atque incorruptibiliter revivescere, cum credamus, quod idem ipse apostolus apertissime dicit, in ictu oculi futuram resurrectionem et in membra sine fine victura tanta facilitate tamque inaestimabili velo- 5 citate rediturum antiquissimorum cadaverum pulverem?

Nec ab illa sententia, qua homini dictum est: Terra es et in terram ibis, futuros illos sanctos arbitremur inet in terram ibis, futuros illos sanctos arbitremur inmunes, si eorum morientium in terram non recident corpora, sed, sicut in ipso raptu morientur, ita et resurgent, 10 dum ferentur in aera. In terram quippe ibis est "in hoc ibis amissa vita, quod eras antequam sumeres vitam"; id est, hoc eris exanimatus, quod eras antequam esses animatus (terrae quippe insufflavit Deus in faciem flatum vitae, cum factus est homo in animam vivam); tamquam 15 diceretur: "Terra es animata, quod non eras; terra eris exanimis, sicut eras"; quod sunt et antequam putrescant omnia corpora mortuorum; quod erunt et illa, si morientur, ubicumque moriantur, cum vita carebunt, quam continuo receptura sunt. Sic ergo ibunt in terram, quia ex 20 vivis hominibus terra erunt, quem ad modum it in cinerem, quod fit cinis; it in vetustatem, quod fit vetus; it in testam, quod ex luto fit testa; et alia sescenta sic loquimur. Quo modo autem sit futurum, quod nunc pro nostrae ratiunculae viribus utcumque conicimus, tunc erit 25 potius, ut nosse possimus. Resurrectionem quippe mortuorum futuram et in carne, quando Christus venturus est vivos iudicaturus et mortuos, oportet, si Christiani esse volumus, ut credamus; sed non ideo de hac re inanis est fides nostra, si, quem ad modum futura sit, per-30 fecte conprehendere non valemus.

Verum iam, sicut supra promisimus, de hoc indicio

Verum iam, sicut supra promisimus, de hoc indicio

4) 1. Cor. 15, 52.

<sup>27</sup> et mss; esse v | 32 supra om. R

Dei novissimo etiam prophetici veteres libri quid praenuntiaverint, quantum satis esse videbitur, debemus ostendere; quae, sicut arbitror, non tanta mora necesse erit tractari et exponi, si istis, quae praemisimus, lector cura-5 verit adiuvari.

### CAPUT XXI.

Quid Esaias propheta de mortuorum resurrectione et de retributione iudicii sit locutus.

Propheta Esaias: Resurgent, inquit, mortui et resur-10 gent qui erant in sepulcris, et la etabuntur omnes qui sunt in terra; ros enim, qui abs te est, sanitas illis est; terra vero impiorum cadet. Totum illud superius ad resurrectionem pertinet beatorum. Quod autem ait: Terra vero impiorum cadet, bene intellegitur dictum: "Corpora 15 vero impiorum ruina damnationis excipiet." Iam porro si de bonorum resurrectione quod dictum est diligentius et distinctius velimus intueri, ad primam reserendum est quod dictum est: Resurgent mortui; ad secundam vero quod sequitur: Et resurgent qui erant in sepulcris. Iam 20 si et illos inquiramus sanctos, quos hic vivos inventurus est Dominus, eis congrue deputabitur quod adiunxit: Et laetabuntur omnes qui sunt in terra; ros enim, qui abs te est, sanitas illis est. Sanitatem loco isto inmortalitatem rectissime accipimus; ea namque est plenissima sani-25 tas, quae non reficitur alimentis tamquam cotidianis medi-camentis. Item de iudicii die spem prius dans bonis, deinde terrens malos idem propheta sic loquitur: *Haec* dicit Dominus: Ecce ego declino in eos ut flumen pacis et ut torrens inundans gloriam gentium. Filii eorum 30 super umeros portabuntur et super genua consolabuntur. Quem ad modum si quem mater consoletur, ita ego vos

12) Esai. 26, 19.

<sup>10</sup> erunt  $A \parallel 15$  Iam om.  $\mathbb{R}^1 \parallel 19$  erunt  $\mathbb{A}$ 

consolabor; et in Hierusalem consolabimini, et videbitis, et gaudebit cor vestrum et ossa vestra ut herba exorientur. Et cognoscetur manus Domini colentibus eum, et comminabitur contumacibus. Ecce enim Dominus ut ignis veniet, et ut tempestas currus eius, reddere in in- 5 dignatione vindictam et vastationem in flamma ignis. In igne enim Domini iudicabitur omnis terra et in gladio eius omnis caro; multi vulnerati erunt a Domino. In bonorum promissione flumen pacis profecto abundantiam pacis illius debemus accipere, qua maior esse non possit. 10 Hac utique in fine rigabimur; de qua in praecedenti libro abundanter locuti sumus. Hoc flumen se in eos declinare abundanter locuti sumus. Hoc flumen se in eos declinare dicit, quibus tantam beatitudinem pollicetur, ut intellegamus in illius felicitatis regione, quae in caelis est, hoc flumine omnia satiari; sed quia et terrenis corporibus 15 pax incorruptionis atque inmortalitatis inde influet, ideo declinare se dicit hoc flumen, ut de supernis quodam modo etiam inferiora perfundat et homines aequales angelis reddat. Hierusalem quoque, non illam quae servit cum filiis suis, sed liberam matrem nostram intellegamus 20 secundum apostolum aeternam in caelis. Ibi post labores aerumnarum curarumque mortalium consolabimur, tamquam parvuli eius in umeris genibusque portati. Rudes enim nos et novos blandissimis adiutoriis insolita nobis beatitudo illa suscipiet. Ibi videbimus, et gaudebit cor 25 nostrum. Nec expressit quid videbimus; sed quid nisi Deum? ut impleatur in nobis promissum evangelicum: Beati mundo corde, quoniam ipsi Deum videbunt, et omnia illa, quae nunc non videmus, credentes autem pro modulo capacitatis humanae longe minus quam sunt atque 30 incomparabiliter cogitamus. Et videbitis, inquit, et gaudebit cor vestrum. Hic creditis, ibi videbitis.

Sed quoniam dixit: Et gaudebit cor vestrum, ne

<sup>8)</sup> Esai. 66, 12 sqq. 21) Gal. 4, 26. 28) Mt. 5, 8.

<sup>28</sup> mundo cordes RA (l. 22 c. 29)

putaremus illa bona Hierusalem ad nostrum tantummodo spiritum pertinere: Et ossa, inquit, vestra ut herba exorientur; ubi resurrectionem corporum strinxit, velut quod non dixerat reddens; neque enim cum viderimus fiet, sed 5 cum fuerit facta videbimus. Nam et de caelo novo ac terra nova iam supra dixerat, dum ea, quae sanctis promittuntur in fine, saepe ac multiformiter diceret. Erit, inquit, caelum novum et terra nova, et non erunt memores priorum, nec ascendet in cor ipsorum, sed laetitiam 10 et exultationem invenient in ea. Ecce ego faciam Hierusalem exultationem et populum meum laetitiam; et exultabo in Hierusalem et laetabor in populo meo; et ultra non audietur in illa vox fletus, et cetera, quae quidam ad illos carnales mille annos referre conantur. 15 Locutiones enim tropicae propriis prophetico more miscentur, ut ad intellectum spiritalem intentio sobria cum quodam utili ac salubri labore perveniat; pigritia vero carnalis vel ineruditae atque inexercitatae tarditas mentis contenta litterae superficie nihil putat interius requiren-20 dum. Haec de propheticis verbis, quae ante istum locum scripta sunt, satis dixerim. In hoc autem loco, unde ad illa digressi sumus, cum dixisset: Et ossa vestra ut herba exorientur, ut resurrectionem carnis quidem, sed tamen bonorum se nunc commemorare monstraret, adiunxit: Et 25 cognoscetur manus Domini colentibus eum. Quid est hoc nisi manus distinguentis cultores suos a contemptoribus suis? De quibus sequentia contexens: Et comminabitur, inquit, contumacibus, sive, ut ait alius interpres, incredulis. Nec tunc comminabitur, sed quae nunc disocuntur minaciter, tunc efficaciter implebuntur. Ecce enim Dominus, inquit, ut ignis veniet et ut tempestas currus eius, reddere in indignatione vindictam et vastationem

<sup>13)</sup> Esai. 65, 17 sqq.

<sup>9</sup> ascendet mss (l. 22 c. 3 in.; Graece: ἐπέλθη); ascendent v

in flamma ignis. In igne enim Domini iudicabitur omnis terra et in gladio eius omnis caro; multi vulnerati erunt a Domino. Sive igne sive tempestate sive gladio poenam iudicii significat; quando quidem ipsum Dominum quasi ignem dicit esse venturum, eis profecto quibus poenalis 5 erit eius adventus. Currus vero eius (nam pluraliter dicti sunt) angelica ministeria non inconvenienter accipimus. Quod autem ait omnem terram et omnem carnem in eius igne et gladio iudicari, non etiam hic spiritales intellegamus et sanctos, sed terrenos atque carnales, de 10 qualibus dictum est: Qui terrena sapiunt, et: Sapere secundum carnem mors est; et quales omnino caro appellantur a Domino, ubi dicit: Non permanebit spiritus meus in hominibus istis, quoniam caro sunt. Quod vero hic positum est: Multi vùlnerati erunt a Domino, isto siet 15 vulnere mors secunda. Potest quidem et ignis et gladius et vulnus accipi in bono. Nam et ignem Dominus velle et vulnus accipi in bono. Nam et ignem Dominus velle se dixit mittere in mundum, et visae sunt illis linguae divisae velut ignis, quando venit Spiritus sanctus; et:

Non veni, inquit idem Dominus, pacem mittere in ter- 20 ram, sed gladium, et sermonem Dei dicit scriptura gladium bis acutum propter aciem geminam testamentorum duorum, et in cantico canticorum caritate se dicit sancta ecclesia vulneratam, velut amoris impetu sagittatam. Sed hic cum legimus vel audimus ultorem Dominum esse 26 venturum guam ad modum base intellegenda sint claventurum, quem ad modum haec intellegenda sint, clarum est.

Deinde breviter commemoratis eis, qui per hoc iudicium consumentur, sub figura ciborum in lege vetere vetitorum, a quibus se non abstinuerunt, peccatores im- 30

<sup>3)</sup> Esai. 66, 15 sq. 11) Phil. 3, 19. 12) Rom. 8, 6. 14) Gen. 6, 3. 18) Lc. 12, 49. 19) Act. 2, 3. 21) Mt. 10, 34. 22) Hebr. 4, 12. 24) Cant. 2, 5.

<sup>1</sup> iudicabuntur  $R^1 \parallel 9$  et gladio RA (progr. p. 10); et in gladio v

piosque significans recapitulat ab initio gratiam novi testamenti a primo Salvatoris adventu-usque ad ultimum indicium, de quo nunc agimus, perducens finiensque sermonem. Narrat namque Dominum dicere se venire, ut ocongreget omnes gentes, easque venturas et visuras eius gloriam. Omnes enim, sicut dicit apostolus, peccaverust et egent gloria Dei. Et relicturum se dicit super eos signa, quae utique mirantes credant in eum; et emissurum ex illis salvatos in gentes diversas et longinquas insulas, quae non audierunt nomen eius neque viderunt eius gloriam; et adnuntiaturos gloriam eius in gentibus et adducturos fratres istorum, quibus loquebatur, id est in fide sub Deo Patre fratres Israelitarum electorum; adducturos autem ex omnibus gentibus munus Domino in iumentis et vehiculis (quae iumenta et vehicula bene intelleguntur adiutoria esse divina per cuiusque generis ministeria Dei, vel angelica vel humana) in sanctam civitatem Hierusalem, quae nunc in sanctis fidelibus est diffusa per terras. Ubi enim divinitus adiuvantur, ibi credunt, et ubi credunt, ibi veniunt. Comparavit autem illes Dominus tamquam per similitudinem filiis Israel offerentibus ei suas hostias cum psalmis in domo eius, quod ubique iam facit ecclesia; et promisit ab ipsis se accepturum sibi sacerdotes et Levitas; quod nihilo minus fieri nunc videmus. Non enim ex genere carnis et sanguinis, sicut erat primum secundum ordinem Aaron; sed, sicut oportebat in testamento novo, ubi secundum ordinem Melchisedech summus sacerdos est Christus, pro cuiusque merito, quod in eum gratia divina contulerit, so sacerdotes et Levitas eligi nunc videmus; qui non isto nomine, quod saepe adsequuntur indigni, sed ea, quae non est bonis malisque communis, sanctitate pensandi sunt.

<sup>7)</sup> Rom. 3, 23. 18) Esai. 66, 17 sqq. 28) Ps. 109, 4.

<sup>9</sup> longinquas  $R^1A$  (vol. I, 402, 29); in long.  $v \parallel 28$  melchisedec R itemque saepius

Haec cum de ista, quae nunc inpertitur ecclesiae, perspicua nobisque notissima Dei miseratione dixisset, promisit et fines, ad quos per ultimum iudicium facta bonorum malorumque discretione venietur, dicens per prophetam, vel de Domino dicens ipse propheta: Quo 5 modo enim caelum novum et terra nova manebit coram prophetam, vel de Domino dicens ipse propheta: Quo 5 modo enim caelum novum et terra nova manebit coram me, dicit Dominus, sic stabit semen vestrum et nomen vestrum, et erit mensis ex mense et sabbatum ex sabbato. Veniet omnis caro in conspectu meo adorare in Hierusalem, dixit Dominus; et egredientur et videbunt 10 membra hominum, qui praevaricati sunt in me. Vermis eorum non morietur, et ignis eorum non extinguetur, et erunt visui omni carni. Ad hoc iste propheta terminavit librum, ad quod terminabitur saeculum. Quidam sane non interpretati sunt: Membra hominum, sed cadavera 15 virorum, per cadavera significantes evidentem corporum poenam; quamvis cadaver nisi caro exanimis non soleat nuncupari, illa vero animata erunt corpora, alioquin nulla poterunt sentire tormenta; nisi forte, quia mortuorum erunt corpora, id est eorum, qui in secundam mortem 20 cadent, ideo non absurde etiam cadavera dici possunt. Unde est et illud, quod ab eodem propheta dictum iam supra posui: Terra vero impiorum cadet. Quis autem non videat a cadendo esse appellata cadavera? Virorum autem pro eo posuisse illos interpretes, quod est "hominum", manifestum est. Neque enim quisquam dicturus est praevaricatrices feminas in illo supplicio non futuras; sed ex potiore, praesertim de quo femina facta est, uterque sexus accipitur. Verum, quod ad rem maxime pertinet, cum et in bonis dicitur: Veniet omnis caro, quia 30 ex omni genere hominum populus iste constabit (non enim omnes homines ibi erunt, quando in poenis plures erunt), — sed, ut dicere coeperam, cum et in bonis caro

13) Esai. 66, 22 sqq.

<sup>7</sup> dicit R; dixit v | 23 posuit RA

5

et in malis membra vel cadavera nominantur: profecto post resurrectionem carnis, cuius fides his rerum vocabulis omnino firmatur, illud, quo boni et mali suis finibus dirimentur, futurum esse iudicium declaratur.

#### CAPUT XXII.

Qualis futura sit egressio sanctorum ad videndas poenas malorum.

Sed quo modo egredientur boni ad videndas poenas malorum? Numquid corporis motu beatas illas relicturi 10 sunt sedes et ad loca poenalia perrecturi, ut malorum tormenta conspiciant praesentia corporali? Absit; sed egredientur per scientiam. Hoc enim verbo significatum est eos qui cruciabuntur extra futuros. Propter quod et Dominus ea loca tenebras exteriores vocat, quibus contra in gaudium Domini tui; ne illuc mali putentur ingredi, ut sciantur, sed ad illos potius velut egredi scientia, qua eos cognituri sunt, boni, quia id quod extra est cognituri sunt. Qui enim erunt in poenis, quid agatur intus in gaudio Domini nescient; qui vero erunt in illo gaudio, quid agatur foris in illis tenebris exterioribus scient. Ideo dictum est: Egredientur, quia eos etiam quae foris ab eis erunt utique non latebunt. Si enim haec prophetae nondum facta nosse potuerunt per hoc, quod erat Deus, quantulumcumque erat, in eorum mortalium mentibus: quo modo inmortales sancti iam facta tunc nescient, cum Deus erit omnia in omnibus? Stabit ergo in illa beatitudine sanctorum semen et nomen; semen scilicet de quo Iohannes ait: Et semen eius in ipso

14) Mt. 25, 30. 16) Ib. 21. 27) 1. Cor. 15, 28.

<sup>23</sup> quae RParr., peiores" (?); qui Av

Manet; nomen vero de quo per hunc Esaiam dictum est:

Nomen aeternum dabo eis. Erit eis mensis ex mense et sabbatum ex sabbato, tamquam luna ex luna et requies ex requie, quorum utrumque ipsi erunt cum ex his umbris veteribus et temporalibus in illa lumina nova ac 5 sempiterna transibunt. In poenis autem malorum et inextinguibilis ignis et vivacissimus vermis ab aliis atque aliis aliter atque aliter est expositus. Alii quippe utrumque ad corpus, alii utrumque ad animum rettulerunt; alii proprie ad corpus ignem, tropice ad animum ver- 10 mem, quod esse credibilius videtur. Sed nunc de hac differentia non est temporis disputare. De iudicio namque ultimo, quo fiet diremptio bonorum et malorum, hoc volumen implere suscepimus; de ipsis vero praemiis et poenis alias diligentius disserendum est.

## CAPUT XXIII.

Quid prophetaverit Daniel de persecutione Antichristi et de iudicio Dei regnoque sanctorum.

Daniel de hoc ultimo iudicio sic prophetat, ut Antichristum quoque prius venturum esse praenuntiet atque 20
ad aeternum regnum sanctorum perducat narrationem
suam. Cum enim visione prophetica quattuor bestias significantes quattuor regna vidisset, ipsumque quartum a
quodam rege superatum, qui Antichristus agnoscitur, et
post haec aeternum regnum filii hominis, qui intellegitur 25
Christus: Horruit, inquit, spiritus meus, ego Daniel, in
habitudine mea, et visus capitis mei conturbabant me.
Et accessi, inquit, ad unum de stantibus, et veritatem
quaerebam ab eo de omnibus his, et dixit mihi verita-

1) 1. Io. 3, 9, 3) Esai. 56, 5; 66, 23.

<sup>2</sup> erit RA; Et erit  $v \parallel$  eis et mensis  $R^1A \parallel \cdot 19$  danihel  $RA \parallel 20$  prius quoque v

tem. Deinde, quid audierit ab illo, a quo de omnibus his quaesivit, tamquam eo sibi exponente sic loquitur: Hae bestiae magnae quattuor quattuor regna surgent in terra, quae auferentur, et accipient regnum sancti Altissimi et 5 obtinebunt illud usque in saeculum et usque in saeculum saeculorum. Et quaerebam, inquit, diligenter de bestia quarta, quae erat differens prae omni bestia, terribilis amplius — dentes eius ferrei et ungues eius aerei, manducans et comminuens et reliqua pedibus suis conculcans —. 10 et de cornibus eius decem, quae erant in capite eius, et de altero, quod ascendit et excussit de prioribus tria; cornu illud in quo erant oculi et os loquens magna, et visus eius maior ceteris. Videbam, et cornu illud faciebat bellum cum sanctis, et praevalebat ad ipsos, donec 15 venit vetustus dierum, et regnum dedit sanctis Altissimi; et tempus pervenit, et regnum obtinuerunt sancti. Haec Daniel quaesisse se dixit. Deinde quid audierit continuo subiungens: Et dixit, inquit (id est ille, a quo quaesierat, respondit et dixit): Bestia quarta quartum regnum erit 20 in terra, quod praevalebit omnibus regnis; et manducabit omnem terram, et conculcabit eam et concidet. Et decem cornua eius decem reges surgent; et post eos surget alius, qui superabit malis omnes, qui ante eum fuerunt; et tres reges humiliabit et verba adversus Altis-25 simum loquetur et sanctos Altissimi conteret et suspicabitur mutare tempora et legem; et dabitur in manu eius usque ad tempus et tempora et dimidium tempus. Et iudicium sedebit, et principatum removebunt ad exterminandum et perdendum usque in finem; et regnum et 30 potestas et magnitudo regum, qui sub omni caelo sunt, data est sanctis Altissimi. Et regnum eius regnum sempiternum; et omnes principatus ipsi servient et obaudient. Hoc usque, inquit, finis sermonis. Ego Daniel;

<sup>3</sup> quatuor bestiae magnae  $v \parallel 27$  tempus mss; temporis  $v = (465, 12) \parallel 33$  hoc RA = (161, 10); huc  $v = (465, 12) \parallel 33$ 

multum cogitationes meae conturbabant me, et forma mea inmutata est super me, et verbum in corde meo conservavi. Quattuor illa regna exposuerunt quidam 'Assyriorum, Persarum, Macedonum et Romanorum. Quam vero convenienter id fecerint, qui nosse desiderant, legant 5 presbyteri Hieronymi librum in Danielem satis erudite diligenterque conscriptum. Antichristi tamen adversus ecclesiam saevissimum regnum licet exiguo spatio temporis sustinendum, donec Dei ultimo iudicio regnum sancti accipiant sempiternum, qui vel dormitans haec legit, du-10 bitare non sinitur. Tempus quippe et tempora et dimidium temporis unum annum esse et duo et dimidium ac per hoc tres annos et semissem etiam numero dierum posterius posito dilucescit, aliquando in scripturis et menposterius posito dilucescit, aliquando in scripturis et mensum numero declaratur. Videntur enim tempora indefinite 15 hic dicta lingua Latina; sed per dualem numerum dicta sunt, quem Latini non habent. Sicut autem Graeci, ita hunc dicuntur habere et Hebraei. Sic ergo dicta sunt hunc dicuntur habere et Hebraei. Sic ergo dicta sunt tempora, tamquam dicerentur duo tempora. Vereri me sane fateor, ne in decem regibus, quos tamquam decem 20 homines videtur inventurus Antichristus, forte fallamur, atque ita ne ille inopinatus adveniat, non existentibus tot regibus in orbe Romano. Quid si enim numero isto denario universitas regum significata est, post quos ille venturus est; sicut millenario, centenario, septenario significatur plerumque universitas, et aliis atque aliis numeris, quos nunc commemorare non est necesse?

Alio loco idem Daniel: Et erit, inquit, tempus tribulationis, qualis non fuit ex quo nata est gens super ter-

Alio loco idem Daniel: Et erit, inquit, tempus tribulationis, qualis non fuit ex quo nata est gens super terram usque ad tempus illud. Et in tempore illo salvabi- 30 tur populus tuus omnis, qui inventus fuerit scriptus in

3) Dan. 7, 15 sqq.

<sup>12</sup> duo  $RA^1$ ; duos  $A^2v \parallel 14$  mensum  $R^1$ ; mensuum A; mensium  $R^2v$  (cf. c. 13)  $\parallel$  23 si enim RA (vol. I, 32, 22; 41, 21); enim si v

25

libro. Et multi dormientium in terrae aggere exurgent: hi in vitam aeternam, et hi in opprobrium et in confusionem aeternam. Et intellegentes fulgebunt sicut claritas firmamenti, et ex iustis multi sicut stellae in saecula 5 et adhuc. Sententiae illi evangelicae est locus iste simillimus de resurrectione dumtaxat corporum mortuorum. Nam qui illic dicti sunt esse in monumentis, ipsi hic dormientes in terrae aggere, vel, sicut alii interpretati sunt, in terrae pulvere; et sicut ibi procedent dictum 10 est, ita hic exurgent; sicut ibi qui bona fecerunt, in resurrectionem vitae; qui autem mala egerunt, in resurrectionem iudicii: ita et isto loco hi in vitam aeternam, et hi in opprobrium et in confusionem aeternam. Non autem diversum putetur, quod, cum ibi positum sit omnes 15 qui sunt in monumentis, hic non ait propheta omnes, sed multi dormientium in terrae aggere. Ponit enim aliquando scriptura pro omnibus multos. Propterea et Abrahae dictum est: Patrem multarum gentium posui te, cui tamen alio loco: In semine, inquit, tuo benedicentur 20 omnes gentes. De tali autem resurrectione huic quoque ipsi prophetae Danieli paulo post dicitur: Et tu veni et requiesce; adhuc enim dies in completionem consummationis, et requiesces et resurges in sorte tua in fine dierum.

## CAPUT XXIV.

In psalmis Davidicis, quae de fine saeculi huius et novissimo Dei iudicio prophetentur.

Multa de iudicio novissimo dicuntur in psalmis, sed eorum plura transeunter et strictim. Hoc tamen quod

5) Dan. 12, 1 sqq. 12) Io. 5, 28 sq. 18) Gen. 17, 5. 20) Ib. 22, 18. 24) Dan. 12, 13.

<sup>4</sup> multi  $RA^2Parr. v$ ; multis  $A^1$  sec. Graec.; sed cf. Sabat. II, 881 || in saecula et adhuc. Sententiae scripsi (sis  $\tau$ oùs al- $\tilde{\omega}\nu\alpha$ s nal  $\tilde{\varepsilon}\tau\iota$ ); in saecula. Et adhuc sententiae v

de fine huius saeculi apertissime ibi dictum est, nequa-quam silentio praeteribo. Principio terram tu fundasti, Domine, et opera manuum tuarum sunt caeli. Ipsi peri-bunt, tu autem permanes; et omnes sicut vestimentum Domine, et opera manuum tuarum sunt caeli. Ipsi peribunt, tu autem permanes; et omnes sicut vestimentum veterescent, et sicut opertorium mutabis eos, et mutabun-5 tur; tu autem idem ipse es, et anni tui non deficient. Quid est quod Porphyrius, cum pietatem laudet Hebraeorum, qua magnus et verus et ipsis numinibus terribilis ab eis colitur Deus, Christianos ob hoc arguit maximae stultitiae etiam ex oraculis deorum suorum, quod istum 10 mundum dicunt esse periturum? Ecce in litteris pietatis Hebraeorum dicitur Deo, quem confitente tanto philosopho etiam ipsa numina perhorrescunt: Opera manuum tuarum sunt caeli, ipsi peribunt. Numquid quando caeli peribunt, mundus, cuius idem caeli superior pars est et tutior, non peribit? Si haec sententia Iovi displicet, cuius, ut scribit iste philosophus, velut gravioris auctoritatis oraculo in Christianorum credulitate culpatur: cur non similiter sapientiam tamquam stultitiam culpat Hebraeorum, in quorum libris piissimis invenitur? Porro si in 20-illa sapientia, quae Porphyrio tam multum placet, ut eam deorum quoque suorum vocibus praedicet, legitur caelos esse perituros: cur usque adeo vana est ista fallacia, ut in fide Christianorum vel inter cetera vel prae ceteris hoc detestentur, quod in ea periturus creditur mundus, 25 quo utique nisi pereunte caeli perire non possunt? Et in litteris quidem sacris, quae proprie nostrae sunt, non-Hebraeis nobisque communes, id est in evangelicis et apostolicis libris legitur: Praeterit figura huius mundi; legitur: Mundus transit; legitur: Caelum et terra trans-30 ibunt. Sed puto, quod praeterit, transit, transibunt aliquanto mitius dicta sunt quam peribunt. In epistula

<sup>6)</sup> Ps. 101, 26 sqq. 11) Cf. l. 19 c. 23. 29) 1. Cor. 7, 31. 30) 1. Io. 2, 17. 31) Mt. 24, 35.

<sup>5</sup> veterascent v | 24 vel praeter cetera A

quoque apostoli Petri, ubi aqua inundatus qui tunc erat perisse dictus est mundus, satis clarum est, et quae pars mundi a toto significata, et quatenus perisse sit dicta, et qui caeli repositi igni reservandi in diem iudicii et pertitionis hominum impiorum; et in eo quod paulo post ait: Veniet dies Domini ut fur, in quo caeli magno impetu transcurrent, elementa autem ardentia resolventur, et terra et quae in ipsa sunt opera exurentur; ac deinde subiecit: His omnibus pereuntibus quales oportet esse subjecti: Ais omnious pereuntious quates oportet esse

10 vos? possunt illi caeli intellegi perituri, quos dixit repositos igni reservandos, et ea elementa accipi arsura, quae in hac ima mundi parte subsistunt procellosa et turbulenta, in qua eosdem caelos dixit esse repositos, salvis illis superioribus et in sua integritate manentibus, in quo
15 rum firmamento sunt sidera constituta. Nam et illud quod scriptum est, stellas de caelo esse casuras, praeter quod potest multo probabilius et aliter intellegi, magis ostendit mansuros esse illos caelos, si tamen stellae inde casurae sunt; cum vel tropica sit locutio, quod est credibilius, 20 vel in isto imo caelo futurum sit, utique mirabilius quam nunc fit. Unde et illa stella Vergiliana

facem ducens multa cum luce cucurrit,

et Idaea se condidit silva. Hoc autem quod de psalmo commemoravi, nullum caelorum videtur relinquere, quod periturum esse non dixerit. Ubi enim dicitur: Opera manuum tuarum sunt caeli, ipsi peribunt, quam nullum eorum ab opere Dei, tam nullum eorum a perditione secernitur. Non enim dignabuntur de Petri apostoli locutione, quem vehementer oderunt, Hebraeorum defendere pietatem, deorum suorum oraculis adprobatam, ut saltem, ne totus mundus periturus esse credatur, sic a toto pars

<sup>2) 2.</sup> Petr. 3, 6. 10) 2. Petr. 3, 10 sq. 16) Mt. 24, 29. Verg. Aen. 2, 694.

<sup>21</sup> stella uerg. mss; Virg. stella v | 29 quam A; quaem g

accipiatur in eo, quod dictum est: Ipsi peribunt, cum soli caeli infimi perituri sint, quem ad modum in apostolica illa epistula a toto pars accipitur, quod diluvio perisse dictus est mundus, quamvis sola eius cum suis caelis pars ima perierit. Sed quia hoc, ut dixi, non 5 dignabuntur, ne vel apostoli Petri adprobent sensum, vel tantum concedant conflagrationi novissimae, quantum dicimus valuisse diluvium, qui nullis aquis, nullis flammis totum genus humanum perire posse contendunt: restat ut dicant, quod propterea dii eorum Hebraeam sapientiam 10 laudaverint, quia istum psalmum non legerant.

In psalmo etiam quadragensimo nono de iudicio Dei

novissimo intellegitur dictum: Deus manifestus veniet, Deus noster, et non silebit. Ignis in conspectu eius ardebit, et in circuitu eius tempestas valida. Advocabit 15 caelum sursum et terram discernere populum suum. Congregate illi iustos eius, qui disponunt testamentum eius super sacrificia. Hoc nos de Domino Iesu Christo intellegimus, quem speramus de caelo esse venturum ad vivos et mortuos iudicandos. Manifestus enim veniet in-20 ter iustos et iniustos iudicaturus iuste, qui prius venit occultus ab iniustis iudicandus iniuste. Ipse, inquam, manifestus veniet et non silebit, id est, in voce iudicis evidens apparebit, qui prius cum venisset occultus, ante iudicem siluit, quando sicut ovis ad immolandum ductus 25 est et sicut agnus coram tondente fuit sine voce, quem ad modum de illo per Esaiam legimus prophetatum et in evangelio videmus impletum. De igne vero et tempestate, cum in Esaiae prophetia tale aliquid tractaremus, quo modo essent haec intellegenda, iam diximus. Quod vero 30 dictum est: Advocabit caelum sursum: quoniam sancti et iusti recte caelum appellantur, nimirum hoc est, quod ait

18) Ps. 49, 3 sqq. 26) Esai. 53, 7. 28) Mt. 26, 63.

<sup>11</sup> laudauerint R; laudauerunt  $Av \parallel$  15 circumitu  $v \parallel$  18 Domino nostro  $v \parallel$  29 tale om. R

apostolus: Simul cum illis rapiemur in nubibus in obviam Christo in aera. Nam secundum litterae superficiem, quo modo advocatur caelum sursum, quasi possit esse nisi sursum? Quod autem adiunctum est: Et terram discermodo advocatur caelum sursum, quasi possit esse nisi sursum? Quod autem adiunctum est: Et terram discerbrere populum suum, si tantummodo subaudiatur advocabit, id est advocabit et terram, nec subaudiatur sursum, hunc videtur habere sensum secundum rectam fidem, ul caelum intellegatur in eis, qui cum illo iudicaturi sunt, et terra in eis, qui iudicandi sunt; ut advocabit caelum te terra in eis, qui iudicandi sunt; ut advocabit caelum sursum non hic intellegamus "rapiet in aera", sed "in iudiciarias eriget sedes". Potest et illud intellegi advocabit caelum sursum "advocabit angelos in supernis et excelsis locis, cum quibus descendat ad faciendum iudicium"; advocabit et terram, id est homines in terra utitique iudicandos. Si autem utrumque subaudiendum est, cum dicitur et terram, id est et advocabit et sursum, ut iste sit sensus: Advocabit caelum sursum, et terram advocabit sursum: nihil melius intellegi existimo quam omnes qui rapientur in obviam Christo in aera, sed caelum dicum separare bonos a malis, tamquam oves ab haedis? Deinde couversio sermonis ad angelos facta est: Congregate illi iustos eius; profecto enim per angelicum ministerium res tanta peragenda est. Si autem quaerimus, quos iustos ei congregaturi sint angeli: Qui disponunt, inquit, testamentum eius super sacrificia. Haec est omnis vita iustorum: disponere testamentum Dei super sacrificia, id est sacrificiis praeponenda, iuxta sententiam Dei dicentis: Misericordiam volo quam sacrificium; aut si super sacrificia "in sacrificiis" intellegitur dictum, quo modo super ter
2) 1. Thess. 4, 17. 31) Osee 6, 6.

2) 1. Thess. 4, 17. 31) Osee 6, 6.

<sup>18</sup> omnes mss; homines v | 26 sunt v

ram fieri dicitur quod fit utique in terra: profecto ipsa opera misericordiae sunt sacrificia, quibus placetur Deo, sicut in libro huius operis decimo me disseruisse reminiscor; in quibus operibus disponunt iusti testamentum Dei, quia propter promissiones, quae novo eius testamento 5 continentur, haec faciunt. Unde congregatis sibi iustis suis et ad suam dexteram constitutis novissimo utique iudicio dicturus est Christus: Venite, benedicti patris mei, possidete paratum vobis regnum a constitutione mundi. Esurivi enim, et dedistis mihi manducare, et 10 cetera quae ibi proferuntur de bonorum operibus bonis et de eorum praemiis sempiternis per ultimam sententiam iudicantis.

#### CAPUT XXV.

De prophetia Malachielis, qua Dei iudicium ultimum de- 15 claratur et quorundam dicitur per purificatorias poenas facienda mundatio.

Propheta Malachiel sive Malachi, qui et angelus dictus est, qui etiam Esdras sacerdos, cuius alia in canonem scripta recepta sunt, ab aliquibus creditur (nam de illo 20 hanc esse Hebraeorum opinionem dicit Hieronymus), iudicium novissimum prophetat dicens: Ecce venit, dicit Dominus omnipotens; et quis sustinebit diem introitus eius, aut quis ferre poterit ut aspiciat eum? Quia ipse ingreditur quasi ignis conflatorii et quasi herba lavan- 25 tium; et sedebit conflans et mundans sicut argentum et sicut aurum, et mundabit filios Levi, et fundet eos sicut aurum et argentum; et erunt Domino offerentes hostias

3) C. 6. 10) Mt. 25, 34. 21) Hier. procem. in Malach.

<sup>15</sup> malachihelis Parr.; Malachiae  $v \parallel 18$  malachiel RA; Malachias  $v \parallel 26$  et p. 472, 15 sicut aurum et sicut arg. mss; inverso ordine  $v \parallel 26$  mundans scripsi sec. Graec. (cf. p. 472, 15); emundans  $v \parallel 27$  et p. 472, 16 mundabit R; emundabit  $v \parallel 27$ 

in iustitia, et placebit Domino sacrificium Iudae et Hierusalem, sicut diebus pristinis et sicut annis prioribus. Et accedam ad vos in iudicio, et ero testis velox super maleficos et super adulteros et super eos, qui iurant in 5 nomine meo mendaciter, et qui fraudant mercedem mercennarios et opprimunt per potentiam viduas et percutiunt pupillos et pervertunt iudicium advenae, et qui non timent me, dicit Dominus omnipotens; quoniam ego Dominus Deus vester, et non mutor. Ex his quae dicta 10 sunt videtur evidentius apparere in illo iudicio quasdam quorundam purgatorias poenas futuras. Ubi enim dicitur: Quis sustinebit diem introitus eius, aut quis ferre poterit, ut aspiciat eum? Quia ipse ingreditur quasi ignis conflatorii et quasi herba lavantium; et sedebit 15 conflans et mundans sicut argentum et sicut aurum et mundabit filios Levi, et fundet eos sicut aurum et aret Esaias: Lavabit Dominus sordes filiorum et filiarum Sion, et sanguinem emundabit de medio eorum spiritu 20 iudicii et spiritu combustionis. Nisi forte sic eos dicendum est emundari a sordibus et eliquari quodam modo, cum ab eis mali per poenale iudicium separantur, ut illorum segregatio atque damnatio purgatio sit istorum, quia sine talium de cetero permixtione victuri sunt. Sed 25 cum dicit: Et emundabit filios Levi et fundet eos sicut aurum et argentum; et erunt Domino offerentes hostias in iustitia, et placebit Domino sacrificium Iudae et Hierusalem, utique ostendit eos ipsos, qui emundabuntur, deinceps in sacrificiis iustitiae Domino esse placituros, ac 30 per hoc ipsi a sua iniustitia mundabuntur, in qua Domino displicebant. Hostiae porro in plena perfectaque iustitia,

9) Mal. 3, 1 sqq. 20) Esai. 4, 4.

<sup>1</sup> Iuda  $v \parallel 5$  mercedem mercennarios R ( $\mu \iota \sigma \vartheta \omega \tau o \dot{v} \varsigma$ ?); mercede mercennarios A ed. Lovan.; mercedem mercennario Parr.  $v \parallel 15$  mundans R; em.  $v \parallel 27$  Iuda v

cum mundati fuerint, ipsi erunt. Quid enim acceptius Deo tales offerunt quam se ipsos? Verum ista quaestio de purgatoriis poenis, ut diligentius pertractetur, in tempus aliud differenda est. Filios autem Levi et Iudam et Hierusalem ipsam Dei ecclesiam debemus accipere, non 5 ex Hebraeis tantum, sed ex aliis etiam gentibus congregatam; nec talem, qualis nunc est, ubi, si dixerimus, quia peccatum non habemus, nos ipsos seducimus, et veritas in nobis non est; sed qualis tunc erit, velut area per ventilationem, ita per iudicium purgata novissimum, eis 10 quoque igne mundatis, quibus talis mundatio necessaria est, ita ut nullus omnino sit, qui offerat sacrificium pro peccatis suis. Omnes enim qui sic offerunt, profecto in peccatis sunt, pro quibus dimittendis offerunt, ut, cum obtulerint acceptumque Deo fuerit, tunc dimittantur.

#### CAPUT XXVI.

De sacrificiis, quae sancti offerent Deo sic placitura, quo modo in diebus pristinis et annis prioribus placuerunt.

Volens autem Deus ostendere civitatem suam tunc in 20 ista consuetudine non futuram dixit filios Levi oblaturos hostias in iustitia; non ergo in peccato ac per hoc non pro peccato. Unde intellegi potest in eo quod secutus adiunxit atque ait: Et placebit Domino sacrificium Iudae et Hierusalem, sicut diebus pristinis et sicut annis prio- 25 ribus, frustra sibi Iudaeos secundum legem veteris testamenti sacrificiorum suorum praeterita tempora polliceri. Non enim tunc in iustitia, sed in peccatis hostias offerebant, quando pro peccatis praecipue ac primitus offerebant, usque adeo ut sacerdos ipse, quem debemus utique 30

4

<sup>9) 1.</sup> Io. 1, 8.

<sup>4</sup> iudam R; Iuda  $v \parallel 24$  Iuda v

credere ceteris fuisse iustiorem, secundum Dei mandatum soleret pro suis primum offerre peccatis, deinde pro populi. Quapropter exponere nos oportet, quo mode si accipiendum quod dictum est: Sicut diebus pristinis et sicut annis prioribus. Fortassis enim tempus illud commemorat, quo primi homines in paradiso fuerunt. Tunc enim puri atque integri ab omni sorde ac labe peccati se ipsos Deo mundissimas hostias offerebant; ceterum ex que commissae praevaricationis causa inde dimissi sunt atque 10 humana in eis natura damnata est, excepto uno Mediatore et post lavaerum regenerationis quibusque adhuc parvuis nemo mundus a sorde, sicut scriptum est, nec infans, cuius est unius diei vita super terram. Quod si respondetur etiam eos merito dici posse offerre hostias in 15 iustitia, qui offerunt in fide (iustus enim ex fide vivit; quamvis se ipsum seducat, si dixerit se non habere peccatum, et ideo non dicat, quia ex fide vivit): nuumquid dicturus est quispiam hoc fidei tempus illi fini esse coaequandum, quando igne iudicii novissimi mundabuntur, qui 20 offerant hostias in iustitia? Ac per hoc quoniam post talem mundationem nullum peccatum iustos habituros esse credendum est, profecto illud tempus, quantum adtinet ad non habere peccatum, nulli tempori comparandum est, nisi quando primi homines in paradiso ante 25 praevaricationem innocentissima felicitate vixerunt. Recte itaque intellegitur hoc significatum esse, cum dictum est: Sicut diebus pristinis et sicut annis prioribus. Nam et per Esaiam postea quam caelum novum et terra nova promissa est, inter cetera, quae ibi de sanctorum beatiscut diebus pristinis et aenigmata exequitur, quibus expositionem congruam reddere nos prohibuit vitandae longitudinis cura: Secundum dies, inquit, ligni vitae erunt dies populi mei. Quis autem sacras litteras adtigit et ignorat ubi Deus plantaverit lignum vitae, a cuius cibo

<sup>3)</sup> Levit. 16, 6; Hebr. 7, 27. 13) Iob 14, 4. 15) Rom. 1, 17. 33) Esai. 65, 22.

separatis illis hominibus, quando eos sua de paradiso eiecit iniquitas, eidem ligno circumposita est ignea terribilisque custodia?

cit iniquitas, eidem ligno circumposita est ignea terribilisque custodia?

Quod si quisquam illos dies ligni vitae, quos commemoravit propheta Esaias, istos qui nunc aguntur ecclesiae 5 Christi dies esse contendit ipsumque Christum lignum vitae prophetice dictum, quia ipse est sapientia Dei, de qua Salomon ait: Lignum vitae est omnibus amplectentibus eam; nec annos egisse aliquos in paradiso illos primos homines, unde tam cito eiecti sunt, ut nullum ibi gigne-10 rent filium, et ideo non posse illud tempus intellegi in eo quod dictum est: Sicut diebus pristinis et sicut annis prioribus: istam praetereo quaestionem, ne cogar, quod prolixum est, cuncta discutere, ut aliquid horum veritas manifesta confirmet. Video quippe alterum sen-15 sum, ne dies pristinos et annos priores carnalium sacrificiorum nobis pro magno munere per prophetam promissos fuisse credamus. Hostiae namque illae veteris legis in quibusque pecoribus inmaculatae ac sine ullo prorsus vitio iubebantur offerri, et significabant homines sanctos, 20 qualis solus inventus est Christus, sine ullo omnino peccato. Proinde quia post iudicium, cum fuerint etiam igne mundati, qui eius modi mundatione sunt digni, in omnibus sanctis nullum invenietur omnino peccatum, atque ita se ipsos offerent in iustitia, ut tales hostiae omni 25 modo inmaculatae ac sine ullo vitio sint futurae, erunt profecto sicut pristinis diebus et sicut annis prioribus, quando in umbra huius rei futurae mundissimae offerebantur hostiae. Haec erit namque mundatia tunc in inmortali carne ac mente sanctorum, quae figurabatur in 30 illarum corporibus hostiarum.

Deinde propter eos, qui non mundatione, sed damnatione sunt digni: Et accedam. inquit. ad vos in iudicium.

Deinde propter eos, qui non mundatione, sed damna-tione sunt digni: Et accedam, inquit, ad vos in iudicium,

<sup>9)</sup> Prov. 3, 18.

<sup>15</sup> manifesta  $R^2g$ ; manifestat  $R^1$ ; manifestata Av

et ero testis velox super maleficos et super adulteros, et cetera, quibus damnabilibus enumeratis criminibus addidit: Quoniam ego Dominus Deus vester, et non mutor; tamquam diceret: "Cum vos mutaverit et in deterius culpa 5 vestra et in melius gratia mea, ego non mutor." Testem vero se dicit futurum, quia in iudicio suo non indiget testibus, eumque velocem, sive quia repente venturus est eritque iudicium ipso inopinato eius adventu celerrimum, quod tardissimum videbatur, sive quia ipsas convincet 10 sine ulla sermonis prolixitate conscientias. In cogitationibus enim, sicut scriptum est, impii interrogatio erit; et apostolus: Cogitationibus, inquit, accusantibus vel etiam excusantibus in die, qua iudicabit Deus occulta hominum, secundum evangelium meum per Iesum Christum.

15 Etiam sic ergo Dominus futurus testis intellegendus est velox, cum sine mora revocaturus est in memoriam, unde convincat puniatque conscientiam.

## CAPUT XXVII.

De separatione bonorum et malorum, per quam novissimi iudicii discretio declaratur.

Illud etiam, quod aliud agens in octavo decimo libro ex isto propheta posui, ad iudicium novissimum pertinet, ubi ait: Erunt mihi, dicit Dominus omnipotens, in die qua ego facio in adquisitionem, et eligam eos sicut eli25 git homo filium suum qui servit ei; et convertar et videbitis quid sit inter iustum et iniquum, et inter servientem Deo et eum qui non servit. Quia ecce dies venit ardens sicut clibanus et comburet eos, et erunt omnes alieni-

11) Sap. 1, 9. 14) Rom. 2, 15 sq. 21) C. 35.

<sup>13</sup> in diem iudicii quando  $A \parallel 23$  in die qua RAv ut Hieron. in Mal. (Sabat.); cf. 310, 16  $\parallel$  25 convertar RA Parr. plerr. ut Hieron.; convertemini  $gv \parallel 27$  servit R sec. Graec.; servit ei Av

15

genae et universi, qui faciunt iniquitatem, stipula, et succendet eos dies veniens, dicit Dominus omnipotens, et non relinquetur in eis radix neque ramus. Et orietur vobis, qui timetis nomen meum, sol iustitiae, et sanitas in pinnis eius, et egrediemini et salietis sicut vituli de 5 vinculis relaxati; et conculcabitis iniquos, et erunt cinis sub pedibus vestris, dicit Dominus omnipotens. Haec distantia praemiorum atque poenarum iustos dirimens ab iniustis, quae sub isto sole in huius vitae vanitate non cernitur, quando sub illo sole iustitiae in illius vitae 10 manifestatione clarebit, tunc profecto erit iudicium quale numquam fuit.

#### CAPUT XXVIII.

De lege Moysi spiritaliter intellegenda, ne in damnabilia murmura carnalis sensus incurrat.

Quod vero subiungit idem propheta: Mementote legis Moysi servi mei, quam mandavi ei in Choreb ad omnem Israel, praecepta et iudicia opportune commemorat post declaratum futurum tam magnum inter observatores legis contemptoresque discrimen; simul etiam ut discant legem 20 spiritaliter intellegere et inveniant in ea Christum, per quem iudicem facienda est inter bonos et malos ipsa discretio. Non enim frustra idem Dominus ait Iudaeis: Si crederetis Moysi, crederetis et mihi; de me enim ille scripsit. Carnaliter quippe accipiendo legem et eius pro- 25 missa terrena rerum caelestium figuras esse nescientes in illa murmura conruerunt, ut dicere auderent: Vanus est qui servit Deo, et quid amplius, quia custodivimus mandata eius et quia ambulavimus supplices ante faciem Domini omnipotentis? Et nunc nos beatos dicimus alie- 30 nos, et aedificantur omnes qui faciunt iniquitatem. Quibus eorum verbis quodam modo propheta compulsus est

<sup>7)</sup> Mal. 3, 17 sq.; 4, 1 sqq. 18) Ib. 4. 25) Io. 5, 46. 31) Mal. 3, 14 sq.

25

novissimum praenuntiare iudicium, ubi mali nec saltem falso sint beati, sed apertissime miserimi appareant, et boni nulla temporali saltem miseria laborent, sed clara ac sempiterna beatitudine perfruantur. Dixerat quippe istorum talia quaedam verba etiam superius dicentium: Omnis, qui facit malum, bonus est in conspectu Domini, et tales ei placent. Ad haec, inquam, contra Deum murmura pervenerunt legem Moysi accipiendo carnaliter. Unde et ille in psalmo septuagensimo secundo paene commotos 10 dicit fuisse pedes suos et essus gressus suos, utique in lapsum, quia zelavit in peccatoribus, pacem peccatorum intuens; ita ut inter cetera diceret: Quo modo scivit Deus, et si est scientia in Altissimo? diceret etiam: Numquid vano iustificavi cor meum et lavi inter innocentes 15 manus meas? Ut autem solveret hanc difficillimam quaestionem, quae fit, cum videntur boni esse miseri et felices mali: Hoc, inquit, labor est ante me, donec introeam in sanctuarium Dei et intellegam in novissima. Iudicio quippe novissimo non sic erit; sed in aperta iniquorum 20 miseria et aperta felicitate iustorum longe quam nunc est aliud apparebit.

### CAPUT XXIX.

De adventu Heliae ante iudicium, cuius praedicatione scripturarum secreta reserante Iudaei convertentur ad Christum.

Cum autem admonuisset, ut meminissent legis Moysi (quoniam praevidebat eos multo adhuc tempore non eam spiritaliter, sicut oportuerat, accepturos), continuo subiecit: Et ecce ego mittam vobis Helian Thesbiten, ante-

7) Mal. 2, 17. 18) Ps. 72, 11 sqq.

<sup>14</sup> uano RAefg (Roensch Ital.<sup>2</sup> p. 344); in uano ab; vane v (230, 19 sqq.) || inter innocentes R; inter innocentibus A; in innocentibus v || 29 helian R; heliam A; Eliam v

quam veniat dies Domini magnus et inlustris, qui convertet cor patris ad filium et cor hominis ad proximum suum, ne forte veniens percutiam terram penitus. Per hunc Heliam magnum mirabilemque prophetam exposita sibi lege ultimo tempore ante iudicium Iudaeos in Christum verum, id est in Christum nostrum, esse credituros, celeberrimum est in sermonibus cordibusque fidelium. Ipse quippe ante adventum iudicis Salvatoris non inmerito speratur esse venturus, qui etiam nunc vivere non inmerito creditur. Curru namque igneo raptus est de re- 10 bus humanis, quod evidentissime sancta scriptura testatur. Cum venerit ergo, exponendo legem spiritaliter, quam nunc Iudaei carnaliter sapiunt, convertet cor patris ad filium, id est cor patrum ad filios; singularem quippe pro numero plurali interpretes septuaginta posuerunt; et est 15 sensus, ut etiam filii sic intellegant legem, id est Iudaei, quem ad modum eam patres intellexerunt, id est prophetae, in quibus erat et ipse Moyses; sic enim cor patrum convertetur ad filios, cum intellegentia patrum perducetur ad intellegentiam filiorum; et cor filiorum ad patres 20 eorum, dum in id, quod senserunt illi, consentiunt et isti; ubi Septuaginta dixerunt: Et cor hominis ad proximum suum. Sunt enim inter se valde proximi patres et filii. Quamquam in verbis septuaginta interpretum, qui prophetice interpretati sunt, potest alius sensus idemque 25 electior inveniri, ut intellegatur Helias cor Dei Patris conversurus ad Filium; non utique agendo ut Pater diligat Filium; ut et Iudaei, quem prius oderant, diligant eundem, qui noster est Christus. Iudaeis enim nunc aversum cor habet Deus 30 a Christo nostro, quia hoc putant. Eis ergo tunc cor eius convertetur ad Filium. cum iosi converso corde didia Christo nostro, quia hoc putant. Eis ergo tunc cor eius convertetur ad Filium, cum ipsi converso corde didi-

3) Mal. 4, 5 sq. 11) 2. Reg. 2, 11.

<sup>1</sup> convertit R itemque paulo post  $\parallel$  9 qui RA; quia  $v \parallel 21$  consentient  $v \parallel 30$  christus  $R^1$ ; Christum  $R^2A$  Porr. v

cerint dilectionem Patris in Filium. Quod vero sequitur:

Et cor hominis ad proximum suum, id est, convertet
Helias et cor hominis ad proximum suum: quid melius
intellegitur quam cor hominis ad hominem Christum?

5 Cum enim sit in forma Dei Deus noster, formam servi
accipiens esse dignatus est etiam proximus noster. Hoc
ergo faciet Helias. Ne forte, inquit, veniam et percutiam
terram penitus. Terra sunt enim, qui terrena sapiunt,
sicut Iudaei carnales usque nunc; ex quo vitio contra
10 Deum murmura illa venerunt: Quia mali ei placent, et:
Vanus est qui servit Deo.

#### CAPUT XXX.

Quod in libris veteris testamenti, cum Deus legitur iudicaturus, non evidenter Christi persona monstretur, sed 15 ex quibusdam testimoniis, ubi Dominus Deus loquitur, appareat non dubie, quod ipse sit Christus.

Multa alia sunt scripturarum testimonia divinarum de novissimo iudicio Dei, quae si omnia colligam, nimis longum erit. Satis ergo sit, quod et novis et veteribus 20 litteris sacris hoc praenuntiatum esse probavimus. Sed veteribus per Christum futurum esse iudicium, id est iudicem Christum de caelo esse venturum, non tam, quam novis, evidenter expressum est, propterea quia, cum ibi dicit Dominus Deus se esse venturum vel Dominum Deum 25 dicitur esse venturum, non consequenter intellegitur Christus. Dominus enim Deus et Pater est et Filius et Spiritus sanctus; neque hoc tamen intestatum relinquere nos oportet. Primo itaque demonstrandum est, quem ad modum Iesus Christus tamquam Dominus Deus loquatur 80 in propheticis libris, et tamen Iesus Christus evidenter appareat, ut et quando non sic apparet et tamen ad illud

<sup>. 11)</sup> Mal. 2, 17; 3, 14.

<sup>31</sup> sic non v

ultimum iudicium Dominus Deus dicitur esse venturus, possit Iesus Christus intellegi. Est locus apud Esaiam prophetam, qui hoc quod dico evidenter ostendit. Deus enim per prophetam: Audi me, inquit, Iacob et Israel quem ego voco. Ego sum primus et ego in sempiter- 5 num, et manus mea fundavit terram, et dextera mea firmavit caelum. Vocabo eos, et stabunt simul, et congregabuntur omnes et audient. Quis ei nuntiavit haec? Diligens te feci voluntatem tuam super Babylonem, ut auferrem semen Chaldaeorum. Et locutus sum et ego 10 vocavi; adduxi eum et prosperam feci viam eius. Accedite ad me et audite haec. Non a principio in abscondito locutus sum; quando fiebant, ibi eram. Et nunc Dominus Deus misit me et Spiritus eius. Nempe ipse est, qui loquebatur sicut Dominus Deus; nec tamen in: 15 tellegeretur Iesus Christus, nisi addidisset: Et nunc Dominus Deus misit me et Spiritus eius. Dixit hoc enim secundum formam servi, de re futura utens praeteriti temporis verbo, quem ad modum apud eundem prophetam legitur: Sicut ovis ad immolandum ductus est. Non 20 enim ait: "ducetur", sed pro eo, quod futurum erat, praeteriti temporis verbum posuit. Et assidue prophetia sic loquitur.

Est et alius locus apud Zachariam, qui hoc evidenter ostendit, quod omnipotentem misit omnipotens: quis 25 quem, nisi Deus Pater Deum Filium? Nam ita scriptum est: Haec dicit Dominus omnipotens: Post gloriam misit me super gentes, quae spoliaverunt vos; quia qui tetigerit vos, quasi qui tangat pupillam oculi eius. Ecce ego inferam manum meam super eos, et erunt spolia his, 30 qui servierant eis; et cognoscetis quia Dominus omnipotens misit me. Ecce dicit Dominus omnipotens a Do-

14) Esai. 48, 12 sqq. 20) Esai. 53, 7. 32) Zach. 2, 8 sq.

<sup>8</sup> ei nunt. Rab (avrõ Symmach.); enim nunt. e; enunt. fg; eis nunt. Av | 29 tangat R ut Hieron. (Sabat.); tangit Av

mino omnipotente se missum. Quis hic audeat intellegere nisi Christum loquentem, scilicet ovibus quae perierant domus Israel? Ait namque in evangelio: Non sum missus nisi ad oves quae perierunt domus Israel; quas bic comparavit pupillae oculi Dei propter excellentissimum dilectionis affectum; ex quo genere ovium etiam ipsi apostoli fuerunt. Sed post gloriam resurrectionis utique suae (quae antequam fieret, ait evangelista: Iesus nondum erat glorificatus) etiam super gentes missus est in apostolis suis, ac sic impletum est quod in psalmo legitur: Erues me de contradictionibus populi, constitues me in caput gentium, ut, qui spoliaverant Israelitas quibusque Israelitae servierant, quando sunt gentibus subditi, non vicissim eodem modo spoliarentur, sed ipsi spolia fierent Israelitarum (hoc enim apostolis promiserat dicens: Faciam vos piscatores hominum, et uni eorum: Ex hoc iam, inquit, homines eris capiens); spolia ergo fierent, sed in bonum, tamquam erepta vasa illi forti, sed fortius alligato.

Item per eundem prophetam Dominus loquens: Et erit, inquit, in die illa quaeram auferre omnes gentes quae veniunt contra Hierusalem, et effundam super domum David et super habitatores Hierusalem spiritum gratiae et misericordiae; et aspicient ad me pro eo quod insultaverunt, et plangent super eo planctum quasi super carissimum, et dolebunt dolore quasi super unigentium. Numquid nisi Dei est auferre omnes gentes inimicas sanctae civitatis Hierusalem, quae veniunt contra eam, id est contrariae sunt ei, vel, sicut alii sunt inter-30 pretati, veniunt super eam, id est, ut eam sibi subiciant; aut effundere super domum David et super habitatores eiusdem civitatis spiritum gratiae et misericordiae? Hoc utique

4) Mt. 15, 24. 9) Io. 7, 89. 12) Ps. 17, 44. 16) Mt. 4, 19. 17) Lc. 5, 10. 27) Zach. 12, 9 sq.

<sup>25</sup> et p. 488, 4 super eo RAeg; super eum v | planctu g

Dei est, et ex persona Dei dicitur per prophetam; et tamen hunc Deum haec tam magna et tam divina facientem se Christus ostendit adjungendo atque dicendo: Et aspicient ad me pro eo quod insultaverunt, et plangent super eo planetum quasi super carissimum (sive dilectum) et dole- 5 bunt dolore quasi super unigenitum. Paenitebit guippe ludaeos in die illa, etiam eos, qui accepturi sunt spiritum gratiae et misericordiae, quod in eius passione insultaverint Christo, cum ad eum aspexerint in sua maiestate venientem eumque esse cognoverint, quem prius humilem in suis paren- 10 tibus inluserunt; quamvis et ipsi parentes eorum tantae illius impietatis auctores resurgentes videbunt eum, sed puniendi iam, non adhuc corrigendi. Non itaque hoc loco ipsi intellegendi sunt, ubi dictum est: Et effundam super domum David et super habitatores Hierusalem spiritum 15 gratiae et misericordiae; et aspicient ad me pro eo quod insultaverunt: sed tamen de illorum stirpe venientes, qui per Heliam illo tempore credituri sunt. Sed sicut dici mus Iudaeis: "Vos occidistis Christum", quamvis hoc parentes corum fecerint: sic et isti se dolebunt fecisse quodam 20 modo, quod fecerunt illi, ex quorum stirpe descendunt. Quamvis ergo accepto spiritu gratiae et misericordiae iam fideles non damnabuntur cum impiis parentibus suis, dolebunt tamen tamquam ipsi fecerint, quod ab illis factum est Non igitur dolebunt reatu criminis, sed pietatis af- 25 fectu. Sane ubi dixerunt septuaginta interpretes: Et aspicient ad me pro eo quod insultaverunt, sic interpre tatum est ex Hebraeo: Et aspicient ad me, quem confixerunt: quo quidem verbo evidentius Christus crucifixus apparet. Sed illa insultatio, quam septuaginta ponere 30 maluerunt, eius universae non defuit passioni. Nam et detento et alligato et adiudicato et opprobrio ignominiosae vestis induto et spinis coronato et calamo in capite percusso et inridenter fixis genibus adorato et crucem

suam portanti et in ligno iam pendenti utique insultaverunt. Proinde interpretationem non sequentes unam, sed utramque iungentes, cum et insultaverunt et confixerunt legimus, plenius veritatem dominicae passionis agnoscimus.

Cum ergo in propheticis litteris ad novissimum iudicium faciendum Deus legitur esse venturus, etsi eius alia distinctio non ponatur, tantummodo propter ipsum iudicium Christus debet intellegi, quia etsi Pater iudicabit, per adventum filii hominis iudicabit. Nam ipse per suae praesentiae manifestationem non iudicat quemquam, sed omne iudicium dedit Filio, qui manifestabitur homo iudicaturus, sicut homo est iudicatus. Quis est enim alius, de quo item Deus loquitur per Esaiam sub nomine Iacob et Israel, de cuius semine corpus accepit? quod ita scriptum est: Iacob puer meus, suscipiam illum; Israel electus meus, adsumpsit eum anima mea. Dedi Spiritum meum in illum, iudicium gentibus proferet. Non clamabit neque cessabit neque audietur foris vox eius. Calabit neque cessabit neque audietur foris vox eius. Cala20 mum quassatum non conteret et linum fumans non extinguet; sed in veritate proferet iudicium. Refulgebit
et non confringetur, donec ponat in terra iudicium; et
in nomine eius gentes sperabunt. In Hebraeo non legitur Iacob et Israel; sed quod ibi legitur servus meus,
25 nimirum septuaginta interpretes volentes admonere quatenus id accipiendum sit, quia scilicet propter formam
servi dictum est, in qua se Altissimus humillimum praebuit, ipsius hominis nomen ad eum significandum posuerunt,
de cuius genere eadem servi forma suscepta est. Datus
30 est in eum Spiritus sanctus, quod et columbae specie
evangelio teste monstratum est; iudicium gentibus pro-

12) Io. 5, 22. 23) Esai. 42, 1 sqq. 30) Mt. 3, 16.

<sup>19</sup> neque cessabit] neque contendit g (Iustin. Tryph. c. 123; Sabat. II p. 584; sed cf. 485, 3)

tulit, quia praenuntiavit futurum, quod gentibus erat occultum; mansuetudine non clamavit, nec tamen in praedicanda veritate cessavit; sed non est audita foris vox eius nec auditur, quando quidem ab eis, qui foris ab eius corpore praecisi sunt, non illi oboeditur; ipsosque 5 suos persecutores Iudaeos, qui calamo quassato perdita integritate et lino fumanti amisso lumine comparati sunt, non contrivit nec extinxit, quia pepercit eis, qui nondum venerat eos iudicare, sed iudicari ab eis. In veritate sane protulit iudicium praedicens eis, quando puniendi essent, 10 si in sua malignitate persisterent. Refulsit in monte facies eius, in orbe fama eius; nec confractus sive contritus est, quia neque in se neque in ecclesia sua, ut esse desisteret, persecutoribus cessit; et ideo non est factum nec fiet, quod inimici cius dixerunt vel dicunt: Quando 15 morietur et peribit nomen eius? donec ponat in terra iudicium. Ecce manifestatum est quod absconditum quaerebamus; hoc enim est novissimum iudicium, quod ponet in terra, cum venerit ipse de caelo, de quo iam videmus impletum, quod hic ultimum positum est: Et in nomine 20 eius gentes sperabunt. Per hoc certe quod negari non potest etiam illud credatur quod inpudenter negatur. Quis enim speraret, quod etiam hi, qui nolunt adhuc credere in Christum, iam nobiscum vident et, quoniam negare non possunt, dentibus suis frendent et tabescunt? Quis, 25 inquam, speraret gentes in Christi nomine speraturas, quando tenebatur ligabatur, caedebatur inludebatur, crucifigebatur, quando et ipsi discipuli spem perdiderant, quam in illo habere iam coeperant? Quod tunc vix unus latro speravit in cruce, nunc sperant gentes longe lateque dif- 30 fusae, et ne in aeternum moriantur, ipsa in qua ille mortuus est cruce signantur.

<sup>12)</sup> Mt. 17, 1 sq. 17) Ps. 40, 6.

<sup>8</sup> non ext. R

Nullus igitur vel negat vel dubitat per Christum Iesum tale, quale istis sacris litteris praenuntiatur, novissimum futurum esse iudicium, nisi qui eisdem litteris nescio qua incredibili animositate seu caecitate non credit, quae iam veritatem suam orbi demonstravere terrarum. In illo itaque iudicio vel circa illud iudicium has res didicimus esse venturas, Heliam Thesbiten, fidem Iudaeorum, Antichristum persecuturum, Christum iudicaturum, mortuorum resurrectionem, bonorum malorumque direm-10 ptionem, mundi conflagrationem eiusdemque renovationem. Quae omnia quidem ventura esse credendum est; sed quibus modis et quo ordine veniant, magis tunc docebit rerum experientia, quam nunc ad perfectum hominum intellegentia valet consequi. Existimo tamen eo quo a 15 me commemorata sunt ordine esse ventura.

Duo nobis ad hoc opus pertinentes reliqui sunt libri, ut adiuvante Domino promissa compleamus; quorum erit unus de malorum supplicio, alius de felicitate iustorum; in quibus maxime, sicut Deus donaverit, argumenta refel20 lentur humana, quae contra praedicta ac promissa divina sapienter sibi miseri rodere videntur et salubris fidei nutrimenta velut falsa et ridenda contemnunt. Qui vero secundum Deum sapiunt, omnium, quae incredibilia videntur hominibus et tamen scripturis sanctis, quarum iam veritas multis modis adserta est, continentur, maximum argumentum tenent veracem Dei omnipotentiam, quem certum habent nullo modo in eis potuisse mentiri et posse facere quod inpossibile est infideli.

<sup>23</sup> omnia RA

#### LIBER XXI.

#### CAPUT I.

De ordine disputationis, qua prius disserendum est de perpetuo supplicio damnatorum cum diabolo quam 5 de aeterna felicitate sanctorum.

Cum per Christum Dominum nostrum, iudicem vivorum atque mortuorum, ad debitos fines ambae pervenerint civitates, quarum est una Dei, altera diaboli, cuius modi supplicium sit futurum diaboli et omnium ad eum 10 pertinentium, in hoc libro nobis, quantum ope divina valebimus, diligentius disputandum est. Ideo autem hunc tenere ordinem malui, ut postea disseram de felicitate sanctorum, quoniam utrumque cum corporibus erit et in-credibilius videtur esse in aeternis corpora durare crucia- 15 tibus quam sine dolore ullo in aeterna beatitudine permanere; ac per hoc cum illam poenam non debere esse incredibilem demonstravero, adiuvabit me plurimum, ut multo facilius omni carens molestia inmortalitas corporis in sanctis futura credatur. Nec a divinis ordo iste ab- 20 horret eloquiis, ubi aliquando quidem bonorum beatitudo prius ponitur, ut est illud: Qui bona fecerunt, in resurrectionem vitae; qui autem mala egerunt, in resurrectionem iudicii; sed aliquando et posterius, ut est: Mittet filius hominis angelos suos, et colligent de regno eius 25 omnia scandala et mittent in caminum ignis ardentem; illic erit fletus et stridor dentium; tunc iusti fulgebunt sicut sol in regno Patris sui, et illud: Sic ibunt isti in supplicium aeternum, iusti autem in vitam aeternam; et in prophetis, quod commemorare longum est, nunc ille, 30

<sup>24)</sup> Io. 5, 29. 28) Mt. 13, 41 sqq. 29) lb. 25, 46.

<sup>19</sup> corporum  $v \parallel 26$  ardentem mss; ardentis v

nunc iste ordo, si quis inspiciat, invenitur. Sed ego istum qua causa elegerim, dixi.

## CAPUT II.

An possint corpora in ustione ignis esse perpetua.

Quid igitur ostendam, unde convincantur increduli, 5 posse humana corpora animata atque viventia non solum numquam morte dissolvi, sed in aeternorum quoque ignium durare tormentis? Nolunt enim hoc ad Omnipotentis nos referre potentiam, sed aliquo exemplo persuaderi sibi fla10 gitant. Quibus si respondebimus esse animalia profecto corruptibilia, quia mortalia, quae tamen in mediis ignibus vivant; nonnullum etiam genus vermium in aquarum calidarum scaturrigine reperiri, quarum fervorem nemo inpune contrectat; illos autem non solum sine ulla sui 15 laesione ibi esse, sed extra esse non posse: aut nolunt credere, si ostendere non valemus; aut, si valuerimus sive oculis demonstrare res ipsas sive per testes idoneos edocere, non satis esse hoc ad exemplum rei, de qua quae-stio est, eadem infidelitate contendent, quia haec animalia 20 nec semper vivunt et in illis fervoribus sine doloribus vivunt; suae quippe naturae convenientibus vegetantur illis, non cruciantur elementis; quasi non incredibilius sit vegetari quam cruciari talibus rebus. Mirabile est enim dolere in ignibus et tamen vivere, sed mirabilius vivere 25 in ignibus nec dolere. Si autem hoc creditur, cur non et illud?

# CAPUT III.

An consequens sit, ut corporeum dolorem sequatur carnis interitus.

Sed nullum est, inquiunt, corpus, quod dolere possit nec possit mori. Et hoc unde scimus? Nam de corporibus quis certus est daemonum, utrum in eis doleant, quando se affligi magnis cruciatibus confitentur? Quod

si respondetur terrenum corpus solidum scilicet atque conspicuum nullum esse, atque ut uno potius nomine id explicem, nullam esse carnem, quae dolere possit morique non possit: quid aliud dicitur, nisi quod sensu corporis homines et experientia collegerunt? Nullam namque car- 5 nem nisi mortalem sciunt; et haec est eorum tota ratio, ut, quod experti non sunt, nequaquam esse posse arbitrentur. Nam cuius rationis est dolorem facere mortis argumentum, cum vitae potius sit indicium? Etsi enim quaerimus, utrum semper possit vivere: certum tamen 10 est vivere omne quod dolet doloremque omnem nisi in re vivente esse non posse. Necesse est ergo ut vivat dolens, non est necesse ut occidat dolor, quia nec corpora ista mortalia et utique moritura omnis dolor occidit, et ut dolor aliquis possit occidere, illa causa est, quo- 15 niam sic est anima conexa huic corpori, ut summis doloribus cedat atque discedat; quoniam et ipsa compago membrorum atque vitalium sic infirma est, ut eam vim, quae magnum vel summum dolorem facit, non valeat sustinere. Tunc autem tali corpori anima et eo conecte- 20 tur modo, ut illud vinculum, sicut nulla temporis longitudine solvetur, ita nullo dolore rumpatur. Proinde etiamsi caro nunc talis nulla est, quae sensum doloris perpeti possit mortemque non possit: erit tamen tunc talis caro, qualis nunc non est, sicut talis erit et mors qualis nunc 25 non est. Non enim nulla, sed sempiterna mors erit, quando nec vivere anima poterit Deum non habendo nec doloribus corporis carere moriendo. Prima mors animam nolentem pellit e corpore, secunda mors animam nolentem tenet in corpore; ab utraque morte communiter id 30 habetur, ut quod non vult anima de suo corpore patiatur.

Adtendunt autem isti contradictores nullam esse nunc carnem, quae dolorem pati possit mortemque non possit,

<sup>20</sup> et 22 conectetur . . soluetur R1; - itur v

et non adtendunt esse tamen aliquid tale quod corpore maius sit. Ipse quippe animus, cuius praesentia corpus vivit et regitur, et dolorem pati potest et mori non potest. Ecce inventa res est, quae, cum sensum doloris habeat, 5 inmortalis est. Hoc igitur erit tunc etiam in corporibus damnatorum, quod nunc esse scimus in animis omnium. Si autem consideremus diligentius, dolor, qui dicitur corporis, magis ad animam pertinet. Animae est enim dolere, non corporis, etiam quando ei dolendi causa existit a 10 corpore, cum in eo loco dolet, ubi laeditur corpus. Sicut ergo dicimus corpora sentientia et corpora viventia, cum ab anima sit corpori sensus et vita: ita corpora dicimus et dolentia, cum dolor corpori nisi ab anima esse non possit. Dolet itaque anima cum corpore in eo loco 15 eius, ubi aliquid contigit ut doleat; dolet et sola, quamvis sit in corpore, eum aliqua causa etiam invisibili tristis est ipsa corpore incolumi; dolet etiam non in corpore constituta; nam utique dolebat dives ille apud inferos, quando dicebat: Crucior in hac flamma. Corpus autem 20 nec exanime dolet nec animatum sine anima dolet. Si ergo a dolore argumentum recte sumeretur ad mortem, ergo a dolore argumentum recte sumeretur ad mortem, ut ideo mors possit accidere, quia potuit accidere et dolor, magis ad animam pertineret mori, ad quam magis lor, magis ad animam pertineret mori, ad quam magis pertinet et dolere. Cum vero illa, quae magis dolere 25 potest, non possit mori, quid momenti affert cur illa corpora, quoniam futura sunt in doloribus, ideo etiam moritura esse credamus? Dixerunt quidem Platonici ex terrenis corporibus moribundisque membris esse animae et metuere et cupere et dolere atque gaudere; unde Vergolius: "Hinc, inquit, (id est ex moribundis terreni corporis membris) metuunt cupiuntque, dolent gaudentque."

<sup>19)</sup> Lc. 16, 24. 31) Aen. 6, 733.

<sup>8</sup> est enim R; enim est  $v \parallel 10$  corpus om.  $R \parallel 12$  et corpora dicimus dolentia v (progr. p. 10)  $\parallel$  15 contigit R; contingit  $Av \parallel$  16 inuisibiliter R

Sed convicimus eos in duodecimo huius operis libro, habere animas secundum ipsos ab omni etiam corporis labe purgatas diram cupiditatem, qua rursus incipiunt in corpora velle reverti. Ubi autem potest esse cupiditas, profecto etiam dolor potest. Frustrata quippe cupiditas, 5 sive non perveniendo quo tendebat sive amittendo quo pervenerat, vertitur in dolorem. Quapropter si anima, quae vel sola vel maxime dolet, habet tamen quandam pro suo modo inmortalitatem suam, non ideo mori poterunt illa corpora, quia dolebunt. Postremo si corpora faciunt, 10 ut animae doleant, cur eis dolorem possunt, mortem vero inferre non possunt, nisi quia non est consequens, ut mortem faciat quod dolorem facit? Cur ergo incredibile est ita ignes illis corporibus dolorem posse inferre, non mortem, sicut ipsa corpora dolere animas faciunt, quas 15 tormenta non ideo mori cogunt? Non est ergo necessarium futurae mortis argumentum dolor.

### CAPUT IV.

De naturalibus exemplis, quorum consideratio doceat posse inter cruciatus viventia corpora permanere.

Quapropter si, ut scripserunt qui naturas animalium curiosius indagarunt, salamandra in ignibus vivit et quidam notissimi Siciliae montes, qui tanta temporis diuturnitate ac vetustate usque nunc et deinceps flammis aestuant atque integri perseverant, satis idonei testes sunt non 25 omne, quod ardet, absumi et anima indicat non omne, quod dolere potest, posse etiam mori: quid adhuc a nobis rerum poscuntur exempla, quibus doceamus non esse incredibile, ut hominum corpora sempiterno supplicio puni-

1) L. 14 C. 3; 5. 4) Aen. 6, 720 sq.

<sup>1</sup> duodecimo mss; quarto decimo v (ipse Aug. videtur er-ravisse) || 16 tormenta R; tamen v || 21 si ut Rv; sibi g; sicut A Parr. rell.

torum et igne animam non amittant et sine detrimento ardeant et sine interitu doleant? Habebit enim tunc istan carnis substantia qualitatem ab illo inditam, qui tam mira et varias tot rebus indidit, quas videmus, ut eas, qui 5 multae sunt, non miremur. Quis enim nisi Deus creater omnium dedit carni pavonis mortui ne putesceret? Quoi cum auditu incredibile videretur, evenit ut apud Carthginem nobis cocta apponeretur haec avis, de cuius pectore pulparum, quantum visum est, decerptum servari iusiquaecumque cocta putesceret, prolatum atque oblatum nihil nostrum offendit olfactum. Itemque repositum post dies amplius quam triginta idem quod erat inventum est, idemque post annum, nisi quod aliquantum corpulentize 15 siccioris et contractioris fuit. Quis paleae dedit vel tam frigidam vim, ut obrutas nives servet, vel tam fervidam, ut poma inmatura maturet?

De ipso igne mira quis explicet, quo quaeque adusta nigrescunt, cum ipse sit lucidus, et paene omnia, quae 20 ambit et lambit, colore pulcherrimus decolorat atque ex pruna fulgida carbonem taeterrimum reddit? Neque id quasi regulariter definitum est; nam e contrario lapides igne candente percocti et ipsi fiunt candidi, et quamvis magis ille rubeat, illi albicent, congruit tamen luci quod 25 album est, sicut nigrum tenebris. Cum itaque ignis in lignis ardeat, ut lapides coquat, contrarios habet non in contrariis rebus effectus. Etsi enim lapides et ligna diversa sunt, contraria tamen non sunt, sicut album et nigrum, quorum in lapidibus unum facit, alterum in lignis, 30 clarus illos clarificans, haec offuscans, cum in illis deficeret, nisi in istis viveret. Quid, in carbonibus nonne miranda est et tanta infirmitas, ut ictu levissimo frangantur, pressu facillimo conterantur, et tanta firmitas, ut nullo umore corrumpantur, nulla aetate vincantur, usque

<sup>1</sup> et in igne  $v \parallel 6$  putresceret  $v \parallel 7$  auditu R; — tum v

adeo ut eos substernere soleant, qui simites figunt, ad convincendum litigatorem, quisquis post quantalibet tempora extiterit fixumque lapidem limitem non esse contenderit? Quis eos in terra umida infossos, ubi ligna putescerent, tamdiu durare incorruptibiliter posse nisi rerum ille cortuptor ignis effecit?

Intueamur etiam miraculum calcis. Excepto eo, de quo iam satis diximus, quod igne candicat, quo alia taetra redduntur, etiam occultissime ab igne ignem concipit eumque iam gleba tangentibus frigida tam latenter servat, ut 10 nulli nostro sensui prorsus appareat, sed compertus experimento, etiam dum non apparet, sciatur inesse sopitus. Propter quod eam vivam calcem loquimur, velut ipse ignis latens anima sit invisibilis visibilis corporis. Iam vero latens anima sit invisibilis visibilis corporis. Iam vero quam mirum est, quod, cum extinguitur, tunc accenditur! 15 Ut enim occulto igne careat, aquae infunditur aquave perfunditur, et cum ante sit frigida, inde fervescit, unde ferventia cuncta frigescunt. Velut expirante ergo illa gleba discedens ignis, qui latebat, apparet, ac deinde tamquam morte sic frigida est, ut adiecta unda non sit ar-20 sura et quam calcem vocabamus vivam, vocemus extinctam. Quid est quod huic miraculo addi posse videatur? et tamen additur. Nam si non adhibeas aquam, sed oleum, quod magis fomes est ignis, nulla eius perfusione vel infusione fervescit. Hoc miraculum si de aliquo In-25 dico lapide legeremus sive audiremus et in nostrum exdico lapide legeremus sive audiremus et in nostrum experimentum venire non posset, profecto aut mendacium putaremus aut certe granditer miraremur. Quarum vero rerum ante nostros oculos cotidiana documenta versantur, non genere minus mirabili, sed ipsa assiduitate vilescunt, 30 ita ut ex ipsa India, quae remota est pars orbis a nobis,

26) Plin. 33, 5 (30); indidem insequentia petita.

<sup>16</sup> aquae inf. ed. Lovan.; aqua enim fund. R; aqua infunditur  $Av \parallel 20$  mortua A edd. Er. Ven.

desierimus nonnulla mirari, quae ad nos potuerunt miranda perduci.

desierimus nonnulla mirari, quae ad nos potuerunt miranda perduci.

Adamantem lapidem multi apud nos habent et maxime aurifices insignitoresque gemmarum, qui lapis net ferro nec igni nec alia vi ulla perhibetur praeter hircinum sanguinem vinci. Sed qui eum habent atque noverunt, numquid ita mirantur ut hi, quibus primum potentia eius ostenditur? Quibus autem non ostenditur, fortasse nec credunt; aut si credunt, inexperta mirantur; et si conti10 gerit experiri, adhuc quidem mirantur insolita, sed assiduitas experiendi paulatim subtrahit admirationis incitamentum. Magnetem lapidem novimus mirabilem ferri esse raptorem; quod cum primum vidi, vehementer inhorrui. Quippe cernebam a lapide ferreum anulum raptum atque 15 suspensum; deinde tamquam ferro, quod rapuerat, vim dedisset suam communemque fecisset, idem anulus alteri admotus est eundemque suspendit, atque ut ille prior lapidi, sic alter anulus priori anulo cohaerebat; accessit eodem modo tertius, accessit et quartus; iamque sibi per 20 mutua circulis nexis non implicatorum intrinsecus, sed extrinsecus adhaerentium quasi catena pependerat anulurum. Quis istam virtutem lapidis non stuperet, quae illi non solum inerat, verum etiam per tot suspensa transibat et invisibilibus ea vinculis subligabat? Sed multo est 25 mirabilius, quod a fratre et coepiscopo meo Severo Milevitano de isto lapide comperi. Se ipsum namque vidisse narravit, quem ad modum Bathanarius quondam comes Africae, cum apud eum convivaretur episcopus, eundem protulerit lapidem et tenuerit sub argento ferrumque 30 super argentum posuerit; deinde sicut subter movebat manum, qua lapidem tenebat, ita ferrum desuper movebatur, atque argento medio nihilque patiente concitatissimo cursu ac recursu infra lapis ab homine, supra ferrum

<sup>5</sup> hircinum sanguinem RA; hircino sanguine v (502, 28) | 17 eumque  $v \parallel 22$  uirtutem R (l. 22 c. 11 post in.); uim Av

rapiebatur a lapide. Dixi quod ipse conspexi, dixi quod ab illo audivi, cui tamquam ipse viderim credidi. Quid etiam de isto magnete legerim dicam. Quando iuxta eum ponitur adamans, non rapit ferrum, et si iam rapuerat, ut ei adpropinquaverit, mox remittit. India mittit hos 5 lapides; sed si eos nos cognitos iam desistimus admirari, quanto magis illi, a quibus veniunt, si eos facillimos habent, sic forsitan habent, ut nos calcem, quam miro modo aqua fervescentem, qua solet ignis extingui, et oleo non fervescentem, quo solet ignis accendi, quia in prom- 10 ptu nobis est, non miramur.

# · CAPUT V.

Quanta sint, quorum ratio nequeat agnosci, et tamen eadem vera esse non sit ambiguum.

Verum tamen homines infideles, qui, cum divina vel 15 praeterita vel futura miracula praedicamus, quae illis experienda non valemus ostendere, rationem a nobis earum flagitant rerum, quam quoniam non possumus reddere (excedunt enim vires mentis humanae), existimant falsa esse quae dicimus, ipsi de tot mirabilibus rebus, quas vel 20 videre possumus vel videmus, debent reddere rationem. Quod si fieri ab homine non posse perviderint, fatendum est eis non ideo aliquid non fuisse vel non futurum esse, quia ratio inde non potest reddi, quando quidem sunt ista, de quibus similiter non potest. Non itaque pergo 25 per plurima, quae mandata sunt litteris, non gesta atque transacta, sed in locis quibusque manentia; quo si quisquam ire voluerit et potuerit, utrum vera sint, explorabit; sed pauca commemoro. Agrigentinum Siciliae salem perhibent, cum fuerit admotus igni, velut in aqua fluescere; 30 cum vero ipsi aquae, velut in igne crepitare. Apud Garamantas quendam fontem tam frigidum diebus, ut non bi-

<sup>22</sup> uiderint R

batur, tam fervidum noctibus, ut non tangatur. In Epiro alium fontem, in quo faces, ut in ceteris, extinguntur accensae, sed, non ut in ceteris, accenduntur extinctae. Asbeston Arcadiae lapidem propterea sic vocari, quod accensus semel iam non possit extingui. Lignum cuiusdam ficus Aegyptiae, non ut ligna cetera in aquis natare, sed mergi; et, quod est mirabilius, cum in imo aliquamdin fuerit, inde ad aquae superficiem rursus emergere, quando madefactum debuit umoris pondere praegravari. Poma 10 in terra Sodomorum gigni quidem et ad maturitatis faciem pervenire; sed morsu pressuve temptata in fumum ac favillam corio fatiscente vanescere. Pyriten lapidem Persicum tenentis manum, si vehementius prematur, adurere, propter quod ab igne nomen accepit. In eadem 15 Perside gigni etiam lapidem seleniten, cuius interiorem candorem cum luna crescere atque deficere. In Cappadocia etiam vento equas concipere, eosdemque fetus non amplius triennio vivere. Tylon Indiae insulam eo praeferri ceteris terris, quod omnis arbor, quae in ea gigni-20 tur, numquam nudatur tegmine foliorum.

De his atque aliis innumerabilibus mirabilibus, quae historia non factorum et transactorum, sed manentium locorum tenet, mihi autem aliud agenti ea persequi nimis longum est, reddant rationem, si possunt, infideles isti, qui nolunt divinis litteris credere; quid aliud quam non putantes eas esse divinas, eo quod res habeant incredibiles, sicuti hoc est unde nunc agimus. Non enim admittit, inquiunt, ulla ratio, ut caro ardeat nec absumatur, doleat neque moriatur; ratiocinatores videlicet magni, qui 30 de omnibus rebus, quas esse mirabiles constat, possint reddere rationem. Reddant ergo de his, quae pauca posuimus, quae procul dubio si esse nescirent et ea futura esse diceremus, multo minus crederent, quam quod nune

<sup>12</sup> fatescente R || Pyritem v || 15 selenitem R; Selenitem v || 23 nimis om. A; cf. 502, 27

dicentibus nobis nolunt credere aliquando venturum. Quis enim eorum nobis crederet, si, quem ad modum dicimus futura hominum viva corpora, quae semper arsura atque dolitura nec tamen aliquando moritura sint, ita diceremus in futuro saeculo futurum salem, quem faceret ignis velut 5 in aqua fluescere, eundemque faceret aqua velut in igne crepitare; aut futurum fontem, cuius aqua in refrigerio noctis sic ardeat, ut non possit tangi, in aestibus vero diei sic algeat, ut non possit bibi; aut futurum lapidem, vel eum qui suo calore manum constringentis adureret, 10 vel eum qui undecumque accensus extingui omnino non posset, et cetera quae praetermissis aliis innumeris commemoranda interim duxi? Haec ergo in illo saeculo, quod futurum est, si diceremus futura nobisque increduli responderent: "Si vultis ut ea credamus, de singulis red-15 dite rationem": nos non posse confiteremur, eo quod istis et similibus Dei miris operibus infirma mortalium ratiocinatio vinceretur; fixam tamen apud nos esse ratioistis et similibus Dei miris operibus infirma mortalium ratiocinatio vinceretur; fixam tamen apud nos esse rationem, non sine ratione Omnipotentem facere, unde animus humanus infirmus rationem non potest reddere; et in 20 multis quidem rebus incertum nobis esse quid velit, illud tamen esse certissimum, nihil eorum illi esse inpossibile, quaecumque voluerit; eique nos credere praedicenti, quem neque inpotentem neque mentientem possumus credere. Hi tamen fidei reprehensores exactoresque rationis quid 25 ad ista respondent, de quibus ratio reddi ab homine non potest, et tamen sunt, et ipsi rationi naturae videntur esse contraria? Quae si futura esse diceremus, similiter a nobis, sicut eorum quae futura esse dicimus, ab infidelibus ratio posceretur. Ac per hoc, cum in talibus 30 operibus Dei deficiat ratio cordis et sermonis humani, sicut ista non ideo non sunt, sic non ideo etiam illa non sicut ista non ideo non sunt, sic non ideo etiam illa non erunt, quoniam ratio de utrisque ab homine non potest reddi.

## CAPUT VI.

Quod non omnia miracula naturalia sint, sed pleraque humano ingenio modificata, pleraque autem daemonum arte composita.

Hic forte respondeant: "Prorsus nec ista sunt nec ista credimus; falsa de his dicta, falsa conscripta sunt"; et adiciant ratiocinantes atque dicentes: "Si talia cre denda sunt, credite et vos quod in easdem litteras est relatum, fuisse vel esse quoddam Veneris fanum atque 10 ibi candelabrum et in eo lucernam sub divo sic ardentem, ut eam nulla tempestas, nullus imber extingueret, unde sicut ille lapis, ita ista λύχνος ἄσβεστος, id est lucerna inextinguibilis, nominata est." Quod propterea poterunt dicere, ut respondendi nobis angustias ingerant; 15 quia si dixerimus non esse credendum, scripta illa mira-culorum infirmabimus; si autem credendum esse concesserimus, sirmabimus numina paganorum. Sed nos, sicut iam in libro duodevicensimo huius operis dixi, non habemus necesse omnia credere, quae historia continet gen20 tium, cum et ipsi inter se historici, sicut ait Varro, quasi
data opera et quasi ex industria per multa dissentiant; sed ea, si volumus, credimus, quae non adversantur libris, quibus non dubitamus oportere nos credere. De his autem miraculorum locis nobis ad ea, quae futura per-25 suadere incredulis volumus, satis illa sufficiant, quae nos quoque possumus experiri, et eorum testes idoneos non difficile est invenire. De isto autem fano Veneris et lucerna inextinguibili non solum in nullas coartamur angustias, verum etiam latitudinis nobis campus aperitur. 30 Addimus enim ad istam lucernam inextinguibilem et huma-

18) C. 18.

<sup>17</sup> firmabimus mss; confirm.  $v \parallel 25$  sufficient R; sufficient Av

narum et magicarum, id est per homines daemonicarum, artium et ipsorum per se ipsos daemonum multa miracula; quae si negare voluerimus, eidem ipsi cui credimus sacrarum litterarum adversabimur veritati. Aut ergo in lucerna illa mechanicum aliquid de lapide asbesto ars 5 humana molita est aut arte magica factum est, quod homines illo mirarentur in templo, aut daemon quispiam sub nomine Veneris tanta se efficacia praesentavit, ut hoc ibi prodigium et appareret hominibus et diutius permaneret. Inliciuntur autem daemones ad inhabitandum per 10 creaturas, quas non ipsi, sed Deus condidit, delectabilibus pro sua diversitate diversis, non ut animalia cibis, sed ut spiritus signis, quae cuiusque delectationi congruunt, per varia genera lapidum herbarum, lignorum animalium, carminum rituum. Ut autem inliciantur ab hominibus, prius 18 eos ipsi astutissima calliditate seducunt, vel inspirando eorum cordibus virus occultum vel etiam fallacibus amicitiis apparendo, eorumque paucos discipulos suos faciunt plurimorumque doctores. Neque enim potuit, nisi primum ipsis docentibus, disci quid quisque illorum appetat, quid exhorreat, quo invitetur nomine, quo cogatur; unde magicae artes earumque artifices extiterunt. Maxime autem possident corda mortalium, qua potissimum possessione gloriantur, cum se transfigurant in angelos lucis. Sunt ergo facta eorum plurima, quae quanto magis mirabilia 25 confitemur, tanto cautius vitare debemus; sed ad hoc, unde nunc agimus, nobis etiam ipsa proficiunt. Si enim haec inmundi daemones possunt, quanto potentiores sunt sancti angeli, quanto potentior est his omnibus Deus, qui tantorum miraculorum effectores etiam ipsos angelos 30 fecit! fecit!

Quam ob rem si tot et tanta mirifica, quae  $\mu\eta\chi\alpha\nu\dot{\eta}$ - $\mu\alpha\tau\alpha$  appellant, Dei creatura utentibus humanis artibus
fiunt, ut ea qui nesciunt opinentur esse divina (unde factum est, ut in quodam templo lapidibus magnetibus in 35

<sup>24) 2.</sup> Cor. 11, 14.

15

solo et camera proportione magnitudinis positis sin crum ferreum aeris illius medio inter utrumque lapi ignorantibus, quid sursum esset ac deorsum, quasi n nis potestate penderet; quale aliquid etiam in illa luc 5 Veneris de lapide asbesto ab artifice fieri potuisse diximus); si magorum opera, quos nostra scriptura v ficos et incantatores vocat, in tantum daemones exto potuerunt, ut congruere hominum sensibus sibi no poeta videretur, de quadam femina, quae tali arte p 10 ret, dicens:

Haec se carminibus promittit solvere mentes Quas velit, ast aliis duras inmittere curas, Sistere aquam fluviis et vertere sidera retro; Nocturnosque ciet manes: mugire videbis Sub pedibus terram et descendere montibus orn

quanto magis Deus potens est facere quae infidel sunt incredibilia, sed illius facilia potestati; quando dem ipse lapidum aliarumque vim rerum et hominum genia, qui ea miris utuntur modis, angelicasque nat 20 omnibus terrenis potentiores animantibus condidit, versa mirabilia mirabili vincente virtute et operandi bendi sinendique sapientia, utens omnibus tam mirabil quam creavit.

# CAPUT VII.

25 Quod in rebus miris summa credendi ratio sit omi potentia Creatoris.

Cur itaque facere non possit Deus, ut et resur corpora mortuorum et igne aeterno crucientur cor damnatorum, qui fecit mundum in caelo in terra, in 30 in aquis innumerabilibus miraculis plenum, cum sit nibus quibus plenus est procul dubio maius et excel tius etiam mundus ipse miraculum? Sed isti, cum qu

<sup>4)</sup> Plin. H. N. 34, 14 (42). 15) Aen. 4, 487 sqq.

vel contra quos agimus, qui et Deum esse credunt, a quo factus est mundus, et deos ab illo factos, per quos ab illo administratur mundus, et miraculorum effectrices sive spontaneorum sive cultu et ritu quolibet imperatorum sive etiam magicorum mundanas vel non negant vel in- 5 super et praedicant potestates, quando eis rerum vim mirabilem proponimus aliarum, quae nec animalia sunt rationalia nec ulla ratione praediti spiritus, sicut sunt ea, quorum pauca commemoravimus, respondere adsolent: "Vis est ista naturae, natura eorum sic se habet, propria- 10 rum sunt istae efficaciae naturarum." Tota itaque ratio est, cur Agrigentinum salem flamma fluere faciat, aqua crepitare, quia haec est natura eius. At hoc esse potius contra naturam videtur, quae non igni, sed aquae dedit salem solvere, torrere autem igni, non aquae. Sed ista, 15 inquiunt, salis huius naturalis est vis, ut his contraria patiatur. Haec igitur ratio redditur et de illo fonte Garamantico, ubi una vena friget diebus, noctibus fervet, vi utraque molesta tangentibus; haec et de illo alio, qui cum sit contrectantibus frigidus et facem sicut alii fontes 20 extinguat accensam, dissimiliter tamen atque mirabiliter idem ipse accendit extinctam; haec et de lapide asbesto, qui cum ignem nullum habeat proprium, accepto tamen sic ardet alieno, ut non possit extingui; haec de ceteris, quae piget retexere, quibus licet vis insolita contra naturatio, nisi ut dicatur hanc eorum esse naturam. Brevis sane ista est ratio, fateor, sufficiensque responsio. Sed cum Deus auctor sit naturarum omnium, cur nolunt forsane ista est ratio, fateor, sufficiensque responsio. Sed cum Deus auctor sit naturarum omnium, cur nolunt fortiorem nos reddere rationem, quando aliquid velut inpossibile nolunt credere eisque redditionem rationis poscentibus respondemus hanc esse voluntatem omnipotentis Dei? qui certe non ob aliud vocatur omnipotens, nisi quoniam quidquid vult potest, qui potuit creare tam multa, quae

<sup>6</sup> vim om. RA

nisi ostenderentur aut a credendis hodieque dicere testibus, profecto inpossibilia putarentur, non solum ignotissima apud nos, verum etiam quae notissima p Illa enim quae apud nos praeter eos, quorum de b libros legimus, non habent testem et ab eis consc sunt, qui non sunt divinitus docti atque humanitus forte potuerunt, licet cuique sine recta reprehens non credere.

Nam nec ego volo temere credi cuncta quae p
10 quia nec a me ipso ita creduntur, tamquam nulla de
sit in mea cogitatione dubitatio, exceptis his, quae
ipse sum expertus et cuivis facile est experiri; sicu
calce, quod fervet in aqua, in oleo frigida est; de mag
lapide, quod nescio qua sorbitione insensibili stipulam
15 moveat et ferrum rapiat; de carne non putescente pav
cum putuerit et Platonis; de palea sic frigente, ut
scere nivem non sinat, sic calente ut maturescere p
compellat; de igne fulgido, quod secundum suum fulge
lapides coquendo candificet et contra eundem fulge
20 urendo plurima offuscet. Tale est quod et nigrae m
lae offunduntur ex oleo splendido, similiter nigrae li
de candido inprimuntur argento, de carbonibus et
quod accendente igne sic vertantur in contrarium, ul
lignis pulcherrimis taetri, fragiles de duris, inputril
25 de putribilibus fiant. Haec ipse quaedam cum mu
quaedam cum omnibus novi, et alia plurima, quae |
libro inserere longum fuit. De his autem, quae p
non experta, sed lecta, praeter de fonte illo, ubi f
extinguuntur ardentes et accenduntur extinctae, et
80 pomis terrae Sodomorum forinsecus quasi maturis, int
secus fumeis, nec testes aliquos idoneos, a quibus ut
vera essent audirem, potui reperire. Et illum qui
fontem non inveni qui in Epiro vidisse se dicerent,

<sup>4</sup> apud nos om.  $R \parallel 15$  sq. putrescente . . putruer (492, 6)  $\parallel$  20 est et quod A

20

qui in Gallia similem nossent non longe a Gratianopoli civitate. De fructibus autem arborum Sodomitarum non tantum litterae fide dignae indicant, verum etiam tam multi se loquuntur expertos, ut hinè dubitare non possim. Cetera vero sic habeo, ut neque neganda neque adfir-5 manda decreverim; sed ideo etiam ipsa posui, quoniam apud eorum, contra quos agimus, historicos legi, ut ostenderem qualia multa multique illorum nulla reddita ratione in suorum litteratorum scripta litteris credant, qui nobis credere, quando id, quod eorum experientiam sensumque 10 transgreditur, omnipotentem Deum dicimus esse facturum, nec reddita ratione dignantur. Nam-quae melior et validior ratio de rebus talibus redditur, quam cum Omnipotens ea posse facere perhibetur et facturus dicitur, quae praenuntiasse ibi legitur, ubi alia multa praenuntiavit, quae fecisse monstratur? Ipse quippe faciet, quia se facturum esse praedixit, quae inpossibilia putantur, qui promisit et fecit ut ab incredulis gentibus incredibilia crederentur.

## CAPUT VIII.

Non esse contra naturam, cum in aliqua re, cuius natura innotuit, aliquid ab eo quod erat notum incipit esse diversum.

Si autem respondent propterea se non credere quae de humanis semper arsuris nec umquam morituris cor- 25 poribus dicimus, quia humanorum corporum naturam novimus longe aliter institutam, unde nec illa ratio hinc reddi potest, quae de illis naturis mirabilibus reddebatur, ut dici possit: "Vis ista naturalis est, rei huius ista natura est"; quoniam scimus humanae carnis istam non esse 30 naturam: habemus quidem quod respondeamus de litteris sacris, hanc ipsam scilicet humanam carnem aliter insti-

<sup>31</sup> quid *A* 

tutam fuisse ante peccatum, id est, ut posset numquam perpeti mortem; aliter autem post peccatum, qualis in aerumna huius mortalitatis innotuit, ut perpetem vitam tenere non possit; sic ergo aliter, quam nobis nota est, 5 instituetur in resurrectione mortuorum. Sed quoniam istis non credunt litteris, ubi legitur qualis in paradiso vixerit homo quantumque fuerit a necessitate mortis alienus (quibus utique si crederent, non cum illis de poem damnatorum, quae futura est, operosius ageremus): de 10 litteris eorum, qui doctissimi apud illos fuerunt, aliquid proferendum est, quo appareat posse fieri, ut aliter se habeat quaeque res, quam prius in rebus innotuerat suae determinatione naturae.

Est in Marci Varronis libris, quorum inscriptio est:

15 De gente populi Romani, quod eisdem verbis, quibus ibi legitur, et hic ponam: "In caelo, inquit, mirabile extiti portentum; nam in stella Veneris nobilissima, quam Plautus Vesperuginem, Homerus Hesperon appellat, pulcherrimam dicens, Castor scribit tantum portentum extitisse, ut 20 mutaret colorem, magnitudinem, figuram, cursum; quod factum ita neque antea neque postea sit. Hoc factum Ogygo rege dicebant Adrastos Cyzicenos et Dion Neapolites, mathematici nobiles." Hoc certe Varro tantus auctor portentum non appellaret, nisi esse contra naturam 25 videretur. Omnia quippe portenta contra naturam dicimus esse; sed non sunt. Quo modo est enim contra naturam, quod Dei fit voluntate, cum voluntas tanti utique conditoris conditae rei cuiusque natura sit? Portentum ergo fit non contra naturam, sed contra quam est nota natura. Quis autem portentorum numerat multitudinem, quae historia gentium continetur? Sed nunc in

18) Amphitr. 1, 1, 119. 18) Il. 22, 318.

<sup>3</sup> perpetuam  $A \parallel 17$  id port  $R \parallel$  in om.  $RA \parallel 22$  ogygo mss (265, 24); Ogyge  $v \parallel$  adrastos cyzicenos mss (vol. I, 295, 30); Adrastus Cyzicenus  $v \parallel$  dio R

hoc uno adtendamus, quod ad rem, de qua agimus, pertinet. Quid ita dispositum est ab auctore naturae caeli et terrae, quem ad modum cursus ordinatissimus siderum? Quid tam ratis legibus fixisque firmatum? Et tamen, quando ille voluit, qui summo regit imperio ac potestate 5 quod condidit, stella prae ceteris magnitudine ac splendore notissima colorem, magnitudinem, figuram et (quod est mirabilius) sui cursus ordinem legemque mutavit. Turbavit profecto tunc, si ulli iam fuerunt, canones astrologorum, quos velut inerrabili computatione de praeteritis 10 ac futuris astrorum motibus conscriptos habent, quos canones sequendo ausi sunt dicere, hoc, quod de Lucifero contigit, nec antea nec postea contigisse. Nos autem in divinis libris legimus etiam solem ipsum et stetisse, cum hoc a Domino Deo petivisset vir sanctus lesus Nave, donec 15 coeptum proelium victoria terminaret, et retrorsum redisse, ut regi Ezechiae quindecim anni ad vivendum additi hoc etiam prodigio promissioni Dei significarentur adiuncto. Sed ista quoque miracula, quae meritis sunt concessa sanctorum, quando credunt isti facta, magicis 20 artibus tribuunt. Unde illud est, quod superius commemoravi dixisse Vergilium:

Sistere aquam fluviis et vertere sidera retro.

Sistere aquam fluviis et vertere sidera retro.

Nam et fluvium stetisse superius inferiusque fluxisse, cum populus Dei ductore supra memorato Iesu Nave viam car-25 peret, et Helia propheta transeunte ac postea discipulo eius Helisaeo id esse factum in sacris litteris legimus, et retro versum fuisse maximum sidus regnante Ezechia modo commemoravimus. Quod vero de Lucifero Varro scripsit, non est illic dictum alicui petenti homini id 30 fuisse accessore. fuisse concessum.

Non ergo de notitia naturarum caliginem sibi faciant infideles, quasi non possit in aliqua re divinitus fieri aliud,

<sup>16)</sup> fos. 10, 13. 19) Esai. 38, 8. 23) Aen. 4, 489. 26) Ios. 4, 18. 27) 2. Reg. 2, 8; 14.

quam in eius natura per humanam suam experientiam cognoverunt; quamvis et ipsa, quae in rerum natura omnibus nota sunt, non minus mira sint, essentque stupenda considerantibus cunctis, si solerent homines mirari mira nisi rara. Quis enim consulta ratione non videat in hominum innumerabili numerositate et tanta naturae si-

b nisi rara. Quis enim consulta ratione non videat is hominum innumerabili numerositate et tanta naturae similitudine valde mirabiliter sic habere singulos singulas facies, ut nisi inter se similes essent, non discerneretur species eorum ab animalibus ceteris; et rursum nisi inter se dissimiles essent, non discerneretur singuli ab hominibus ceteris? Quos ergo similes confitemur, eosdem dissimiles invenimus. Sed mirabilior est consideratio dissimiles invenimus. Sed mirabilior est consideratio dissimilitudinis, quoniam similitudinem iustius videtur exposere natura communis. Et tamen quoniam quae sunt rara ipsa sunt mira, multo amplius admiramur quando duos ita similes reperimus, ut in eis discernendis aut semper aut frequenter erremus.

Sed quod dixi scriptum a Varrone, licet eorum si historicus idemque doctissimus, fortasse vere factum esse 20 non credunt; aut quia non diu mansit alius eiusdem sideris cursus, sed reditum est ad solitum, minus isto moventur exemplo. Habent ergo aliud, quod etiam nunc possit ostendi eisque puto debere sufficere, quo commonentur, cum aliquid adverterint in aliqua institutione 25 naturae eamque sibi notissimam fecerint, non se inde Deo debere praescribere, quasi eam non possit in longe aliud, quam eis cognita est, vertere atque mutare. Terra Sodomorum non fuit utique ut nunc est, sed iacebat simili ceteris facie eademque vel etiam uberiore fecunditate pol-30 lebat; nam Dei paradiso in divinis eloquiis comparata est. Haec postea quam tacta de caelo est, sicut illorum que que adtestatur historia et nunc ab eis qui veniunt ad loca illa conspicitur, prodigiosa fuligine horrori est et

<sup>30)</sup> Gen. 13, 10. 32) Tac. Hist. 5, 7.

<sup>20</sup> alius mss; talis v

poma eius interiorem favillam mendaci superficie maturi-tatis includunt. Ecce non erat talis, et talis est. Ecce a conditore naturarum natura eius in hanc foedissimam diversitatem mirabili mutatione conversa est; et quod post tam longum accidit tempus, tam longo tempore per- 5 severat.

severat.

Sicut ergo non fuit inpossibile Deo, quas voluit instituere, sic ei non est inpossibile, in quidquid voluerit, quas instituit, mutare naturas. Unde illorum quoque miraculorum multitudo silvescit, quae monstra ostenta, 10 portenta prodigia nuncupantur; quae recolere et commemorare si velim, huius operis quis erit finis? Monstra sane dicta perhibent a monstrando, quod aliquid significando demonstrent, et ostenta ab ostendendo, et portenta a portendendo, id est praeostendendo, et prodigia, quod 16 porro dicant, id est futura praedicant. Sed viderint eorum coniectores, quo modo ex eis sive fallantur sive instinctu spirituum, quibus cura est tali poena dignos animos hominum noxiae curiositatis retibus implicare, etiam vera praedicant sive multa dicendo aliquando in aliquid veritatis 20 incurrant. Nobis tamen ista, quae velut contra naturam fiunt et contra naturam fieri dicuntur (quo more hominum locutus est et apostolus dicendo contra naturam in olea insitum oleastrum factum esse participem pinguedinis oleae) et monstra ostenta, portenta prodigia nuncupantur, 25 hoc monstrare debent, hoc ostendere vel praeostendere, hoc praedicere, quod facturus sit Deus, quae de corporibus hominum se praenuntiavit esse facturum, nulla impediente difficultate, nulla praescribente lege naturae. Quo modo autem praenuntiaverit, satis in libro superiore do-30 cuisse me existimo, decerpendo de scripturis sanctis et novis et veteribus non quidem omnia ad hoc pertinentia, sed quae sufficere huic operi iudicavi.

<sup>25)</sup> Rom. 11, 17 sqq.

## CAPUT IX.

De gehenna et aeternarum qualitate poenarum.

Quod igitur de sempiterno supplicio damnatorum per suum prophetam Deus dixit, siet, omnino siet: Vermis est rum non morietur et ignis eorum non extinguetur. Ad enim vehementius commendandum etiam Dominus Iesus, cum membra quae hominem scandalizant pro his hominibus poneret, quos ut sua membra dextra quis dili-git, eaque praeciperet amputari: Bonum est tibi, inquit, 10 debilem introire in vitam quam duas manus habentem ire in gehennam, in ignem inextinguibilem, ubi vermis eorum non moritur et ignis non extinguitur. Similiter de pede: Bonum est tibi, inquit, claudum introire in vitam aeternam quam duos pedes habentem mitti in gehen-15 nam ignis inextinguibilis, ubi vermis eorum non moritur et ignis non extinguitur. Non aliter ait et de oculo: Bonum est tibi luscum introire in regnum Dei quam duos oculos habentem mitti in gehennam ignis, ubi vermis eorum non moritur et ignis non extinguitur. Non 20 eum piguit uno loco eadem verba ter dicere. Quem non terreat ista repetitio et illius poenae commendatio tam vehemens ore divino?

Utrumque autem horum, ignem scilicet atque vermem, qui volunt ad animi poenas, non ad corporis pertinere, dicunt etiam uri dolore animi sero atque infructuose paenitentes eos, qui fuerint a regno Dei separati, et ideo ignem pro isto dolore urente non incongrue poni potuisse contendunt; unde illud apostoli est: Quis scandalizatur,

5) Esai. 66, 24. 19) Mr. 9, 43 sqq.

<sup>5</sup> extinguitur  $RA \parallel 12$  ignis non RA sec. Graec. (16; 19); ignis eorum non  $v \parallel 20$  eum Rv; enim AParr.  $\parallel 21$  commendatio RA (6; 142, 16); comminatio  $v \parallel 26$  paenitentes RA; paenitentis v

et non ego uror? Eundem etiam vermem putant intelle-gendum esse. Nam scriptum est, inquiunt: Sicut tinea vestimentum et vermis lignum, sic maeror excruciat cor gendum esse. Nam scriptum est, inquiunt: Sicut tinea vestimentum et vermis lignum, sic maeror excruciat cor viri. Qui vero poenas et animi et corporis in illo supplicio futuras esse non dubitant, igne uri corpus, animum 5 autem rodi quodam modo verme maeroris adfirmant. Quod etsi credibilius dicitur, quia utique absurdum est, ibi dolorem aut corporis aut animi defuturum: ego tamen facilius est ut ad corpus dicam utrumque pertinere quam neutrum, et ideo tacitum in illis divinae scripturae verbis 10 animi dolorem, quoniam consequens esse intellegitur, etiamsi non dicatur, ut corpore sic dolente animus quoque sterili paenitentia crucietur. Legitur quippe et in veteribus scripturis: Vindicta carnis impii ignis et vermis. Potuit brevius dici: Vindicta impii. Cur ergo dictum est: carnis impii, nisi quia utrumque, id est et ignis et vermis, poena erit carnis? Aut si vindictam carnis propterea dicere voluit, quia hoc in homine vindicabitur, quod secundum carnem vixerit (propter hoc enim veniet in mortem secundam, quam significavit apostolus 20 dicens: Si enim secundum carnem vixeritis, moriemini), eligat quisque quod placet, aut ignem tribuere corpori, animo vermem, hoc proprie, illud tropice, aut utrumque proprie corpori. Iam enim satis superius disputavi posse animalia etiam in ignibus vivere, in ustione sine consumptione, in dolore sine morte, per miraculum omnipotentissimi Creatoris; cui hoc possibile esse qui negat, a quo sit quidquid in naturis omnibus miratur ignorat. Ipse est enim Deus, qui omnia in hoc mundo magna et parva miracula, quae commemoravimus, et incomparabiliter plura, 30 quae non commemoravimus, fecit eademque ipso mundo

1) 2. Cor. 11, 29. 4) Prov. 25, 20. 15) Eccli. 7, 19. 21) Rom. 8, 13.

<sup>1</sup> non ego R Clarom.; non om. A; ego non  $v \parallel 29$  enim est v

uno atque omnium maximo miraculo inclusit. Eligat ergo unum e duobus quisque quod placet, utrum et vermem ad corpus proprie an ad animum translato a corporalibus ad incorporalia vocabulo existimet pertinere. Quid autem 5 horum verum sit, res ipsa expeditius indicabit, quando erit scientia tanta sanctorum, ut eis cognoscendarum illarum poenarum necessaria non sit experientia, sed ea, quae tunc erit plena atque perfecta, ad hoc quoque sciendum sapientia sola sufficiat (nunc enim ex parte scimus, 10 donec veniat quod perfectum est); dum tamen nullo modo illa corpora talia futura esse credamus; ut nullis ab igne afficiantur doloribus.

### CAPUT X.

An ignis gehennae, si corporalis est, poss**it malignos**15 spiritus, **i**d est daemones incorporeos, tactu

suo adurere.

Hic occurrit quaerere: Si non erit ignis incorporalis, sicut est animi dolor, sed corporalis, tactu noxius, ut
eo possint corpora cruciari: quo modo in eo erit etiam
20 poena spirituum malignorum? Idem quippe ignis erit,
supplicio scilicet hominum adtributus et daemonum, dicente Christo: Discedite a me, maledicti, in ignem aeternum, qui paratus est diabolo et angelis eius. Nisi quia
sunt quaedam sua etiam daemonibus corpora, sicut doctis
25 hominibus visum est, ex isto aere crasso atque umido,
cuius inpulsus vento flante sentitur. Quod genus elementi
si nihil igne perpeti posset, non ureret fervefactus in
balneis. Ut enim urat, prior uritur facitque cum patitur.
Si autem quisquam nulla habere corpora daemones ad30 severat, non est de hac re aut laborandum operosa in-

10) 1. Cor. 13, 9. 23) Mt. 25, 41.

<sup>2</sup> e RA; de  $v \parallel 28$  cum RA; quod v

quisitione aut contentiosa disputatione certandum. Cur enim non dicamus, quamvis miris, tamen veris modis etiam spiritus incorporeos posse poena corporalis ignis affligi, si spiritus hominum, etiam ipsi profecto incorporei, et nunc potuerunt includi corporalibus membris et tunc 5 poterunt corporum suorum vinculis insolubiliter alligari? Adhaerebunt ergo, si eis nulla sunt corpora, spiritus daemonum, immo spiritus daemones, licet incorporei corporeis ignibus cruciantibus, non ut ignes ipsi, quibus adhaerebunt, eorum iunctura inspirentur et animalia fiant, quae 10 constent spiritu et corpore, sed, ut dixi, miris et ineffabilibus modis adhaerendo, accipientes ex ignibus poenam, non dantes ignibus vitam; quia et iste alius modus, quo corporibus adhaerent spiritus et animalia fiunt, omnino mirus est nec conprehendi ab homine potest, et hoc ipse 15 homo est. homo est.

Dicerem quidem sic arsuros sine ullo suo corpore spiritus, sicut ardebat apud inferos ille dives, quando dicebat: Crucior in hac flamma, nisi convenienter responderi cernerem talem fuisse illam flammam, quales oculi 20 quos levavit et Lazarum vidit, qualis lingua cui umorem exiguum desideravit infundi, qualis digitus Lazari de quo id sibi fieri postulavit; ubi tamen erant sine corporibus animae. Sic ergo incorporalis et illa flamma qua exarsit et illa guttula quam poposcit, qualia sunt etiam visa dor-25 mientium sive in ecstasi cernentium res incorporales, habentes tamen similitudinem corporum. Nam et ipse homo cum spiritu, non corpore, sit in talibus visis, ita se tamen tunc similem suo corpori videt, ut discernere omnino non possit. At vero gehenna illa, quod etiam stagnum ignis 30 et sulphuris dictum est, corporeus ignis erit et cruciabit corpora damnatorum, aut et hominum et daemonum, solida hominum, aeria daemonum, aut tantum hominum cor-

19) Lc. 16, 24. 31) Apoc. 20, 10.

<sup>9</sup> cruciantibus  $R^1$ ; cruciandi  $R^2Av \parallel 31$  sulpuris R

pora cum spiritibus, daemones autem spiritus sine con poribus haerentes sumendo poenam, non inpertiendo v tam corporalibus ignibus. Unus quippe utrisque ignierit, sicut Veritas dixit.

5

### CAPUT XI.

An hoc ratio iustitiae habeat, ut non sint extensiora poenarum tempora, quam fuerint peccatorum.

Sic autem quidam eorum, contra quos defendim Sic autem quidam eorum, contra quos defendimi civitatem Dei, iniustum putant, ut pro peccatis quamlib 10 magnis, parvo scilicet tempore perpetratis, poena quisque damnetur aeterna, quasi ullius id umquam iustitia leg adtendat, ut tanta mora temporis quisque puniatur, quan mora temporis unde puniretur admisit. Octo genera po narum in legibus esse scribit Tullius, damnum, vincl 15 verbera, talionem, ignominiam, exilium, mortem, servit tem. Quid horum est quod in breve tempus pro cuiu qua paccati calcritate coartetur, ut tanta vindicetur moral. que peccati celeritate coartetur, ut tanta vindicetur morul quanta deprehenditur perpetratum, nisi forte talio? I enim agit, ut hoc patiatur quisque quod fecit. Unde illu 20 est legis: Oculum pro oculo, dentem pro dente. Fiel enim potest, ut tam brevi tempore quisque amittat ocu lum severitate vindictae, quam tulit ipse alteri inprobitat peccati. Porro autem si alienae feminae osculum infixu rationis sit verbere vindicare, nonne qui illud puncto ten 25 poris fecerit, incomparabili horarum spatio verberatur ( suavitas voluptatis exiguae diuturno dolore punitur? Qui in vinculis numquid tamdiu quisque iudicandus est ess debere, quamdiu fecit unde meruit alligari; cum iustis sime annosas poenas servus in compedibus pendat, qu 30 verbo aut ictu celerrime transeunte vel lacessivit dominu

<sup>4)</sup> Mt. 25, 41.: 20) Exod. 21, 24.

<sup>8</sup> si *R* 

vel plagavit? Iam vero damnum, ignominia, exilium, servitus cum plerumque sic infliguntur, ut nulla venia relaxentur, nonne pro huius vitae modo similia poenis videntur aeternis? Ideo quippe aeterna esse non possunt, quia nec ipsa vita, quae his plectitur, porrigitur in aeter-5 num; et tamen peccata, quae vindicantur longissimi temporis poenis, brevissimo tempore perpetrantur; nec quisquam extitit qui censeret tam cito nocentium finienda esse termenta quam cito factum est vel homicidium vel poris poenis, brevissimo tempore perpetrantur; nec quisquam extitit qui censeret tam cito nocentium finienda esse tormenta, quam cito factum est vel homicidium vel adulterium vel sacrilegium vel quodlibet aliud scelus non 10 temporis longitudine, sed iniquitatis et impietatis magnitudine metiendum. Qui vero pro aliquo grandi crimine morte multatur, numquid mora qua occiditur, quae perbrevis est, eius supplicium leges aestimant et non quod eum in sempiternum auferunt de societate viventium? 15 Quod est autem de ista civitate mortali homines supplicio primae mortis, hoc est de illa civitate inmortali homines supplicio secundae mortis auferre. Sicut enim non efficiunt leges huius civitatis, ut in eam quisque revocetur occisus: sic nec illius, ut in vitam revocetur aeternam 20 secunda morte damnatus. Quo modo ergo verum est, inquiunt, quod ait Christus vester: In qua mensura mensi fueritis, in ea remetietur vobis, si temporale peccatum supplicio punitur aeterno? Nec adtendunt non propter aequale temporis spatium, sed propter vicissitudinem mali, 25 id est ut qui mala fecerit mala patiatur, eandem dictam fuisse mensuram. Quamvis hoc in ea re proprie possit accipi, de qua Dominus cum hoc diceret loquebatur, id est de iudiciis et condemnationibus. Proinde qui iudicat et condemnat iniuste, si iudicatur et condemnatur iuste, 30 in eadem mensura recipit, quamvis non hoc quod dedit. Iudicio enim fecit, iudicio patitur; quamvis fecerit damnatione quod iniquum est, patiatur damnatione quod iustum est. stum est.

<sup>23)</sup> Lc. 6, 38.

### CAPUT XII.

De magnitudine praevaricationis primae, ob quam aete poena omnibus debeatur, qui extra gratiam fuera Salvatoris.

Sed poena aeterna ideo dura et iniusta sensibus detur humanis, quia in hac infirmitate moribundorum suum deest ille sensus altissimae purissimaeque sap tiae, quo sentiri possit quantum nefas in illa pi praevaricatione commissum sit. Quanto enim magis h 10 fruebatur Deo, tanto maiore impietate dereliquit Deun factus est malo dignus aeterno, qui hoc in se per bonum, quod esse posset aeternum. Hinc est univ generis humani massa damnata; quoniam, qui hoc pri admisit, cum ea quae in illo fuerat radicata sua st 15 punitus est, ut nullus ab hoc iusto debitoque suppl nisi misericordi et indebita gratia liberetur atque ita pertiatur genus humanum, ut in quibusdam demonstr quid valeat misericors gratia, in ceteris quid iusta dicta. Neque enim utrumque demonstraretur in omni 20 quia, si omnes remanerent in poenis iustae damnatic in nullo appareret misericors gratia; rursus si omne tenebris transferrentur in lucem, in nullo appar veritas ultionis. In qua propterea multo plures quan illa sunt, ut sic ostendatur quid omnibus debere 25 Quod si omnibus redderetur, iustitiam vindicantis i nemo reprehenderet; quia vero tam multi exinde libe tur, est unde agantur maximae gratiae gratuito mu liberantis.

<sup>10</sup> derelinquit  $R^1A^1 \parallel 13$  primus RAeg; primitus  $v \mid misericordia v \parallel 21$  gratia mss; gratia redimentis  $v \parallel rursu$ 

10

15

20

### CAPUT XIII.

entra opinionem eorum, qui putant criminosis supplicia post mortem causa purgationis adhiberi.

Platonici quidem, quamvis inpunita nulla velint esse ccata, tamen omnes poenas emendationi adhiberi putant, 5 l humanis inflictas legibus vel divinis, sive in hac vita re post mortem, si aut parcatur hic cuique aut ita pleatur ut hic non corrigatur. Hinc est Maronis illa senntia, ubi, cum dixisset de terrenis corporibus moribun-sque membris, quod animae

Hinc metuunt cupiuntque, dolent gaudentque, nec auras

Suspiciunt, clausae tenebris et carcere caeco, cutus adiunxit atque ait:

Quin et supremo cum lumine vita reliquit l est cum die novissimo reliquit eas ista vita),

Non tamen (inquit) omne malum miseris, nec funditus omnes

Corporeae excedent pestes, penitusque necesse est Multa diu concreta modis inolescere miris. Ergo exercentur poenis veterumque malorum Supplicia expendunt; aliae panduntur inanes Suspensae ad ventos, aliis sub gurgite vasto Infectum eluitur scelus aut exuritur igni.

ii hoc opinantur, nullas poenas nisi purgatorias volunt 25 se post mortem, ut, quoniam terris superiora sunt eleenta aqua, aer, ignis, ex eliquo istorum mundetur per piatorias poenas, quod terrena contagione contractum t. Aer quippe accipitur in eo quod ait: "Suspensae ad ntos"; aqua in eo quod ait: "Sub gurgite vasto"; ignis 30 tem suo nomine expressus est, cum dixit: "Aut exuri-

<sup>24)</sup> Aen. 6, 733 sqq.

tur igni." Nos vero etiam in hac quidem mortali vita esse quasdam poenas purgatorias confitemur, non quibu affliguntur, quorum vita vel non inde fit melior vel potimi inde fit peior; sed illis sunt purgatoriae, qui eis cohercii 5 corriguntur. Ceterae omnes poenae, sive temporariae sin sempiternae, sicut unusquisque divina providentia tractadus est, inferuntur vel pro peccatis sive praeteritis sin in quibus adhuc vivit ille qui plectitur, vel pro exercedis declarandisque virtutibus per homines et angelos sen 10 bonos seu malos. Nam etsi quisque mali aliquid alterimi inprobitate vel errore patiatur, peccat quidem homo, qui vel ignorantia vel iniustitia cuiquam mali aliquid facit; sed non peccat Deus, qui iusto, quamvis occulto, iudici fieri sinit. Sed temporarias poenas alii in hac vita tanto tum, alii post mortem, alii et nunc et tunc, verum tamea ante iudicium illud severissimum novissimumque patiuntur. Non autem omnes veniunt in sempiternas poenas, quae post illud iudicium sunt futurae, qui post mortem sustinent temporales. Nam quibusdam, quod in isto non 20 remittitur, remitti in futuro saeculo, id est, ne futuri saeculi aeterno supplicio puniantur, iam supra diximus.

### CAPUT XIV.

De poenis temporalibus istius vitae, quibus subiecta est humana condicio.

Rarissimi sunt autem qui nullas in hac vita, sed tantum post eam poenas luunt. Fuisse tamen aliquos, qui usque ad decrepitam senectutem ne levissimam quidem febriculam senserint quietamque duxerint vitam, et ipsi novimus et audivimus; quamquam vita ipsa mortalium tota

20) Mt. 12, 32.

<sup>8</sup> exerendis  $R^1$  (progr. p. 16; l. 22 c. 24 med. ratio . . excitanda . . atque exerenda; sed cf. vol. I, 5, 5) || 10 quisque mss (513, 19; 430, 18); quisquam  $v \parallel 28$  ipsi et v

poena sit, quia tota temptatio est, sicut sacrae litterae personant, ubi scriptum est: Numquid non temptatio est vita humana super terram? Non enim parva poena est ipsa insipientia vel inperitia, quae usque adeo fugienda merito iudicatur, ut per poenas doloribus plenas pueri 5 cogantur quaeque artificia vel litteras discere; ipsumque discere, ad quod poenis adiguntur, tam poenale est eis, ut nonnumquam ipsas poenas, per quas compelluntur discere, malint ferre quam discere. Quis autem non exhorreat et mori eligat, si ei proponatur aut mors per-10 petienda aut rursus infantia? Quae quidem quod non a risu, sed a fletu orditur hanc lucem, quid malorum ingressa sit nesciens prophetat quodam modo. Solum, quando natus est, ferunt risisse Zoroastrem, nec ei boni aliquid monstrosus risus ille portendit. Nam magicarum 15 artium fuisse perhibetur inventor; quae quidem illi nec ad praesentis vitae vanam felicitatem contra suos inimicos prodesse potuerunt; a Nino quippe rege Assyriorum, cum esset ipse Bactrianorum, bello superatus est. Prorsus quod scriptum est: Grave iugum super filios Adam a 20 die exitus de ventre matris eorum usque in diem sepuldie exitus de ventre matris eorum usque in diem sepul-turae in matrem omnium, usque adeo impleri necesse est, ut ipsi parvuli per lavacrum regenerationis ab origi-nalis peccati, quo solo tenebantur, vinculo iam soluti mala multa patientes nonnulli et incursus spirituum malignorum 25 aliquando patiantur. Quae quidem passio absit ut eis ob-sit, si hanc vitam in illa aetate etiam ipsa passione ingravescente et animam de corpore excludente finierint.

## CAPUT XV.

Quod omne opus gratiae Dei eruentis nos de profunditate 30 veteris mali ad futuri saeculi pertineat novitatem.

Verum tamen in gravi iugo, quod positum est super filios Adam a die exitus de ventre matris eorum usque

3) Iob 7, 1. 14) Plin. 7, 15. 22) Eccli. 40, 1.

in diem sepulturae in matrem omnium, etiam hoc malm mirabile reperitur, ut sobrii simus atque intellegamus han vitam de peccato illo nimis nefario, quod in paradiso per petratum est, factam nobis esse poenalem totumque, 5 quod nobiscum agitur per testamentum novum, non per tinere nisi ad novi saeculi hereditatem novam, ut hic pi gnore accepto illud cuius hoc pignus est suo tempore consequamur, nunc autem ambulemus in spe et proficients de die in diem spiritu facta carnis mortificemus. Noti 10 enim Dominus qui sunt eius; et quotquot spiritu Da aguntur, hi filii sunt Dei, sed gratia, non natura. Unicus enim natura Dei filius propter nos misericordia factus est hominis filius, ut nos, natura filii hominis, filii Da per illum gratia fieremus. Manens quippe ille inmutabilis 15 naturam nostram, in qua nos susciperet, suscepit a nobis et tenax divinitatis suae nostrae infirmitatis particeps factus est; ut nos in melius commutati, quod peccatores mortalesque sumus, eius inmortalis et iusti participatione amittamus et, quod in natura nostra bonum fecit, imple20 tum summo bono in eius naturae bonitate servemus. Sicut enim per unum hominem peccantem in hoc tan' grave malum devenimus, ita per unum hominem eundem-que Deum iustificantem ad illud bonum tam sublime veniemus. Nec quisquam se debet ab isto ad illum trans-25 isse considere, nisi cum ibi fuerit, ubi temptatio nula erit; nisi pacem tenuerit, quam belli huius, in quo caro concupiscit adversus spiritum et spiritus adversus carnem, multis et variis certaminibus quaerit. Hoc autem bellum numquam ullum esset, si natura humana per liberum ar30 bitrium in rectitudine, in qua facta est, perstitisset. Nunc vero, quae pacem felix cum Deo habere noluit, secum pugnat infelix, et cum sit hoc malum miserabile, melius

<sup>9)</sup> Rom. 8, 13. 10) 2. Tim. 2, 19. 11) Rom. 8, 14. 22) Rom. 5, 12. 27) Gal. 5, 17.

<sup>13</sup> filius hominis v

10

est tamen quam priora vitae huius. Melius confligitur quippe cum vitils, quam sine ulla conflictione dominantur. Melius est, inquam, bellum cum spe pacis aeternae quam sine ulla liberationis cogitatione captivitas. Cupimus quidem etiam hoc bello carere et ad capessendam ordinatis- 5 simam pacem, ubi firmissima stabilitate potioribus inferiora subdantur, igne divini amoris accendimur. Sed si (quod absit) illius tanti boni spes nulla esset, malle debuimus in huius conflictationis molestia remanere quam vitiis in nos dominationem non eis resistendo permittere.

#### CAPUT XVI.

Sub quibus gratiae legibus omnes regeneratorum habeantur aetates.

Verum tanta est Dei misericordia in vasa misericordiae, quae praeparavit in gloriam, ut etiam prima hominis 15 aetas, id est infantia, quae sine ullo renisu subiacet carni, et secunda, quae pueritia nuncupatur, ubi nondum ratio suscepit hanc pugnam et fere sub omnibus vitiosis delectationibus iacet, quia, licet fari iam valeat et ideo infantiam transisse videatur, nondum in ea est praecepti capax 20 infirmitas mentis, si sacramenta Mediatoris acceperit, etiamsi hanc in eis annis vitam finiat, translata sculicet a potestate tenebrarum in regnum Christi non solum poenis non praeparetur aeternis, sed ne ulla quidem post mortem purgatoria tormenta patiatur. Sufficit enim sola spiritalis 25 regeneratio, ne post mortem obsit quod carnalis generatio cum morte contraxit. Cum autem ventum fuerit ad aetatem, quae praeceptum iam capit et subdi potest legis imperio, suscipiendum est bellum contra vitia et gerendum

15) Rom. 9, 23.

<sup>2</sup> quam mss; quam cum v | 5 hoc om. R1 | 9 conflictio-

acriter, ne ad damnabilia peccata perducat. Et si quidem nondum victoriarum consuetudine roborata sunt, fatilius vincuntur et cedunt; si autem vincere atque imperare consuerunt, laboriosa difficultate superantur. Neque il fit veraciter atque sinceriter nisi verae delectatione iustitiae; haec est autem in fide Christi. Nam si lex iubers adsit et spiritus iuvans desit, per ipsam prohibitionem desiderio crescente atque vincente peccati etiam reaus praevaricationis accedit. Nonnumquam sane apertissima 10 vitia aliis vitiis vincuntur occultis, quae putantur esse virtutes, in quibus regnat superbia et quaedam sibi placendi altitudo ruinosa. Tunc itaque victa vitia deputandi sunt, cum Dei amore vincuntur, quem nisi Deus ipse non donat nec aliter nisi per mediatorem Dei et hominum, 15 hominem Christum Iesum, qui factus est particeps mortalitatis nostrae, ut nos participes faceret divinitatis suae. Paucissimi autem sunt tantae felicitatis, ut ab ipsa ineunte adulescentia nulla damnabilia peccata committant vel in flagitiis vel in facinoribus vel in nefariae cuiusquam im-20 pietatis errore, sed magna spiritus largitate opprimant, quidquid eis posset carnali delectatione dominari. Plurimi vero praecepto legis accepto, cum prius victi fuerint praevalentibus vitiis et praevaricatores eius effecti, tunc ad gratiam confugiunt adiuvantem, qua fiant et amarius paenitendo et vehementius pugnando prius Deo subdita atque ita carni praeposita mente victores. Quisquis igitur cupit poenas evadere sempiternas, non solum baptizetur, verum etiam iustificetur in Christo, ac sic vere transeat a diabolo ad Christum. Purgatorias autem poenas nullas futuras opinetur, nisi ante illud ultimum timendumque iudicium. Nequaquam tamen negandum est etiam ipsum aeternum ignem pro diversitate meritorum quamvis malo-

15) 1. Tim. 2, 5.

<sup>5</sup> uere RA; uera Parr. | 15 Iesum Christum v; cf. progr. p. 11

5

rum aliis leviorem, aliis futurum esse graviorem, sive ipsius vis atque ardor pro poena digna cuiusque varietur, sive ipse aequaliter ardeat, sed non aequali molestia sentiatur.

## CAPUT XVII.

De his, qui putant nullorum hominum poenas in aeternum esse mansuras.

Nunc iam cum misericordibus nostris agendum esse video et pacifice disputandum, qui vel omnibus illis hominibus, quos iustissimus iudex dignos gehennae supplicio 10 iudicabit, vel quibusdam eorum nolunt credere poenam sempiternam futuram, sed post certi temporis metas pro cuiusque peccati quantitate longioris sive brevioris eos inde existimant liberandos. Qua in re misericordior profecto fuit Origenes, qui et ipsum diabolum atque angelos 15 eius post graviora pro meritis et diuturniora supplicia ex illis cruciatibus eruendos et sociandos sanctis angelis credidit. Sed illum et propter hoc et propter alia poppulla didit. Sed illum et propter hoc et propter alia nonnulla et maxime propter alternantes sine cessatione beatitudines et miserias et statutis saeculorum intervallis ab istis ad 20 et miserias et statutis saeculorum intervallis ab istis ad 20 illas atque ab illis ad istas itus ac reditus interminabiles non inmerito reprobavit ecclesia; quia et hoc, quod misericors videbatur, amisit faciendo sanctis veras miserias, quibus poenas luerent, et falsas beatitudines, in quibus verum ac securum, hoc est sine timore certum, sempiterni boni 25 gaudium non haberent. Longe autem aliter istorum misericordia humano errat affectu, qui hominum illo iudicio damnatorum miserias temporales, omnium vero qui vel citius vel tardius liberantur aeternam felicitatem putant. Quae sententia si propterea bona et vera quia misericors 30 est, tanto erit melior et verior quanto misericordior. Ex-

<sup>22</sup> quia RA edd. vett.; quin ed. Par. ex coniectura Moreli || 31 misericordior fuerit v

tendatur ergo ac profundatur fons huius misericordize usque ad damnatos angelos saltem post multa atque prolixa quantumlibet saecula liberandos. Cur usque universam naturam manat humanam, et cum ad angelicam vestum fuerit, mox arescit? Non audent tamen se ulterim miserando porrigere et ad liberationem ipsius quoque diaboli pervenire. Verum si aliquis audeat, vincit nempe istos. Et tamen tanto invenitur errare deformius a contra recta Dei verba perversius, quanto sibi videtur sentire clementius.

## CAPUT XVIII.

De his, qui novissimo iudicio propter intercessiones sanctorum neminem hominum putant esse damnandum.

Sunt etiam, quales in conlocutionibus nostris ipse
15 sum expertus, qui, cum venerari videantur scripturas sanctas, moribus inprobandi sunt et agendo causam suam multo maiorem quam isti misericordiam Deo tribuunt erga humanum genus. Dicunt enim de malis et infidelibus hominibus divinitus quidem verum praedictum esse, quod
20 digni sunt; sed cum ad iudicium ventum fuerit, misericordiam esse superaturam. Donabit enim eos, inquiunt, misericors Deus precibus et intercessionibus sanctorum suorum. Si enim orabant pro illis, quando eos patiebantur inimicos, quanto magis quando videbunt-humiles supplicesque prostratos! Neque enim credendum est, aiunt, tunc amissuros sanctos viscera misericordiae, cum fuerint plenissimae ac perfectissimae sanctitatis, ut, qui tunc orabant pro inimicis suis, quando et ipsi sine peccato non erant, tunc non orent pro supplicibus suis, quando nul30 lum coeperint habere peccatum. Aut vero Deus tunc eos non exaudiet tot et tales filios suos, quando in tanta eo-

<sup>3</sup> usque RA (101, 11; 26); usque ad  $v \parallel 7$  audet  $v \parallel 19$  quod digni sunt mss (523, 28; vol. I, 236, 6); qu. d. s. poens v

Testimonium vero psalmi et illi quidem, qui permittunt infideles atque impios homines saltem longo tempore cruciari et postea de malis omnibus erui, sed magis isti pro se dicunt esse, ubi legitur: Numquid obliviscetur misereri 5 Deus aut continebit in ira sua miserationes suas? Ira eius est, inquiunt, ut omnes indigni beatitudine sempiterna ipso iudicante puniantur supplicio sempiterno. Sed si vel longum vel prorsus ullum esse permiserit, profecto, ut possit hoc fieri, continebit in ira sua miserationes suas, 10 quod eum psalmus dicit non esse facturum. Non enim ait: "Numquid diu continebit in ira sua miserationes suas?"

sed quod prorsus non continebit ostendit.

Sic ergo isti volunt iudicii Dei comminationem non esse mendacem, quamvis sit neminem damnaturus, quem 15 ad modum eius comminationem, qua dixit eversurum se esse Nineven civitatem, mendacem non possumus dicere; et tamen factum non est, inquiunt, quod sine ulla condicione praedixit. Non enim ait: "Nineve evertetur, si non egerint paenitentiam seque correxerint"; sed hoc non ad- 20 dito praenuntiavit futuram eversionem illius civitatis. Quam comminationem propterea veracem putant, quia hoc praedixit Deus quod vere digni erant pati, quamvis hoc non esset ipse facturus. Nam etsi paenitentibus pepercit, inquiunt, utique illos paenitentiam non ignorabat acturos, 25 et tamen absolute ac definite eorum eversionem futuram esse praedixit. Hoc ergo erat, inquiunt, in veritate severitatis, quia id erant digni; sed in ratione miserationis non erat, quam non continuit in ira sua, ut ab ea poena supplicibus parceret, quam fuerat contumacibus commina- 30 tus. Si ergo tunc pepercit, aiunt, quando sanctum suum prophetam fuerat parcendo contristaturus, quanto magis tune miserabilius supplicantibus parcet, quando ut parcat

<sup>6)</sup> Ps. 76, 10. 17) Ion. 3, 4.

<sup>6, 10, 12</sup> sus om. A

omnes sancti eius orabunt! Sed loc, quod ipsi suis cerdibus suspicantur, ideo putant scripturas tacuisse divina, ut multi se corrigant vel prolixarum vel aeternarum timore poenarum, et sint qui possint orare pro eis, qui 5 non se correxerint; nec tamen opinantur omni modo il eloquia divina tacuisse. Nam quo pertinet, inquiunt, quoi scriptum est: Quam multa multitudo dulcedinis tuae, Domine, quam abscondidisti timentibus te, nisi ut intellegamus propter timorem fuisse absconditam misericordize divinae tam multam secretamque dulcedinem? Addunt etiam propterea dixisse apostolum: Conclusit enim Deus omnes in infidelitate, ut omnium misereatur, quo significaret, quod ab illo nemo damnabitur. Nec isti tamen, qui hoc sentiunt, hanc opinationem suam usque ad liberationem vel nullam damnationem diaboli atque angelorum eius extendunt; humana quippe circa solos homines moventur misericordia et causam maxime agunt suam, per generalem in genus humanum quasi Dei miserationem inpunitatem falsam suis perditis moribus pollicentes; ac per loc superabunt eos in praedicanda Dei misericordia, qui hanc inpunitatem etiam principi daemonum et eius satellitibus pollicentes. litibus pollicentur.

### CAPUT XIX.

De his, qui inpunitatem omnium peccatorum promittunt etiam haereticis propter participationem corporis Christi.

Item sunt alii ab aeterno supplicio liberationem nec ipsis saltem omnibus hominibus promittentes, sed tantummodo Christi baptismate ablutis, qui participes siunt corso poris eius, quomodolibet vixerint, in quacumque haeresi

8) Ps. 30, 20. 12) Rom. 11, 32.

<sup>8</sup> timentibus mss (cf. c. 24 med.); metuentibus  $v \parallel 14$  opinationem R (vol. I, 53, 11); opinionem Av

vel impietate fuerint, propter illud quod ait Iesus: Hic est panis qui de caelo descendit, ut, si quis ex ipso manducaverit, non moriatur. Ego sum panis vivus, qui de caelo descendi. Si quis manducaverit ex hoc pane, vivet in aeternum. Ab aeterna ergo morte, inquiunt, ne-5 cesse est istos erui et ad vitam aeternam quandocumque perduci.

# CAPUT XX.

De his, qui non omnibus, sed eis tantum qui apud catholicos sunt renati, etiamsi postea in multa crimina errores- 10 que proruperint, indulgentiam pollicentur.

Item sunt, qui hoc nec omnibus habentibus baptismatis Christi et eius corporis sacramentum, sed solis catholicis quamvis male viventibus pollicentur, quia non solo sacramento, sed re ipsa manducaverunt corpus Christi, in 15 ipso eius corpore constituti, de quo dicit apostolus: *Unus panis*, unum corpus multi sumus; ut, etiamsi postea in aliquam haeresim vel etiam in gentilium idolatriam lapsi fuerint, tantum quia in corpore Christi, id est in catholica ecclesia, sumpserunt baptismum Christi et manduca-20 verunt corpus Christi, non moriantur in aeternum, sed vitam quandoque consequantur aeternam; atque illa omnis impietas, quanto maior fuerit, non eis valeat ad aeternitatem, sed ad diuturnitatem magnitudinemque poenarum.

## CAPUT XXI.

25

De his, qui eos, qui permanent in catholica fide, etiamsi pessime vixerint et ob hoc uri meruerint, tamen propter fidei fundamentum salvandos esse definiunt.

Sunt autem, qui propter id quod scriptum est: Qui perseveraverit usque in finem, hic salvus erit, non nisi 30

5) Io. 6, 50 sq. 17) 1. Cor. 10, 17. 30) Mt. 24, 13.

<sup>. 14</sup> solum R (cf. c. 25) | 18 idolatriam  $R^1A$  et sic plerumque; idololatriam v

in ecclesia catholica perseverantibus, quamvis in ea n viventibus, hoc promittunt, per ignem videlicet salva merito fundamenti, de quo ait apostolus: Fundamente enim aliud nemo potest ponere praeter id, quod posi est, quod est Christus Iesus. Si quis autem aedif super fundamentum aurum, argentum, lapides pretio ligna, fenum, stipulam: uniuscuiusque opus manifest tur; dies enim declarabit, quoniam in igne revelabi et uniuscuiusque opus quale sit ignis probabit. Si ci opus manserit quod superaedificavit, mercedem accip Si cuius autem opus arserit, damnum patietur; autem salvus erit, sic tamen quasi per ignem. Dic ergo cuiuslibet vitae catholicum Christianum Christhabere in fundamento, quod fundamentum nulla haer habet a corporis eius unitate praecisa; et ideo prophoc fundamentum, etiamsi malae vitae fuerit catholichistianus, velut qui superaedificaverit ligna, fenum, pulam, putant eum salvum fieri per ignem, id est poenas ignis illius liberari, quo igne in ultimo iud punientur mali.

# CAPUT XXII.

De his, qui putant ea crimina, quae inter elemosynar opera committuntur, ad damnationis iudicium non vocari.

Comperi etiam quosdam putare eos tantumm arsuros illius aeternitate supplicii, qui pro peccatis f facere dignas elemosynas neglegunt, iuxta illud apos Iacobi: *Iudicium autem sine misericordia illi*, qui 1

12) 1. Cor. 3, 11 sqq.

<sup>6</sup> fundamentum mss; fund. hoc  $v \parallel 10$  manserit R (rom.; permanserit Av (cf. c. 26)  $\parallel 11$  opus autem  $v \parallel 27$  elemsynas RA et sic constanter; eleem. v

fecit misericordiam. Qui ergo fecit, inquiunt, quamvis mores in melius non mutaverit, sed inter ipsas suas elemosynas nefarie ac nequiter vixerit, iudicium illi cum misericordia futurum est, ut aut nulla damnatione plectatur aut post aliquod tempus sive parvum sive prolixum 5 ab illa damnatione liberetur. Ideo iudicem ipsum vivorum atque mortuorum noluisse existimant aliud commemorare se esse dicturum sive dextris, quibus est vitam daturus aeternam, sive sinistris, quos aeterno supplicio damnaturus, nisi elemosynas sive factas sive non factas. 10 Ad hoc pertinere aiunt et in oratione Dominica cotidianam postulationem: Dimitte nobis debita nostra, sicut et nos dimittimus debitoribus nostris. Quisquis enim illi, qui in eum peccavit, dimittit ignoscendo peccatum, pro-cul dubio elemosynam facit. Quam rem Dominus ipse 15 sic commendavit, ut diceret: Si enim dimiseritis peccata hominibus, dimittet vobis et pater vester peccata vestra; si autem non dimiseritis hominibus, neque pater vester, qui in caelis est, dimittet vobis. Ergo et ad hoc genus elemosynarum pertinet quod ait apostolus Iacobus iudicium 20 futurum sine misericordia ei, qui non fecit misericordiam. Nec dixit Dominus, inquiunt, magna vel parva, sed: Dimittet vobis pater vester peccata vestra, si et vos dimiseritis hominibus. Ac per hoc putant etiam eis, qui perdite viverint dones claudent diem vites buius extra perdite vixerint, donec claudant diem vitae huius extre- 25 mum, per hanc orationem, qualiacumque et quantacumque fuerint, omnia cotidie peccata dimitti, sicut ipsa cotidie frequentatur oratio, si hoc tantummodo custodire meminerint, ut, quando ab eis veniam petunt, qui eos peccato qualicumque laeserunt, ex corde dimittant. Cum ad haec 30 omnia Deo donante respondero, liber iste claudendus est.

<sup>1)</sup> Iac. 2, 13. 10) Mt. 25, 34 sqq. 13) Ib. 6, 12. 19) Ib. 14 sq.

<sup>1</sup> facit  $R^1Af^1g$ ; sed cf. c. 27 in. et med. || fecit RA; fecerit v

# CAPUT XXIII.

Contra opinionem eorum, qui dicunt nec diaboli no hominum malorum perpetua futura supplicia.

Ac primum quaeri oportet atque cognosci, cur ec 5 sia ferre nequiverit hominum disputationem diabolo et post maximas et diuturnissimas poenas purgationem indulgentiam pollicentem. Neque enim tot sancti et sa veteribus ac novis litteris eruditi mundationem et r caelorum beatitudinem post qualiacumque et quantac 10 que supplicia qualibuscumque et quantiscumque an inviderunt, sed potius viderunt divinam vacuari vel i mari non posse sententiam, quam se Dominus praei tiavit in iudicio prolaturum atque dicturum: Discedi me, maledicti, in ignem aeternum, qui paratus est 15 bolo et angelis eius (sic quippe ostendit aeterno diabolum et angelos eius arsuros); et quod scriptum in apocalypsi: Diabolus, qui seducebat eos, missus es stagnum ignis et sulphuris, quo et bestia et pseudo pheta; et cruciabuntur die ac nocte in saecula saec 20 rum. Quod ibi dictum est aeternum, hic dictum est saecula saeculorum, quibus verbis nihil scriptura div significare consuevit, nisi quod finem non habet tempo Quam ob rem prorsus nec alia causa nec iustior at manifestior inveniri potest, cur verissima pietate tenea 25 fixum et inmobile nullum regressum ad iustitiam vita que sanctorum diabolum et angelos eius habituros, quia scriptura, quae neminem fallit, dicit eis Deum pepercisse, et sic ab illo esse interim praedamnatos, carceribus caliginis inferi retrusi traderentur servandi 30 que ultimo iudicio puniendi, quando eos aeternus is

15) Mt. 25, 41. 20) Apoc. 20, 10 sq. 28) 2. Petr. 2,

<sup>14</sup> diabulo R et sic crebro  $\parallel$  18 pseudoprophetae cruc. (439, 4)

accipiet, ubi cruciabuntur in saecula saeculorum. Quod si ita est, quo modo ab huius aeternitate poenae vel universi vel quidam homines post quantumlibet temporis subtrahentur, ac non statim enervabitur fides, qua creditur sempiternum daemonum futurum esse supplicium? Si 5 enim quibus dicetur: Discedite a me, maledicti, in ignem aeternum, qui paratus est diabolo et angelis eius, vel universi vel aliqui eorum non semper ibi erunt, quid causae est cur diabolus et angeli eius semper ibi futuri esse credantur? An forte Dei sententia, quae in malos 10 et angelos et homines proferetur in angelos vera erit esse credantur? An forte Dei sententia, quae in malos 10 et angelos et homines proferetur, in angelos vera erit, in homines falsa? Ita plane hoc erit, si non quod Deus dixit, sed quod suspicantur homines plus valebit. Quod fieri quia non potest, non argumentari adversus Deum, sed divino potius, dum tempus est, debent parere prae- 15 cepto, qui sempiterno cupiunt carere supplicio. Deinde quale est aeternum supplicium pro igne diuturni temporis existimare et vitam aeternam credere sine fine, cum Christus eodem ipso loco, in una eademque sententia dixerit utrumque complexus: Sic ibunt isti in supplicium 20 aeternum, iusti autem in vitam aeternam? Si utrumque aeternum profecto aut utrumque cum fine diuturnum aeternum, susti autem in vitam aeternam? Si utrumque aeternum, profecto aut utrumque cum fine diuturnum aut utrumque sine fine perpetuum debet intellegi. Par pari enim relata sunt, hinc supplicium aeternum, inde vita aeterna. Dicere autem in hoc uno eodemque sensu: "Vita 25 aeterna sine fine erit, supplicium aeternum finem habebit" multum absurdum est. Unde, quia vita aeterna sanctorum sine fine erit, supplicium quoque aeternum quibus erit finem procul dubio non habebit.

# CAPUT XXIV.

30

Contra eorum sensum, qui in iudicio Dei omnibus reis propter sanctorum preces putant esse parcendum.

Hoc autem et adversus eos valet, qui suas agentes causas contra Dei venire verba velut misericordia maiore

<sup>21)</sup> Mt. 25, 46.

conantur, ut ideo videlicet vera sint, quia ea, quae dint homines esse passuros, pati digni sunt, non quia passuri sunt. Donabit enim eos, inquiunt, precibus sanctorus suorum, etiam tunc tanto magis orantium pro inimicis 5 suis, quanto sunt utique sanctiores, eorumque efficacion est oratio et exauditione Dei dignior, iam nullium habertium omnino peccatum. Cur ergo eadem perfectissima sanctitate et cuncta impetrare valentibus mundissimis et misericordissimis precibus etiam pro angelis non orabut, 10 quibus paratus est ignis abternus, ut Deus sententian suam mitiget et reflectat in melius eosque ab illo igne faciat alienos? An erit forsitan quisquam, qui et hoc futurum esse praesumat adfirmans etiam sanctos angelos simul cum sanctis hominibus, qui tunc aequales erunt 15 angelis Dei, pro damnandis et angelis et hominibus oraturos, ut misericordia non patiantur, quod veritate merentur pati? Quod nemo sanae fidei dixit, nemo dicturus est. Alioqui nulla causa est, cur non etiam nunc pro diabolo et angelis eius oret ecclesia, quam magister Deus 20 pro inimicis suis iussit orare. Haec igitur causa, qua fit ut nunc ecclesia non oret pro malis angelis, quos suor esse novit inimicos, eadem ipsa causa est, qua fit ut i illo tunc iudicio etiam pro hominibus aeterno igne criciandis, quamvis perfecta sit sanctitate, non oret. Nunc 25 enim propterea pro eis orat, quos in genere humane habet inimicos, quia tempus est paenitentiae fructuose. Nam quid maxime pro eis orat, nisi ut det illis Deus, sicut dicit apostolus, paenitentiam et resipiscant de dieboli laqueis, a quo captivi tenentur secundum ipsius vo-sioti laqueis, a quo captivi tenentur secundum ipsius vo-sioti illi etiam nosset, qui licet adhuc in hac vita sint constituti, tamen praedestinati sunt in aeternum ignem ire cum diabolo: tam pro eis non oraret, quam nec pro ipso. Sed quia de nullo certa est, orat pro omnibus 36 dumtaxat hominibus inimicis suis in hoc corpore consti-

<sup>30) 2.</sup> Tim. 2, 25 sq.

tutis; nec tamen pro omnibus exauditur. Pro his enim solis exauditur, qui, etsi adversantur ecclesiae, ita sunt tamen praedestinati, ut pro eis exaudiatur ecclesia et filii efficiantur ecclesiae. Si qui autem usque ad mortem habebunt cor impaenitens nec ex inimicis convertentur in 5 filios, numquid iam pro eis, id est pro talium defunctorum spiritibus, orat ecclesia? Quid ita, nisi quia in parte iam diaboli computatur, qui cum esset in corpore non est translatus ad Christum?

translatus ad Christum?

Eadem itaque causa est, cur non oretur tunc pro 10 hominibus aeterno igne puniendis, quae causa est, ut neque nunc neque tunc oretur pro angelis malis; quae itidem causa est, ut, quamvis pro hominibus, tamen iam nec nunc oretur pro infidelibus impiisque defunctis. Nam pro defunctis quibusdam vel ipsius ecclesiae vel quorum-15 dam piorum exauditur oratio, sed pro his, quorum in Christo regeneratorum nec usque adeo vita in corpore male gesta est, ut tali misericordia iudicentur digni non esse, nec usque adeo bene, ut talem misericordiam reperiantur necessariam non habere; sicut etiam facta resurrectione mortuorum non deerunt, quibus post poenas, quas patiuntur spiritus mortuorum, inpertiatur misericordia, ut in ignem non mittantur aeternum. Neque enim de quibusdam veraciter diceretur, quod non eis remittatur neque in hoc saeculo neque in futuro, nisi essent 25 quibus, etsi non in isto, tamen remittitur in futuro. Sed cum dictum fuerit a iudice vivorum atque mortuorum: Venite, benedicti patris mei, possidete paratum vobis regnum a constitutione mundi, et aliis e contrario: Discedite a me, maledicti, in ignem aeternum, qui paratus 30 cedite a me, maledicti, in ignem aeternum, qui paratus 30 est diabolo et angelis eius, et ierint isti in supplicium aeternum, iusti autem in vitam aeternam: nimiae prae-

25) Mt. 12, 32. 32) Ib. 25, 34; 41; 46.

<sup>8</sup> cum mss; dum  $v \parallel 26$  in isto Rgv; in om. AParr. rell.  $\parallel$  remittetur  $v \parallel 31$  ierint R (ut supra fuerint); ibunt Av

sumptionis est dicere cuiquam eorum aeternum supplicium non futurum, quos Deus ituros in supplicium dixit aeternum, et per huius praesumptionis persuasionem facere, ut de ipsa quoque vita vel desperetur vel dubitetur 5 aeterna.

Nemo itaque sic intellegat psalmum canentem: Numquid obliviscetur misereri Deus, aut continebit in ira sua miserationes suas? ut opinetur de hominibus bonis veram, de malis falsam, aut de bonis hominibus et malis angelis 10 veram, de malis autem hominibus falsam Dei esse sententiam. Hoc enim, quod ait psalmus, ad vasa misericordiae pertinet et ad filios promissionis, quorum erat unus etiam ipse propheta, qui cum dixisset: Numquid obliviscetur misereri Deus aut continebit in ira sua miserationes succes continuo subjecti. Et dixi: Numa continuo subjecti. miserationes suas? continuo subiecit: Et dixi: Nunc coepi, haec est inmutatio dexterae Excelsi. Exposuit profecto quid dixerit: Numquid continebit in ira sua miserationes suas? Ira enim Dei est etiam ista vita mortalis, ubi homo vanitati similis factus est, et dies eius velut 20 umbra praetereunt. In qua tamen ira non obliviscitur misereri Deus, faciendo solem suum oriri super bonos et malos et pluendo super iustos et iniustos, ac sic non continet in ira sua miserationes suas; maximeque in equod expressit hic psalmus dicendo: Nunc coepi, haec 25 est inmutatio dexterae Excelsi, quoniam in hac ipsa aerumnosissima vita, quae ira Dei est, vasa misericordiae mutat in melius, quamvis adhuc in huius corruptionis miseria maneat ira eius, quia nec in ipsa ira sua continet miserationes suas. Cum ergo isto modo compleatur divini 30 illius cantici veritas, non est eam necesse etiam illic intellegi, ubi non pertinentes ad civitatem Dei sempiterne supplicio punientur. Sed quibus placet istam sententiam 15 miserationes suas? continuo subiecit: Et dixi: Nunc coe-

<sup>8)</sup> Ps. 76, 10. 16) Ib. 11. 22) Mt. 5, 45.

<sup>8</sup> et 15 misericordias  $A \parallel$  17 sua erasum in  $A \parallel$  23 et p. 533, 4 sua om. A

10

usque ad illa impiorum tormenta protendere, saltem sic intellegant, ut manente in eis ira Dei, quae in aeterno est praenuntiata supplicio, non contineat Deus in hac ira sua miserationes suas et faciat eos non tanta quanta digni sunt poenarum atrocitate cruciari; non ut eas poe-5 nas vel numquam subeant vel aliquando finiant, sed ut eas mitiores quam merita sunt eorum levioresque patiantur. Sic enim et ira Dei manebit, et in ipsa ira sua miserationes suas non continebit. Quod quidem non ideo confirmo, quoniam non resisto.

confirmo, quoniam non resisto.

Ceterum eos, qui putant minaciter potius quam veraciter dictum: Discedite a me, maledicti, in ignem aeternum, et: Ibunt isti in supplicium aeternum, et: Cruciabuntur in saecula saeculorum, et: Vermis eorum non moritur et ignis non extinguitur, et cetera huius modi, 15 non tam ego, quam ipsa scriptura divina planissime atque plenissime redarguit ac refellit. Ninevitae quippe in hac vita egerunt paenitentiam et ideo fructuosam, velut in hoc agro seminantes, in quo Deus voluit cum lacrimis seminari, quod postea cum laetitia meteretur; et tamen quis nega-20 bit, quod Dominus praedixit in eis fuisse completum, nisi parum advertat, quem ad modum peccatores Deus non solum iratus, verum etiam miseratus evertat? Evertuntur enim peccatores duobus modis, aut sicut Sodomitae, ut pro peccatis suis ipsi homines puniantur, aut sicut Nine-25 vitae, ut ipsa hominum peccata paenitendo destruantur. Factum est ergo quod praedixit Deus; eversa est Nineve quae mala erat, et bona aedificata est quae non erat. Stantibus enim moenibus atque domibus eversa est civitas in perditis moribus. Ac sic, quamvis propheta fuerit 30 contristatus, quia non est factum quod illi homines ti-

<sup>14)</sup> Apoc. 20, 10. 15) Esai. 66, 24; Mr. 9, 44 sqq. 18) Ion. 3, 7 sqq. 20) Ps. 125, 6.

<sup>15</sup> moritur scripsi; morietur  $RAv \parallel extinguitur R$ ; extinguetur Av (cf. 508, 5 sqq.; 543, 1)

muerunt illo prophetante venturum, factum est tamen quod fuerat Deo praesciente praedictum, quoniam novem qui praedixit, quo modo in melius esset implendum.

Ut autem noverint isti in perversum misericordes 5 quo pertineat quod scriptum est: Quam multa multitudo dulcedinis tuae, Domine, quam abscondisti timentibus te! legant quod sequitur: Perfecisti autem sperantibus in te. Quid est abscondisti timentibus, perfecisti sperantibus, nisi quia illis, qui timore poenarum suam iustitiam volunt 10 constituere quae in lege est, non est iustitia Dei dulcis, quia nesciunt eam? Non enim gustaverunt eam. In se namque sperant, non in ipso, et ideo eis absconditur multitudo dulcedinis Dei; quoniam timent quidem Deum, sed illo timore servili, qui non est in caritate, quia per15 fecta caritas foras mittit timorem. Ideo sperantibus in eum perficit dulcedinem suam inspirando eis caritatem suam, ut timore casto, non quem caritas foras mittit, sed permanente in saeculum saeculi, cum gloriantur, in Domino glorientur. Iustitia quippe Dei Christus est, qui factus 20 est nobis, sicut dicit apostolus, sapientia a Deo et iustitia et sanctificatio et redemptio, ut, quem ad modum scriptum est, qui gloriatur, in Domino glorietur. Hanc Dei iustitiam, quam donat gratia sine meritis, nesciunt illi, qui suam iustitiam volunt constituere, et ideo iustitiae 25 Dei, quod est Christus, non sunt subiecti. In qua iustitia est multa multitudo dulcedinis Dei, propter quam dicitur in psalmo: Gustate et videte quam dulcis est Dominus. Et hanc quidem in hac peregrinatione gustantes, non ad satietatem sumentes, esurimus eam potius ac siti-80 mus, ut ea postea saturemur, cum videbimus eum, sicuti est, et implebitur quod scriptum est: Saturabor, cum

<sup>7)</sup> Ps. 30, 20. 10) Rom. 10, 3. 15) 1. Io. 4, 18. 22) 1. Cor. 1, 30 sq. 25) Rom. 10, 3. 28) Ps. 33, 9. 31) 1. Io. 3, 2.

<sup>8</sup> metuentibus A

manifestabitur gloria tua. Ita perficit Christus multam multitudinem dulcedinis suae sperantibus in eum. Porro autem si eam, quam illi putant, dulcedinem suam Deus abscondit timentibus eum, qua non est impios damnaturus, ut hoc nescientes et damnari timentes recte vivant ac sic 5 ut hoc nescientes et damnari timentes recte vivant ac sic 5 possint esse qui orent pro non recte viventibus: quo modo eam perficit sperantibus in eum, quando quidem, sicut somniant, per hanc dulcedinem non damnaturus est eos, qui non sperant in eum? Illa igitur eius dulcedo quaeratur, quam perficit sperantibus in eum, non quam 10 perficere putatur contemnentibus et blasphemantibus eum. Frustra itaque homo post hoc corpus inquirit, quod in hoc corpore sibi comparare neglexit.

Illud quoque apostolicum: Conclusit enim Deus omnes in infidelitate, ut omnium misereatur, non ideo dictum 15 est, quod sit neminem damnaturus, sed superius apparet unde sit dictum. Nam cum de Iudaeis postea credituris apostolus loqueretur ad gentes, ad quas utique iam credentes conscribebat epistulas: Sicut enim vos, inquit, aliquando non credidistis Deo, nunc autem misericordiam 20 consecuti estis illorum incredulitate: sic et hi nunc non crediderunt in vestram misericordiam, ut et ipsi miseri-

crediderunt in vestram misericordiam, ut et ipsi misericordiam consequentur. Deinde subiecit, unde isti sibi errando blandiuntur, atque ait: Conclusit enim Deus omnes in incredulitate, ut omnium misereatur. Quos omnes, 25 nisi de quibus loquebatur, tamquam dicens: Et vos et illos? Deus ergo et gentiles et Iudaeos, quos præscivit et prædestinavit conformes imaginis filii sui, omnes in infidelitate conclusit, ut de amaritudine infidelitatis suæ pænitendo confusi et ad dulcedinem misericordiae Dei 30 credendo conversi clamarent illud in psalmo: Quam multa

<sup>1)</sup> Ps. 16, 15. 23) Rom. 11, 30 sqq. 28) Rom. 8, 29.

<sup>1</sup> manifestabitur mihi gloria  $A \parallel 22$  in uestram misericordiam RA Amiat.; in vestra misericordia  $v \parallel 25$  incredulitate R Clar.; infidelitate Av

multitudo dulcedinis tuae, Domine, quam abscondisti timentibus te, perfecisti autem sperantibus, non in se, sei
in te! Omnium itaque miseretur vasorum misericordise.
Quid est omnium? Et eorum scilicet quos ex gentibus,
te eorum quos ex Iudaeis praedestinavit vocavit, iustificavit glorificavit, non hominum omnium, sed istorum omnium neminem damnaturus.

#### CAPUT XXV.

An hi, qui inter haereticos baptizati sunt et deteriores 10 postea male vivendo facti sunt, vel hi, qui apud catholicos renati ad haereses aut schismata transierunt, vel hi, qui a catholicis apud quos renati sunt non recedentes criminose vivere perstiterunt, possint privilegio sacramentorum remissionem aeterni sperare supplicii.

Sed iam respondeamus etiam illis, qui non solum diabolo et angelis eius, sicut nec isti, sed ne ipsis quidem omnibus hominibus liberationem ab aeterno igne promittunt, verum eis tantum, qui Christi baptismate abluti et corporis eius et sanguinis participes facti sunt, quomodo-20 libet vixerint, in quacumque haeresi vel impietate fuerint. Sed contradicit eis apostolus dicens: Manifesta autem sunt opera carnis, quae sunt fornicatio, inmunditia, luxuria, idolorum servitus, veneficia, inimicitiae, contentiones, aemulationes, animositates, dissensiones, haereses, invidiae, 25 ebrietates, comisationes et his similia; quae praedico vobis, sicut praedixi, quoniam qui talia agunt regnum Dei non possidebunt. Haec profecto apostolica falsa sententia est, si tales post quantalibet tempora liberati regnum Dei possidebunt. Sed quoniam falsa non est, profecto

27) Gal. 5, 19 sqq.

<sup>1</sup> metuentibus  $A \parallel 6$  omnium hominum  $v \parallel 25$  comisationes  $R^1$  (5, 22); comesat.  $R^2$ ; comessat. Av

egnum Dei non possidebunt. Et si in regni Dei possesione numquam erunt, aeterno supplicio tenebuntur; quoiam non est medius locus, ubi non sit in supplicio, qui lo non fuerit constitutus in regno.

Quam ob rem quod ait Dominus Iesus: Hic est pa- 8 sis qui de caelo descendit, ut, si quis ex ipso manduaverit, non moriatur. Ego sum panis vivus, qui de aelo descendi; si quis manducaverit ex hoc pane, vivet n aeternum, quo modo sit accipiendum, merito quaeritur. It ab istis quidem, quibus nunc respondemus, hunc in- 10 ellectum auferunt illi, quibus deinde respondendum est; i sunt autem, qui hanc liberationem nec omnibus habenibus sacramentum baptismatis et corporis Christi, sed olis catholicis, quamvis male viventibus, pollicentur, quia on solo, inquiunt, sacramento, sed re ipsa manduca- 15 erunt corpus Christi, in ipso scilicet eius corpore contituti; de quo corpore ait apostolus: Unus panis, unum orpus multi sumus. Qui ergo est in eius corporis unitte, id est in Christianorum compage membrorum, cuius orporis sacramentum fideles communicantes de altari su- 20 iere consuerunt, ipse vere dicendus est manducare corus Christi et bibere sanguinem Christi. Ac per hoc aeretici et schismatici ab huius unitate corporis separati ossunt idem percipere sacramentum, sed non sibi utile, nmo vero etiam noxium, quo iudicentur gravius, quam 25 el tardius liberentur. Non sunt quippe in eo vinculo acis, quod illo exprimitur sacramento.

Sed rursus etiam isti, qui recte intellegunt, non dimudum esse manducare corpus Christi, qui in corpore on est Christi, non recte promittunt eis, qui vel in hae- 30 sim vel etiam in gentilium superstitionem ex illius corpris unitate labuntur, liberationem quandoque ab aeterni

<sup>9)</sup> Io. 6, 50 sq. 18) 1. Cor. 10, 17.

<sup>20</sup> altare R (Roensch, Ital. p. 265) | 29 manducare mss; im mand. v

igne supplicii; primum, quia debent adtendere, quam sit intolerabile atque a sana doctrina nimis devium, ut multi ac paene omnes, qui haereses impias condiderunt exeutes de catholica ecclesia et facti sunt haeresiarchae, meliobres res habeant causas, quam hi, qui numquam fuerunt catholici, cum in eorum laqueos incidissent, si illos haeresiarchas hoc facit liberari a supplicio sempiterno, quod in catholica ecclesia baptizati sunt et sacramentum corporis Christi in vero Christi corpore primitus acceperunt; cum peior sit 10 utique desertor fidei et ex desertore oppugnator eius effectus quam ille, qui non deseruit quod non tenuit; deinde quia et his occurrit apostolus eadem verba proferens et enumeratis illis carnis operibus eadem veritate praedicens: Quoniam qui talia agunt, regnum Dei non possitebunt.

Unde nec illi perditis et damnabilibus moribus debent esse securi, qui usque in finem quidem velut in communione ecclesiae catholicae perseverant, intuentes quod dictum est: Qui perseveraverit usque in finem, hic 20 salvus erit, et per vitae iniquitatem ipsam vitae iustitiam, quod eis Christus est, deserunt, sive fornicando sive alias inmunditias flagitiorum, quas nec exprimere apostolus voluit, in suo corpore perpetrando, sive turpitudine luxurize diffluendo sive aliquid aliud eorum agendo, de quibus ait: 25 Quoniam qui talia agunt, regnum Dei non possidebunt; ac per hoc, quicumque agunt talia, nisi in sempitermo supplicio non erunt, quia in Dei regno esse non poterunt. In his enim perseverando usque in huius vitae finem non utique dicendi sunt in Christo perseverasse usque in 80 finem, quia in Christo perseverasse usque in finem, quia in Christo perseverare est in eius fide perseverare; quae fides, ut eam definit idem apostolus, per dilectionem operatur; dilectio autem, sicut ipse alibi di-

15) Gal. 5, 21. 20) Mt. 10, 22. 32) Gal. 5, 6.

<sup>11</sup> quod non  $R^1$ ; quod numquam  $R^2A$ ; quam numquam  $v \parallel 22$  apostolus exprimere v

manducare corpus Christi, quoniam nec in membris computandi sunt Christi. Ut enim alia taceam, non possunt simul esse et membra Christi et membra meretricis. Denique ipse dicit: Qui manducat carnem meam et bibit 5 sanguinem meum, in me manet, et ego in eo. Ostendit quid sit non sacramento tenus, sed re vera corpus Christi manducare et eius sanguinem bibere; hoc est enim in Christo manere, ut in illo maneat et Christus. Sic enim hoc dixit, tamquam diceret: "Qui non in me manet, et 10 in quo ego non maneo, non se dicat aut existimet manducare corpus meum aut bibere sanguinem meum." Non itaque manent in Christo, qui non sunt membra eius. Non sunt autem membra Christi, qui se faciunt membra meretricis, nisi malum illud paenitendo esse destiterint et 15 ad hoc bonum reconciliatione redierint.

### CAPUT XXVI.

Quid sit in fundamento habere Christum et quibus spondeatur salus quasi per ignis usturam.

mento Christum, a cuius unitate non recesserunt, tametsi huic fundamento superaedificaverunt quamlibet pessimam vitam, velut ligna, fenum, stipulam; recta itaque fides, per quam Christus est fundamentum, quamvis cum damno, quoniam illa, quae superaedificata sunt, exurentur, tamen 25 poterit eos quandoque ab illius ignis perpetuitate salvare. Respondeat eis breviter apostolus Iacobus: Si quis dicat se fidem habere, opera autem non habeat, numquid poterit fides salvare eum? Et quis est, inquiunt, de quo dicit apostolus Paulus: Ipse autem salvus erit, sic tamen 30

1) 1. Cor. 13, 4; Rom. 13, 10. 4) 1. Cor. 6, 15. 6) Io. 6, 56. 29) Iac. 2, 14.

b dicit RA; dicens v 111 ego om. RA

quasi per ignem? Simul quis iste sit, inquiramus; hunt tamen non esse certissimum est, ne duorum apostolorum sententias mittamus in rixam, si unus dicit: "Etiamsi mala opera quis habuerit, salvabit eum per ignem sides"; alius autem: Si opera non habeat, numquid poterit sides salvare eum?

Inveniemus ergo quis possit salvari per ignem, si prius invenerimus quid sit habere in fundamento Christum. Quod ut de ipsa similitudine quantocius advertatumus: nihil in aedificio praeponitur fundamento; quisquis itaque sic habet in corde Christum, ut ei terrena et temporalia nec ea quae licita sunt atque concessa praeponat, fundamentum habet Christum; si autem praeponit, etsi videatur habere fidem Christi, non est tamen in co fundamentum Christus, cui talia praeponuntur; quanto magis, si salutaria praecepta contemnens committat inlicita, non praeposuisse Christum, sed postposuisse convincitur, quem posthabuit imperantem sive concedentem, dum contra eius imperata sive concessa suam per flagitia delegit explere libidinem! Si quis itaque Christianus diligit meretricem eique adhaerens unum corpus efficitur, iam in fundamento non habet Christum. Si quis autem diligit uxorem suam, si secundum Christum, quis ei dubitet in fundamento esse Christum? si vero secundum to secundum, si carnaliter, si in morbo concupiscentiarum, sicut et gentes quae ignorant Deum, etiam hot secundum veniam concedit apostolus, immo per apostolum Christus. Potest ergo et iste in fundamento habere Christum. Si enim nihil ei talis affectionis voluptatisque praeponat, quamvis superaedificet ligna, fenum, stipulam, Christus est fundamentum, propter hoc salvus erit per

1) 1. Cor. 3, 15. 21) 1. Cor. 6, 16. 23) Eph. 5, 25. 26) 1. Thess. 4, 5.

<sup>9</sup> de om.  $R \parallel 11$  ut non ei  $A \parallel 18$  post haec habuit  $A \parallel 26$ et om. A

ignem. Delicias quippe huius modi amoresque terrenos, propter coniugalem quidem copulam non damnabiles, tribulationis ignis exuret; ad quem pertinent ignem et orbitates et quaecumque calamitates quae auferunt haec. Ac per hoc ei, qui aedificavit, erit aedificatio ista damnosa, 5 quia non habebit, quod superaedificavit, et eorum amissione cruciabitur, quibus fruendo utique laetabatur; sed per hunc ignem salvus erit merito fundamenti, quia, etsi utrum id habere mallet an Christum a persecutore proponeretur illud Christo pon praeponeretur. Vide in apos 10 utrum id habere mallet an Christum a persecutore proponeretur, illud Christo non praeponeretur. Vide in apo- 10 stoli verbis hominem aedificantem super fundamentum aurum, argentum, lapides pretiosos: Qui sine uxore est, inquit, cogitat quae sunt Dei, quo modo placeat Deo. Vide alium aedificantem ligna, fenum, stipulam: Qui autem matrimonio iunctus est, inquit, cogitat quae sunt mundi, 15 quo modo placeat uxori. Uniuscuiusque opus manifestabitur; dies enim declarabit (dies utique tribulationis), quoniam in igne, inquit, revelabitur. Eandemque tribulationem ignem vocat, sicut alibi legitur: Vasa figuli probat fornax et homines iustos temptatio tribulationis. Et 20 uniuscuiusque omus quale sit. ianis probabit. Si cuius bat fornax et homines iustos temptatio tribulationis. Et 20 uniuscuiusque opus quale sit, ignis probabit. Si cuius opus permanserit (permanet enim quod quisque cogitat quae sunt Dei, quo modo placeat Deo), quod superaedificavit mercedem accipiet (id est, unde cogitavit, hoc sumet); si cuius autem opus arserit, damnum patietur 25 (quoniam quod dilexerat non habebit), ipse autem salvus erit (quia nulla eum tribulatio ab illius fundamenti stabilitate semovit); sic tamen quasi per ignem (quod enim sine inliciente amore non habuit, sine urente dolore non perdit). Ecce, quantum mihi videtur, inventus est ignis, 30

16) 1. Cor. 7, 32 sq. 18) Ib. 3, 13. 20) Eccli. 27, 5. 28) 1. Cor. 3, 13 sqq.

<sup>1</sup> huius modi Rv (543, 32); eius modi b; huius mundi A Parr. rell. || 18 igni <math>R || eandemque R edd. vett.; eandem Av || 28 movit v

qui nullum eorum damnet, sed unum ditet, alterum damnificet, ambos probet.

Si autem ignem illum loco isto voluerimus accipere, de quo Dominus dicet sinistris: Discedite a me, maledicii, 5 in ignem aeternum; ut in eis etiam isti esse credantur, qui aedificant super fundamentum ligna, fenum, stipulam, eosque ex illo igne post tempus pro malis meritis impertitum liberet boni meritum fundamenti: quid arbitrabimum dextros quibus dicetur: Venite, benedicti patris mei, titum liberet boni meritum fundamenti: quid arbitrabimm dextros quibus dicetur: Venite, benedicti patris mei, 10 possidete paratum vobis regnum, nisì eos, qui aedificare runt super fundamentum aurum, argentum, lapides pretiosos? Sed in illum ignem, de quo dictum est: Sic tamen quasi per ignem, si hoc modo est intellegendus, utrique mittendi sunt, et dextri scilicet et sinistri. Illo 15 quippe igne utrique probandi sunt, de quo dictum est: Dies enim declarabit, quoniam in igne revelabitur, d' uniuscuiusque opus quale sit, ignis probabit. Si ergo utrumque probabit ignis, ut, si cuius opus permanserit, id est non fuerit igne consumptum, quod superaedificavit 20 mercedem accipiat; si cuius autem opus arserit, damnum patiatur: profecto non est ipse aeternus ille ignis. In illum enim soli sinistri novissima et perpetua damnatione mittentur, iste autem dextros probat. Sed alios eorum sic probat, ut aedificium, quod super Christum fundamen tum ab eis invenerit esse constructum, non exurat atque consumat; alios autem aliter, id est, ut quod superaedificaverunt ardeat damnumque inde patiantur, salvi fiant autem, quoniam Christum in fundamento stabiliter positum praecellenti caritate tenuerunt. Si autem salvi fient, 30 profecto et ad dexteram stabunt et cum ceteris audient: Venite, benedicti patris mei, possidete paratum vobis regnum, non ad sinistram, ubi illi erunt, qui salvi non erunt et ideo audient: Discedite a me, maledicti, in ignem aeternum. Nemo quippe ab illo igne salvabitur, quia in 55 Mt. 25, 41. 10) Ib. 34.

<sup>5)</sup> Mt. 25, 41. 10) Ib. 34.

non moritur et ignis non extinguitur, quo cruciabuntur die ac nocte in saecula saeculorum.

Post istius sane corporis mortem, donec ad illum Post istius sane corporis mortem, donec ad illum veniatur, qui post resurrectionem corporum futurus est damnationis et remunerationis ultimus dies, si hoc temporis intervallo spiritus defunctorum eius modi ignem dicuntur perpeti, quem non sentiant illi, qui non habuerunt tales mores et amores in huius corporis vita, ut eorum ligna, fenum, stipula consumatur; ani vero sentiant, qui eius modi secum aedificia portaverunt, sive ibi tantum 10 sive et hic et ibi sive ideo hic ut non ibi saecularia, quamvis a damnatione venialia, concremantem ignem transitoriae tribulationis inveniant: non redarguo, quia forsitan verum est. Potest quippe ad istam tribulationem pertinere etiam ipsa mors carnis, quae de primi peccati 15 perpetratione concepta est. ut secundum cuiusque aediperpetratione concepta est, ut secundum cuiusque aedificium tempus quod eam sequitur ab unoquoque sentiatur. Persecutiones quoque, quibus martyres coronati sunt et quas patiuntur quicumque Christiani, probant utraque aedificia velut ignis et alia consumunt cum ipsis aedifica- 20 toribus, si Christum in eis non inveniunt fundamentum; alia sine ipsis, si inveniunt, quia licet cum damno salvi erunt ipsi; alia vero non consumunt, quia talia reperiunt quae maneant in aeternum. Erit etiam in fine saeculi quae maneant in aeternum. Erit etiam in nne saeculi tribulatio tempore Antichristi, qualis numquam antea fuit. 25 Quam multa erunt tunc aedificia, sive aurea sive fenea, super optimum fundamentum, quod est Christus Iesus, ut ignis ille probet utraque et de aliis gaudium, de aliis inferat damnum, neutros tamen perdat, in quibus haec inveniet, propter stabile fundamentum! Quicumque autem, 30 non dico uxorem, cuius etiam commixtione carnis ad carnalem utitur voluptatem, sed ipsa quae ab huius modi

1) Mr. 9, 44. 2) Apoc. 20, 10.

<sup>1</sup> moritur . . extinguitur R (533, 15); morietur . . extinguetur v

delectationibus aliena sunt nomina pietatis humano more carnaliter diligendo Christo anteponit, non eum habet in fundamento et ideo non per ignem salvus erit, sed salvus non erit, quia esse cum Salvatore non poterit, qui 5 de hac re apertissime loquens ait: Qui amat patrem ant matrem plus quam me, non est me dignus; et qui amat filium aut filiam super me, non est me dignus. Verun qui has necessitudines sic amat carnaliter, ut tamen esse Christo Domino non praeponat, malitque ipsis carere quam 10 Christo, si ad hunc fuerit articulum temptationis adductus, per ignem erit salvus, quia ex earum amissione tantum necesse est urat dolor, quantum haeserat amor. Porro qui patrem matrem, filios filias secundum Christum dilexerit, ut ad eius regnum obtinendum eique cohaeren 15 dum illis consulat, vel hoc in eis diligat, quod membra sunt Christi: absit ut ista dilectio reperiatur in lignis, feno, stipula consumenda, sed prorsus aedificio aureo, argenteo, gemmeo deputabitur. Quo modo autem potest eos plus amare quam Christum, quos amat utique pro-20 pter Christum?

## CAPUT XXVII.

Contra eorum persuasionem, qui putant sibi non offutura peccata, in quibus, cum elemosynas facerent, perstiterunt.

Restat eis respondere, qui dicunt aeterno igne illos tantummodo arsuros, qui pro peccatis suis facere dignas elemosynas neglegunt, propter illud quod ait apostolus Iacobus: Iudicium autem sine misericordia illi, qui non fecit misericordiam. Qui ergo fecit, inquiunt, quamvis non correxerit perditos mores, sed nefarie ac nequiter inter ipsas suas elemosynas vixerit, cum misericordia illi futurum est iudicium, ut aut non damnetur omnino aut

<sup>7)</sup> Mt. 10, 37. 29) Iac. 2, 13.

post aliquod tempus a damnatione novissima liberetur. Nec ob aliud existimant Christum de solo dilectu atque neglectu elemosynarum discretionem inter dextros et sinistros esse facturum, quorum alios in regnum, alios in supplicium mittat aeternum. Ut autem cotidiana sibi opinentur, quae facere omnino non cessant, qualiacumque et quantacumque sint, per elemosynas dimitti posse peccata, orationem, quam docuit ipse Dominus, et suffragatricem sibi adhibere conantur et testem. Sicut enim nullus est, inquiunt, dies, quo a Christianis haec oratio non dicatur: 10 ita nullum est cotidianum qualecumque peccatum, quod per illam non dimittatur, cum dicimus: Dimitte nobis debita nostra, si quod sequitur facere curemus: Sicut et nos dimittimus debitoribus nostris. Non enim ait Dominus, inquiunt: Si dimiseritis peccata hominibus, dimittet 15 vobis pater vester cotidiana parva peccata, sed: Dimittet, inquit, vobis peccata vestra. Qualiacumque ergo vel quantacumque sint, etiamsi cotidie perpetrentur nec ab eis vita discedat in melius commutata: per elemosynam veniae non negatae remitti sibi posse praesumunt.

quantacumque sint, ctiamsi cotidie perpetrentur nec ab eis vita discedat in melius commutata: per elemosynam veniae non negatae remitti sibi posse praesumunt.

Sed bene, quod isti dignas pro peccatis elemosynas commonent esse faciendas; quoniam si dicerent qualescumque elemosynas pro peccatis et cotidianis et magnis et quantacumque scelerum consuetudine misericordiam posse impetrare divinam, ut ea cotidiana remissio seque-25 retur, viderent se rem dicere absurdam atque ridiculam. Sic enim cogerentur fateri fieri posse, ut opulentissimus homo decem nummulis diurnis in elemosynas inpensis homicidia et adulteria et nefaria quaeque facta redimeret. Quod si absurdissimum atque insanissimum est dicere, 30 profecto si quaeratur, quae dignae sint pro peccatis elemosynae, de quibus etiam Christi praecursor ille dicebat:

14) Mt. 6, 12.

<sup>16</sup> peccata mss; peccata vestra  $v \parallel 19$  discedat R A edd. vett.; discedant Parr. mell.  $v \parallel 28$  expensis  $A \parallel 30$  et  $v \parallel 30$ 

Facite ergo fructus dignos paenitentiae, procul dubio non invenientur eas facere, qui vitam suam usque ad mortem cotidianorum criminum perpetratione confodiunt; primum, quia in auferendis rebus alienis longe plura di5 ripiunt, ex quibus perexigua pauperibus largiendo Christum se ad hoc pascere existimant, ut licentiam malefactorum ab illo se emisse vel cotidie potius emere credentes securi damnabilia tanta committant. Qui si pro uno scelere omnia sua distribuerent indigentibus membris Christi, 10 nisi desisterent a talibus factis habendo caritatem, quae non agit perperam, aliquid eis prodesse non posset. Qui ergo dignas pro suis peccatis elemosynas facit, prius ess facere incipiat a se ipso. Indignum est enim, ut in se non faciat, qui facit in proximum, cum audiat dicentem 15 Dominum: Diliges proximum tuum tamquam te ipsum; itemque audiat: Miserere animae tuae placens Deo. Hanc elemosynam, id est, ut Deo placeat, non faciens animae suae quo modo dignas pro peccatis suis elemosynas facere dicendus est? Ad hoc enim et illus escriptum est: 20 Qui sibi malignus est, cui bonus erit? \* Orationes quippe adiuvant elemosynae; et utique intuendum est quod legimus: Fili, peccasti, ne adicias iterum et de praeteritis deprecare, ut tibi dimittantur. Propter hoc ergo elemosynae faciendae sunt, ut, cum de praeteritis peccatis de precamur, exaudiamur; non ut in eis perseverantes licentiam malefaciendi nos per elemosynas comparare credamus.

Idae autem Dominus et dextris elemosynas ab est damus.

Ideo autem Dominus et dextris elemosynas ab eis factas et sinistris non factas se inputaturum esse prae30 dixit, ut hinc ostenderet quantum valeant elemosynae ad priora delenda, non ad perpetua inpune committenda pec-

1) Mt. 3, 8. 11) 1. Cor. 13, 4. 15) Mt. 22, 39. 16) Eccli. 30, 24. 20) Ib. 14, 5. 23) Ib. 21, 1.

<sup>4</sup> primum bv (538, 1); primo RAParr. rell. || 20 ante Orationes decsse nonnulla videntur

cata. Tales autem elemosynas non dicendi sunt facere, qui vitam nolunt a consuetudine scelerum in melius commutare. Quia et in hoc quod ait: Quando uni ex minimis meis non fecistis, mihi non fecistis, ostendit eos non facere etiam quando se facere existimant. Si enim Chri- 5 facere etiam quando se facere existimant. Si enim Christiano esurienti panem tamquam Christiano darent, profecto sibi panem iustitiae, quod ipse Christus est, non negarent; quoniam Deus, non cui detur, sed quo animo detur, adtendit. Qui ergo Christum diligit in Christiano, hoc animo ei porrigit elemosynam, quo accedit ad Christum, non quo vult recedere inpunitus a Christo. Tanto enim magis quisque deserit Christum, quanto magis diligit quod inprobat Christus. Nam quid cuiquam prodest, quod baptizatur, si non iustificatur? Nonne qui dixit: Nisi quis renatus fuerit ex aqua et Spiritu, non intrabiti in regnum Dei, ipse etiam dixit: Nisi abundaverit iustitia vestra super scribarum et Pharisaeorum, non intrabitis in regnum caelorum? Cur illud timendo multi intrabitis in regnum caelorum? Cur illud timendo multi intrabitis in regnum caelorum? Cur illud timendo multi currunt baptizari, et hoc non timendo non multi curant iustificari? Sicut ergo non fratri suo dicit: Fatue, qui 20 cum hoc dicit non ipsi fraternitati, sed peccato eius infensus est (alioquin reus erit gehennae ignis): ita e contrario, qui porrigit elemosynam Christiano, non Christiano porrigit, qui non in eo diligit Christum; non autem diligit Christum, qui iustificari recusat in Christo. Et quem 25 ad modum si quis praeoccupatus fuerit hoc delicto, ut fratri suo dicat: Fatue, id est, non eius peccatum volens auferre convicietur iniuste, parum est illi ad hoc redimendum elemosynas facere, nisi etiam quod ibi sequitur remedium reconciliationis adiungat (ibi enim sequitur: 30 Si ergo offeres munus tuum ad altare et ibi recorda-

4) Mt. 25, 45. 16) Io. 3, 5. 18) Mt. 5, 20. 22) Ib. 22.

<sup>15</sup> spiritu mss; Sp. sancto  $v \parallel 20$  non fratri suo dicit RA (cf. 23: non Christiano porrigit); non d. fr. s.  $v \parallel 31$  offeres A Parr. plerr.; offerres R; offers e v

tus fueris, quia frater tuus habet aliquid adversum te, relinque ibi munus tuum ad altare et vade prius, reconciliare fratri tuo, et tunc veniens offeres munus tuum): ita parum est elemosynas quantaslibet facere pro quocumque scelere et in consuetudine scelerum permanere.

Oratio vero cotidiana, quam docuit ipse Iesus, unde et dominica nominatur, delet quidem cotidiana peccata, cum cotidie dicitur: Dimitte nobis debita nostra, atque 10 id quod sequitur non solum dicitur, sed etiam fit: Sicut et nos dimittimus debitoribus nostris; sed quia fiunt peccata, ideo dicitur, non ut ideo fiant, quia dicitur. Per hanc enim nobis voluit Salvator ostendere, quantumlibet iuste in huius vitae caligine atque infirmitate vivamus, non nobis deesse peccata, pro quibus dimittendis debeamus orare et eis, qui in nos peccant, ut et nobis ignoscatur, ignoscere. Non itaque propterea Dominus ait: Si dimiseritis peccata hominibus, dimittet vobis et pater vester peccata vestra, ut de hac oratione confisi securi 20 cotidiana scelera faceremus, vel potentia qua non timeremus hominum leges vel astutia qua ipsos homines falle-remus; sed ut per illam disceremus non putare nos esse sine peccatis, etiamsi a criminibus essemus inmunes; sicut etiam legis veteris sacerdotes hoc ipsum Deus de 25 sacrificiis admonuit, quae iussit eos primum pro suis, deinde pro populi offerre peccatis. Nam et ipsa verba tanti magistri et Domini nostri vigilanter intuenda sunt Non enim ait: "Si dimiseritis peccata hominibus, et pater vester dimittet vobis qualiacumque peccata", sed ait: Pec30 cata vestra. Cotidianam quippe orationem docebat et iustificatis utique discipulis loquebatur. Quid est ergo: Peccata vestra nisi "peccata sine quibus nec vos eritis, qui iustificati et sanctificati estis"? Ubi ergo illi, qui per

<sup>4)</sup> Mt. 5, 23 sq. 26) Levit. 16, 6.

<sup>7</sup> iesus mss; Dominus v

hanc orationem occasionem perpetrandorum cotidie scelerum quaerunt, dicunt Dominum significasse etiam magna peccata, quoniam non dixit: "Dimittet vobis parva", sed peccata vestra: ibi nos considerantes qualibus loquebatur et audientes dictum peccata vestra nihil aliud debemus 5 existimare quam parva, quoniam talium iam non erant magna. Verum tamen nec ipsa magna, a quibus omnino mutatis in melius moribus recedendum est, dimittuntur orantibus, nisi fiat quod ibi dicitur: Sicut et nos dimit timus debitoribus nostris. Si enim minima peccata, sine 10 quibus non est etiam vita iustorum, aliter non remittuntur: quanto magis multis et magnis criminibus involuti, etiamsi ea perpetrare iam desinant, nullam indulgentiam consequentur, si ad remittendum aliis, quod in eos quisque peccaverit, inexorabiles fuerint, cum dicat Dominus; 15 Si autem non dimiseritis hominibus, neque pater vester demittet vobis. Ad hoc enim valet quod etiam Iacobus apostolus ait iudicium futurum sine misericordia illi, qui non fecit misericordiam. Venire quippe debet in mentem etiam servus ille, cui debitori dominus eius relaxavit de- 20 cem milia talentorum, quae postea jussit ut redderet, quia ipse non misertus est conservi sui, qui ei debebat centum denarios. In his ergo, qui filii sunt promissionis et vasa misericordiae, valet quod ait idem apostolus consequenter adiungens: Superexultat autem misericordia 25 iudicio, quoniam et illi iusti, qui tanta sanctitate vixerunt, ut alios quoque recipiant in tabernacula aeterna, a quibus amici facti sunt de mammona iniquitatis, ut tales essent, misericordia liberati sunt ab eo, qui iustificat impium, imputans mercedem secundum gratiam, non secundum 30 debitum. In eorum quippe numero est apostolus, qui dicit: Misericordiam consecutus sum, ut fidelis essem.

19) Iac. 2, 13. 23) Mt. 18, 28 eqq. 26) Iac. 2, 13. 28) Le. 16, 9. 32) 1. Cor 7, 25.

<sup>14</sup> consequentur A | 27 a quibus mes excepto b (550, 19); a om. v

30

Illi autem, qui recipiuntur a talibus in tabernacula aeterna, fatendum est quod non sint his moribus praediti, ut eis liberandis sine suffragio sanctorum sua possi vita sufficere, ac per hoc multo amplius in eis superexultat misericordia iudicio. Nec tamen ideo putandus est quisquam sceleratissimus, nequaquam vita vel bona vel tolerabiliore mutatus, recipi in tabernacula aeterna, quod niam obsecutus est sanctis de mammona iniquitatis, il est de pecunia vel divitiis, quae male fuerant adquisitae, 10 aut etiamsi bene, non tamen veris, sed quas iniquitas putat esse divitias, quoniam nescit quae sint verae divitiae, quibus illi abundabant, qui et alios recipiunt in tabernacula aeterna. Est itaque quidam vitae modus nec tam malae, ut his qui eam vivunt nihil prosit ad capessendum 15 regnum caelorum largitas elemosynarum, quibus etiam instorum sustentatur inopia et fiunt amici qui in tabernacula aeterna suscipiant, nec tam bonae, ut ad tantam beatitudinem adipiscendam eis ipsa sufficiat, nisi eorum meritis, quos amicos fecerint, misericordiam consequantur.

20 (Mirari autem soleo etiam apud Vergilium reperiri istam Domini sententiam, ubi ait: Facite vobis amicos de mammona iniquitatis, ut et ipsi recipiant vos in tabernacula aeterna; cui est et illa simillima: Qui recipit prophetam in nomine prophetae, mercedem prophetae accipiet; et in nomine prophetae, mercedem prophetae accipiet; et qui recipit iustum in nomine iusti, mercedem iusti accipiet. Nam cum Elysios campos poeta ille describeret, ubi putant habitare animas beatorum, non solum ibi posuit eos, qui propriis meritis ad illas sedes pervenire potuerunt, sed adiecit atque ait:

Quique sui memores alios fecere merendo, id est, qui promeruerunt alios eosque sui memores promerendo fecerunt; prorsus tamquam eis dicerent, quod

23) Lc. 16, 9. 26) Mt. 10, 41. 30) Aen. 6, 664.

<sup>1</sup> alii  $A \parallel 12$  abundabant R; abundant  $v \parallel 23$  cuius v

frequentatur ore Christiano, cum se cuique sanctorum humilis quisque commendat et dicit: "Memor mei esto", atque id ut esse possit promerendo efficit.) Sed quis iste sit modus, et quae sint ipsa peccata, quae ita impediunt perventionem ad regnum Dei, ut tamen sanctorum 5 amicorum meritis inpetrent indulgentiam, difficillimum est invenire, periculosissimum definire. Ego certe usque ad hoc tempus cum inde satagerem ad corum indaginem pervenire non potui. Et fortassis propterea latent, ne studium proficiendi ad omnia cavenda peccata pigrescat. 10 Quoniam si scirentur quae vel qualia sint delicta, pro quibus etiam permanentibus nec provectu vitae melioris absumptis intercessio sit inquirenda et speranda iustorum, eis secura se obvolveret humana segnitia, nec evolvi talibus implicamentis ullius virtutis expeditione curaret, sed 15 tantummodo quaereret aliorum meritis liberari, quos amicos sibi de mammona iniquitatis elemosynarum largitate fecisset. Nunc vero dum venialis iniquitatis, etiamsi perseveret, ignoratur modus, profecto et studium in meliora proficiendi orando et instando vigilantius adhibe- 20 tur et faciendi de mammona iniquitatis sanctos amicos cura non spernitur. cura non spernitur.

Verum ista liberatio, quae sit sive suis quibusque orationibus sive intercedentibus sanctis, id agit ut in ignem quisque non mittatur aeternum, non ut, cum suerit 25 missus, post quantumcumque inde tempus eruatur. Nam et illi, qui putant sic intellegendum esse quod scriptum est, adferre terram bonam uberem fructum, aliam tricenum, aliam sexagenum, aliam centenum, ut sancti pro suorum diversitate meritorum alii tricenos homines liberent, alii 30 sexagenos, alii centenos, hoc in die iudicii futurum su-

29) Mt. 13, 8.

<sup>12</sup> prouectu RA (vol. I, 479, 9); profectu  $v \parallel 14$  segnities  $v \parallel \text{uolui } R^1A \parallel 17$  largitate mss (550, 15); largitione  $v \parallel 20$  orando et inst. mss; orationi inst. v

spicari solent, non post iudicium. Qua opinione quidan cum videret homines inpunitatem sibi perversissime policentes, eo quod omnes isto modo ad liberationem pertinere posse videantur, elegantissime respondisse perhibetur, 5 bene potius esse vivendum, ut inter eos quisque reperitur, qui pro aliis intercessuri sunt liberandis, ne tam paud sint, ut cito ad numerum suum vel tricenum vel sexagenum vel centenum unoquoque eorum perveniente multi remaneant, qui erui iam de poenis illorum intercessione 10 non possint et in eis inveniatur quisquis sibi spem fructus alieni temeritate vanissima pollicetur. Haec me illis respondisse suffecerit, qui sacrarum litterarum, quas communes habemus, auctoritatem non spernunt, sed eas male intellegendo non quod illae loquuntur, sed hoc potius protant futurum esse quod ipsi volunt. Hac itaque responsione reddita librum, sicut promisimus, terminamus.

#### LIBER XXII.

20

# CAPUT I.

De conditione angelorum et hominum.

Sicut in proximo libro superiore promisimus, iste huius totius operis ultimus disputationem de civitatis Dei aeterna beatitudine continebit, quae non propter aetatis per multa saecula longitudinem tamen quandocumque finiendam aeternitatis nomen accepit, sed quem ad modum scriptum est in evangelio, regni eius non erit finis; nec ita ut aliis moriendo decedentibus, aliis succedentibus oriendo species in ea perpetuitatis appareat, sicut in ar-30 bore, quae perenni fronde vestitur, eadem videtur viridi-

<sup>27)</sup> Lc. 1, 33.

tas permanere, dum labentibus et cadentibus foliis subinde alia, quae nascuntur, faciem conservant opacitatis;
sed omnes in ea cives inmortales erunt, adipiscentibus
et hominibus, quod numquam sancti angeli perdiderunt.
Faciet hoc Deus omnipotentissimus eius conditor. Pro- 5
misit enim nec mentiri potest, et quibus fidem hinc
quoque faceret, multa sua et non promissa et promissa
iam fecit.

Ipse est enim, qui in principio condidit mundum, plenum bonis omnibus visibilibus atque intellegibilibus re- 10 bus, in quo nihil melius instituit quam spiritus, quibus intellegentiam dedit et suae contemplationis habiles capacesque sui praestitit atque una societate devinxit, quam sanctam et supernam dicimus civitatem, in qua res, qua sustententur beatique sint, Deus ipse illis est, tamquam 15 vita victusque communis; qui liberum arbitrium eidem intellectuali naturae tribuit tale, ut, si vellet, desereret Deum, beatitudinem scilicet suam, miseria continuo secutura; qui cum praesciret angelos quosdam per elationem, qua ipsi sibi ad beatam vitam sufficere vellent, tanti boni 20 desertores futuros, non eis ademit hanc potestatem, potentius et melius esse iudicans etiam de malis bene facere quam mala esse non sinere (quae omnino nulla essent. quam mala esse non sinere (quae omnino nulla essent, nisi natura mutabilis, quamvis bona et a summo Deo atque incommutabili bono, qui bona omnia condidit, instituta, peccando ea sibi ipsa fecisset; quo etiam peccato suo teste convincitur bonam conditam se esse naturam; nisi enim magnum et ipsa, licet non aequale Conditori, bonum esset, profecto desertio Dei tamquam luminis sui malum eius esse non posset; nam sicut caecitas oculi vi- 80 tium est et idem ipsum indicat ad lumen videndum esse

<sup>17</sup> uellet deserere RParr.; uelle deseret  $A \parallel 18$  miseriä cont. sequitura  $R^1$  (post sequitura tres fere litterae (qui?) erasae sunt); et cont. miseria secutura A; cont. miseria sequeretur eg; continuo miseria esset secutura edd. vett. (554, 12)  $\parallel$  27 se om. R

oculum creatum ac per hoc etiam ipso vitio suo excel· lentius ostenditur ceteris membris membrum capax luminis — non enim alia causa esset vitium eius carere lumine —: ita natura, quae fruebatur Deo, optimam se institutam docet etiam ipso vitio, quo ideo misera est quia non fruitur Deo); qui casum angelorum voluntarium iustissima poena sempiternae infelicitatis obstrinxit atque in eo summo bono permanentibus ceteris, ut de sua sine fine permansione certi essent, tamquam ipsius praemium 10 permansionis dedit; qui fecit hominem etiam ipsum rectum cum eodem libero arbitrio, terrenum quidem animal, sed caelo dignum, si suo cohaereret auctori, miseria similiter, si eum desereret, secutura, qualis naturae huius modi conveniret (quem similiter cum praevaricatione legis Dei 15 per Dei desertionem peccaturum esse praesciret, nec illi ademit liberi arbitrii potestatem, simul praevidens, quid boni de malo eius esset ipse facturus); qui de mortali progenie merito iusteque damnata tantum populum gratia sua colligit, ut inde suppleat et instauret partem, quae 20 lapsa est angelorum, ac sic illa dilecta et superna civitas non fraudetur suorum numero civium, quin etiam fortassis et uberiore laetetur. nis — non enim alia causa esset vitium eius carere letassis et uberiore laetetur.

## CAPUT II.

De aeterna Dei et incommutabili voluntate.

Multa enim siunt quidem a malis contra voluntatem Dei; sed tantae est ille sapientiae tantaeque virtutis, ut in eos exitus sive sines, quos bonos et iustos ipse praescivit, tendant omnia, quae voluntati eius videntur adversa. Ac per hoc cum Deus mutare dicitur voluntatem, ut qui30 bus lenis erat verbi gratia reddatur iratus, illi potius quam ipse mutantur et eum quodam modo mutatum in his quae patiuntur inveniunt; sicut mutatur sol oculis

<sup>30</sup> est A

sauciatis et asper quodam modo ex miti et ex delectabili molestus efficitur, cum ipse apud se ipsum maneat idem qui fuit. Dicitur etiam voluntas Dei, quam facit in cordibus oboedientium mandatis eius, de qua dicit apostolus: Deus enim est, qui operatur in vobis et velle, sicut iusti- 5 tia Dei non solum qua ipse iustus est dicitur, sed illa etiam quam in homine, qui ab illo iustificatur, facit. Sic et lex eius vocatur, quae potius est hominum, sed ab ipso data; nam utique homines erant, quibus ait Iesus: In lege vestra scriptum est, cum alio loco legamus: Lex Dei 10 eius in corde eius. Secundum hanc voluntatem, quam Deus operatur in hominibus, etiam velle dicitur, quod non ipse vult, sed suos id volentes facit; sicut dicitur cognovisse, quod ut cognosceretur fecit, a quibus ignorabatur. Neque enim dicente apostolo: Nunc autem cogno- 15 scentes Deum, immo cogniti a Deo, fas est ut credamus, scentes Deum, immo cogniti a Deo, fas est ut credamus, quod eos tunc cognoverit Deus praecognitos ante constitutionem mundi; sed tunc cognovisse dictus est, quod tunc ut cognosceretur effecit. De his locutionum modis iam et in superioribus libris memini disputatum. Secun-20 dum hanc ergo voluntatem, qua Deum velle dicimus quod alios efficit velle, a quibus futura nesciuntur, multa vult nec facit.

Multa enim volunt sieri sancti eius ab illo inspirata sancta voluntate, nec siunt, sicut orant pro quibusdam 25 pie sancteque, et quod orant non facit, cum ipse in eis hanc orandi. voluntatem sancto Spiritu suo secerit. Ac per hoc, quando secundum Deum volunt et orant sancti, ut quisque sit salvus, possumus illo modo locutionis dicere: "Vult Deus et non facit"; ut ipsum dicamus velle, 30

<sup>5)</sup> Phil. 2, 13. 10) Io. 8, 17. 11) Ps. 36, 31. 16) Gal. 4, 9. 18) 1. Petr. 1, 20.

<sup>5</sup> enim est R sec. Graec.; est enim  $v \parallel 5-7$  vulgarem verborum distinctionem "velle. Sicut . . facit: sic" mutavi  $\parallel$  11 corde ipsius  $v \parallel$  13 ipse non  $v \parallel$  14 facit RA

qui ut velint isti facit. Secundum illam vero voluntaten suam, quae cum eius praescientia sempiterna est, profecti in caelo et in terra omnia quaecumque voluit non solun praeterita vel praesentia, sed etiam futura iam fecit. Verun antequam venit tempus, quo voluit ut fieret, quod ante tempora universa praescivit atque disposuit, dicimus: "Fix quando Deus voluerit"; si autem non solum tempus quando Deus voluerit"; si autem non solum tempus quando dicimus: "Fiet, si Deus voluerit"; non quia Deus novam voluntatem, quam non habuit, tunc habebit; sed quia it, quod ex aeternitate in eius inmutabili praeparatum est voluntate, tunc erit.

### CAPUT III.

De promissione aeternae beatitudinis sanctorum et perpetuis suppliciis impiorum.

Quapropter, ut cetera tam multa praeteream, sicul nunc in Christo videmus impleri quod promisit Abraha dicens: In semine tuo benedicentur omnes gentes: iu quod eidem semini eius promisit implebitur, ubi ait per 20 prophetam: Resurgent qui erant in monumentis, et quod ait: Erit caelum novum et terra nova, et non erunt memores priorum, nec ascendet in cor ipsorum, sed lactitiam et exultationem invenient in ea. Ecce ego faciam Hierusalem exultationem et populum meum laetitiam; et exultabo in Hierusalem et laetabor in populo meo, et ultra non audietur in illa vox fletus; et per alium prophetam quod praenuntiavit dicens eidem prophetae: In tempore illo salvabitur populus tuus omnis qui inventus fuerit scriptus in libro, et multi dormientium in terrae

18) Gen. 22, 18. 20) Esai. 26, 19. 26) Ib. 65, 17 sqq.

<sup>5</sup> uenit R; ueniat  $Av \parallel 22$  ascendet  $R^2A$  (458, 9); ascendet  $R^1$ ; ascendent  $v \parallel 26$  in ea v

the third vitam aeternam et hi in opprobrium et in fusionem aeternam; et alio loco per eundem prophem: Accipient regnum sancti Altissimi et obtinebunt ilusque in saeculum et usque in saeculum saeculorum; 5 paulo post: Regnum, inquit, eius regnum sempiternum; alia quae ad hoc pertinentia in libro vicensimo posui, tre quae non posui et tamen in eisdem litteris scripta tant, venient et haec, sicut ista venerunt, quae increduli ten putabant esse ventura. Idem quippe Deus utraque 10 promisit, utraque ventura esse praedixit, quem perhorrescunt numina paganorum, etiam teste Porphyrio, nobilissimo philosopho paganorum.

#### CAPUT IV.

Contra sapientes mundi, qui putant terrena hominum cor- 15 pora ad caeleste habitaculum non posse transferri.

Vim tantae auctoritatis, quae omnia genera hominum, sicut tanto ante praedixit, in hoc credendum sperandumque convertit, acute sibi argumentari videntur adversus corporum resurrectionem et dicere quod in tertio de re publica libro a Cicerone commemoratum est. Nam cum Herculem et Romulum ex hominibus deos esse factos asseveraret: "Quorum non corpora, inquit, sunt in caelum elata; neque enim natura pateretur, ut id quod esset e 25 terra nisi in terra maneret." Haec est magna ratio sapientium, quorum Dominus novit cogitationes, quoniam vanae sunt. Si enim animae tantummodo essemus, id est sine ullo corpore spiritus, et in caelo habitantes ter-

<sup>3)</sup> Dan. 12, 1 sq. 5) Dan. 7, 18. 6) Ib. 27. 7) C. 21 sqq. 22) C. 28. 28) Ps. 93, 11.

<sup>2</sup> in conf. R sec. Graec.; in om. Av | 9 sicut et v

rena animalia nesciremus nobisque futurum esse dicertur, ut terrenis corporibus animandis quodam vinculo mirabili necteremur: nonne multo fortius argumentaremur id credere recusantes et diceremus naturam non pati, ut 5 res incorporea ligamento corporeo vinciretur? Et tames plena est terra vegetantibus animis haec membra terrena, mirqr sibi modo conexa et implicita. Cur ergo eoden volente Deo, qui fecit hoc animal, non poterit terrenum corpus in caeleste corpus attolli, si animus omni ac per 10 hoc etiam caelesti corpore praestabilior terreno corpori potuit inligari? An terrena particula tam exigua potuit aliquid caelesti corpore melius apud se tenere, ut sensum haberet et vitam, et eam sentientem atque viventem de dignabitur caelum suscipere aut susceptam non poterit sustinere, cum de re sentiat et vivat ista meliore, quam est corpus omne caeleste? Sed ideo nunc non fit, quia nondum est tempus quo id fieri voluit, qui hoc, quod videndo iam viluit, multo mirabilius quam illud, quod ab istis non creditur, fecit. Cur enim non vehementius adsendo in incorporeos animos, caelesti corpore potiores, terrenis inligari corporibus quam corpora licet terrena sedibus quamvis caelestibus, tamen corporeis sublimari, nisi quia hoc videre consuevimus et hoc sumus, illud vero nondum sumus nec aliquando adhuc vidimus? Nam 25 profecto sobria ratione consulta mirabilioris esse divini operis reperitur incorporalibus corporalia quodam mode attevere quam licet diversa quia illa caelestia ista tere operis reperitur incorporalibus corporalia quodam mode attexere quam licet diversa, quia illa caelestia, ista terrestria, tamen corpora et corpora copulare.

# CAPUT V.

30 De resurrectione carnis, quam quidam mundo credente non credunt.

Sed hoc incredibile fuerit aliquando: ecce iam credidit mundus sublatum terrenum Christi corpus in caelum; resurrectionem carnis et ascensionem in supernas sedes,

ucissimis remanentibus atque stupentibus vel doctis vel doctis, iam crediderunt et docti et indocti. Si rem crebilem crediderunt, videant quam sint stolidi, qui non edunt; si autem res incredibilis credita est, etiam hoc ique incredibile est, sic creditum esse, quod incredibile 5 t. Haec igitur duo incredibilia, resurrectionem scilicet stri corporis in aeternum et rem tam incredibilem annum esse crediturum, idem Deus, antequam vel unum rum fieret, ambo futura esse praedixit. Unum duorum credibilium iam factum videmus, ut, quod erat incredible, crederet mundus: cur id quod reliquum est despetur, ut etiam hoc veniat, quod incredibile credidit muns, sicut iam venit, quod similiter incredibile fuit, ut m tam incredibilem crederet mundus, quando quidem c utrumque incredibile, quorum videmus unum, alterum 15 edimus, in eisdem litteris praedictum sit, per quas credit mundus? Et ipse modus, quo mundus credidit, si nsideretur, incredibilior invenitur. Ineruditos liberatus disciplinis et omnino, quantum ad istorum doctrinas tinet, inpolitos, non peritos grammatica, non armatos 20 alectica, non rhetorica inflatos, piscatores Christus cum tibus fidei ad mare huius saeculi paucissimos misit atte ita et ex omni genere tam multos pisces et tanto irabiliores, quanto rariores, etiam ipsos philosophos cet. Duobus illis incredibilibus, si placet, immo quia 25 acere debet, addamus hoc tertium. Iam ergo tria sunt credibilia, quae tamen facta sunt. Incredibile est Chrium resurrexisse in carne et in caelum ascendisse cum rne; incredibile est mundum rem tam incredibilem credisse; incredibile est homines ignobiles, infimos, paucis- 30 mos, inperitos rem tam incredibilem tam efficaciter undo et in illo etiam doctis persuadere potuisse. Horum ium incredibilium primum nolunt isti, cum quibus agi-

<sup>9)</sup> Mt. 26, 13.

<sup>16</sup> sit om. R

mus, credere; secundum coguntur et cernere; quod non inveniunt unde sit factum, si non credunt tertium. Resurrectio certe Christi et in caelum cum carne in qua surrectio certe Christi et in caelum cum carne in qua resurrexit ascensio toto iam mundo praedicatur et creditur; si credibilis non est, unde toto terrarum orbe iam credita est? Si multi, nobiles, sublimes, docti eam se vidime dixerunt et quod viderunt diffamare curarunt, es mundum credidisse non mirum est, sed istos adhuc credere nolle perdurum est; si autem, ut verum est, paucis, obscuris, minimis, indoctis eam se vidisse dicentibus et scribentibus credidit mundus, cur pauci obstinatissimi, qui remanserunt, ipsi mundo iam credenti adhuc usque non credunt? qui propterea numero exiguo ignobilium, infimorum, inperitorum hominum credidit, quia in tam contemptibilibus testibus multo mirabilius divinitas se ipsa persuasit. Eloquia namque persuadentium, quae dicebant, mira fuerunt facta, non verba. Qui enim Christum in carne resurrexisse et cum illa in caelum ascendisse non viderant. surrexisse et cum illa in caelum ascendisse non viderant, surrexisse et cum illa in caelum ascendisse non viderant, id se vidisse narrantibus non loquentibus tantum, sed 20 etiam mirifica facientibus signa credebant. Homines quippe, quos unius vel, ut multum, duarum linguarum fuisse noverant, repente linguis omnium gentium loquentes mirbiliter audiebant; claudum ab uberibus matris ad eorum verbum in Christi nomine post quadraginta annos incoluverbum in Christi nomine post quadraginta annos incoludis profuisse languentibus, in via qua fuerant transituri positos in ordine innumerabiles morbis variis laborantes, ut ambulantium super eos umbra transiret, continuo salutem solere recipere et alia multa stupenda in Christi nomine per eos facta, postremo etiam mortuos resurrexisse cernebant. Quae si, ut leguntur, gesta esse concedunt, ecce tot incredibilia tribus illis incredibilibus addimus, et ut credatur unum incredibile, quod de carnis resurrectione

<sup>30)</sup> Act. 3; 4.

<sup>20</sup> quippe om. R

atque in caelum ascensione dicitur, multorum incredibiium testimonia tanta congerimus et nondum ad credenlum horrenda duritia incredulos flectimus. Si vero per
apostolos Christi, ut eis crederetur resurrectionem atque ascensionem praedicantibus Christi, etiam ista miracula facta esse non credunt, hoc nobis unum grande miaculum sufficit, quod eam terrarum orbis sine exullis
niraculis credidit.

#### CAPUT VI.

Quod Roma conditorem suum Romulum diligendo deum 10 fecerit, ecclesia autem Christum Deum credendo dilexerit.

Recolamus etiam hoc loco illud, quod de Romuli redita divinitate Tullius admiratur. Verba eius ut scripta unt inseram. "Magis est, inquit, in Romulo admiran-15 lum, quod ceteri, qui dii ex hominibus facti esse dicunur, minus eruditis hominum saeculis fuerunt, ut fingendi roclivis esset ratio, cum imperiti facile ad credendum mpellerentur; Romuli autem aetatem minus his sescentis nnis iam inveteratis litteris atque doctrinis omnique illo 20 ntiquo ex inculta hominum vita errore sublato fuisse ernimus." Et paulo post de eodem Romulo ita loquitur, quod ad hunc pertinet sensum: "Ex quo intellegi potest, nquit, permultis annis ante Homerum fuisse quam Romuum, ut iam doctis hominibus ac temporibus ipsis eruditis 25 d fingendum vix quicquam esset loci. Antiquitas enim ecepit fabulas, fictas etiam nonnumquam incondite; haec etas autem iam exculta praesertim eludens omne quod

14) Rep. 2, 10.

<sup>20</sup> omniumque mss  $\parallel$  24 per multos annos  $A \parallel$  27 recepit  $\Re v$ ; recipit  $Aefg \parallel$  28 ut editur mss; praesertim suspectum est; am exculta praesertim et prudens Madvig; sed vide 565, 12 t 18

fieri non potest respuit." Unus e numero doctissimorum hominum idemque eloquentissimus omnium Marcus Tulius Cicero propterea dicit divinitatem Romuli mirabilitar creditam, quod erudita iam tempora fuerunt, quae falsitatem non reciperent fabularum. Quis autem Romulum deum nisi Roma credidit, atque id parva et incipiens? Tum deinde posteris servare fuerat necesse quod acceperant a maioribus, ut cum ista superstitione in lacte quodam modo matris ebibita cresceret civitas atque dominared quodam loco, alias quoque gentes, quibus dominaretur, hac sua opinione perfunderet, ut non quiden crederent, sed tamen dicerent deum Romulum, ne civitatem, cui serviebant, de conditore eius offenderent, aliter 15 eum nominando quam Roma, quae id non amore quiden huius erroris, sed tamen amoris errore crediderat. Christus autem quamquam sit caelestis et aeternae conditor civitatis, non tamen eum, quoniam ab illo condita est, Deum credidit, sed ideo potius est condenda, quia credit. 20 Roma conditorem suum iam constructa et dedicata tamquam deum coluit in templo; haec autem Hierusalem con-20 Roma conditorem suum iam constructa et dedicata tamquam deum coluit in templo; haec autem Hierusalem conditorem suum Deum Christum, ut construi posset et dedicari, posuit in fidei fundamento. Illa illum amande esse deum credidit, ista istum Deum esse credendo amazo iam libenter etiam falsum bonum crederet: ita praecessi unde ista crederet, ut recta fide non temere quod falsum, sed quod verum erat amaret. Exceptis enim tot et tantis miraculis, quae persuaserunt Deum esse Christum, prophetiae quoque divinae fide dignissimae praecesserunt, quae in illo non sicut a patribus adhuc creduntur implendae, sed iam demonstrantur impletae; de Romulo autem, quia condidit Romam in eaque regnavit, auditur legiturve quod factum est, non quod antequam fieret prophetatum; sed

<sup>17</sup> aeternae R; sempiternae  $v \parallel 19$  credidit  $v \parallel 22$  possit  $R \parallel 34$  antequam fieret RAefg; ante fieret b; ante fuerat v

quod sit receptus in deos, creditum tenent litterae, non factum docent. Nullis quippe rerum mirabilium signis id ei vere provenisse monstratur. Lupa quippe illa nutrix, quod videtur quasi magnum extitisse portentum, quale aut quantum est ad demonstrandum deum? Certe enim 5 etsi non meretrix fuit lupa illa, sed bestia, cum commune fuerit ambobus, frater tamen eius non habetur deus. Quis autem prohibitus est aut Romulum aut Herculem aut alios tales homines deos dicere et mori maluit quam non dicere? Aut vero aliqua gentium coleret inter deos 10 suos Romulum, nisi Romani nominis metus cogeret? Quis porro numeret, quam multi quantalibet saevitia crudelitatis occidi quam Christum Deum negare maluerunt?

Proinde metus quamlibet levis indignationis, quae ab animis Romanorum, si non sieret, posse putabatur existere, 15 compellebat aliquas civitates positas sub iure Romano tamquam deum colere Romulum; a Christo autem Deo non solum colendo, verum etiam consitendo tantam per orbem terrae martyrum multitudinem metus revocare non potuit non levis offensionis animarum cod inconserve cod inconserve. potuit non levis offensionis animorum, sed inmensarum 20 variarumque poenarum et ipsius mortis, quae plus ceteris formidatur. Neque tunc civitas Christi, quamvis adhuc peregrinaretur in terris et haberet tamen magnorum agmina populorum, adversus impios persecutores suos pro temporali salute pugnavit; sed potius, ut obtineret aeter- 25 nam, non repugnavit. Ligabantur includebantur, caedebantur torquebantur, urebantur laniabantur, trucidabantur— et multiplicabantur. Non erat eis pro salute pugnare nisi salutem pro Salvatore contemnere.

Scio in libro Ciceronis tertio, nisi fallor, de re pu- 30

30) C. 23.

<sup>3</sup> vere om.  $A \parallel 18$  tantum . . terrae populus martyrum multitudine metuū  $R^1$ ; tantam . . terrae populus martyrium multitudine metus  $A^1$ . In populus pullulandi verbum latere videtur (pullulantem?); cf. 565, 26  $\parallel$  20 occasionis R

blica disputari nullum bellum suscipi a civitate opti nisi aut pro fide aut pro salute. Quid autem dicat salute vel intellegi quam salutem velit, alio loco dem strans: "Sed his poenis, inquit, quas etiam stultiss sentiunt, egestate exilio, vinculis verberibus, elabun saepe privati oblata mortis celeritate; civitatibus au mors ipsa poena est, quae videtur a poena singulos dicare. Debet enim constituta sic esse civitas, ut aete sit. Itaque mullus interitus est rei publicae naturalis, 10 hominis, in quo mors non modo necessaria est, verum et optanda persaepe. Civitas autem cum tollitur, deletur, tinguitur: simile est quodam modo, ut parva magnis c feramus, ac si omnis hie mundus intereat et concid. Hoc ideo dixit Cicero, quia mundum non interiturum c 15 Platonicis sentit. Constat ergo eum pro ea salute volu bellum suscipi a civitate, qua fit ut maneat hic civi sicut dicit, aeterna, quamvis morientibus et nascenti singulis, sicut perennis est opacitas oleae vel lauri at huius modi ceterarum arborum singulorum lapsu ortum, sed universae poena est civitatis, quae a por plerumque singulos vindicat. Unde merito quaeritur, utr recte fecerint Saguntini, quando universam civitatem su interire maluerunt quam fidem frangere, qua cum i Romana re publica tenebantur; in quo suo facto laut tur ab omnibus terrenae rei publicae civibus. Sed q modo huic disputationi possent oboedire, non video, dicitur nullum suscipiendum esse bellum nisi aut i fide aut pro salute, nec dicitur, si in unum simul pe 30 culum ita duo ista concurrerint, ut teneri alterum s alterius amissione non possit, quid sit potius eligendu Profecto enim Saguntini si salutem eligerent, fides fuerat deserenda; si fides tenenda, amittenda utique sal sicut et factum est. Salus autem civitatis Dei talis e

<sup>9</sup> Itaque] ita R | 26 omnibus wes; hominibus v

ut cum side ac per sidem teneri vel potius adquiri possit; side autem perdita ad eam quisque venire non possit. Quae cogitatio sirmissimi ac patientissimi cordis tot ac tantos martyres secit, qualem ne unum quidem habuit vel habere potuit quando est deus creditus Romulus.

#### CAPUT VII.

Quod ut mundus in Christum crederet, virtutis fuerit divinae, non persuasionis humanae.

Sed valde ridiculum est de Romuli falsa divinitate, cum de Christo loquimur, facere mentionem. Verum ta- 10 men cum sescentis ferme annis ante Ciceronem Romulus men cum sescentis ferme annis ante Ciceronem Romulus fuerit atque illa aetas iam fuisse doctrinis dicatur exculta, ut quod fieri non potest omne respueret: quanto magis post sescentos annos ipsius tempore Ciceronis maximeque postea sub Augusto atque Tiberio, eruditiori- 15 bus utique temporibus, resurrectionem carnis Christi atque in caelum ascensionem, tamquam id quod fieri non potest, mens humana ferre non posset eludensque ab auribus cordibusque respueret, nisi eam fieri potuisse atque factam esse divinitas ipsius veritatis vel divinitatis veritas et con- 20 testantia miraculorum signa monstrarent; ut terrentibus et contradicentibus tam multis tamque magnis persecutionibus praecedens in Christo, deinde in ceteris ad novum saeculum secutura resurrectio atque inmortalitas carnis et fidelissime crederetur et praedicaretur intrepide et per 25 orbem terrae pullflatura fecundius cum martyrum sanguine sereretur. Legebantur enim praeconia praecedentia prophetarum, concurrebant ostenta virtutum, et persuadebatur veritas nova consuetudini, non contraria rationi, donec orbis terrae, qui persequebatur furore, sequere- 30 tur fide. tur fide.

#### CAPUT VIII.

De miraculis, quae ut mundus in Christum crederet facta sunt et fieri mundo credente non desinunt.

Cur, inquiunt, nunc illa miracula, quae praedicatis 5 facta esse, non fiunt? Possem quidem dicere necessaria fuisse, priusquam crederet mundus, ad hoc ut crederet mundus. Quisquis adhuc prodigia ut credat inquirit, magnum est ipse prodigium, qui mundo credente non credit. Verum hoc ideo dicunt, ut nec tunc illa miracula 10 facta fuisse credantur. Unde ergo tanta fide Christus usquequaque cantatur in caelum cum carne sublatus? Unde temporibus eruditis et omne quod fieri non potest respuentibus sine ullis miraculis nimium mirabiliter incredibilia credidit mundus? An forte credibilia fuisse et 15 ideo credita esse dicturi sunt? Cur ergo ipsi non credunt? Brevis est igitur nostra complexio: Aut incredibilis rei, quae non videbatur, alia incredibilia, quae tamen fiebant et videbantur, fecerunt fidem; aut certe res ita credibilis, ut nullis quibus persuaderetur miraculis incredibilis, istorum nimiam redarguit infidelitatem. Hoc ad refellendos vanissimos dixerim. Nam facta esse multa refellendos vanissimos dixerim. Nam facta esse multa miracula, quae adtestarentur illi uni grandi salubrique miraculo, quo Christus in caelum cum carne in qua resurrexit ascendit, negare non possumus. In eisdem quippe veracissimis libris cuncta conscripta sunt, et quae facta sunt, et propter quod credendum facta sunt. Haec, ut fidem facerent, innotuerunt; haec per fidem, quam fecerunt, multo clarius innotescunt. Leguntur quippe in populis, ut credantur; nec in populis tamen nisi credita legerentur. Nam etiam nunc fiunt miracula in eius nomine, sive per sacramenta eius sive per orationes vel memorias sanctorum eius; sed non eadem claritate inlustrantur, ut tanta quanta illa gloria diffamentur. Canon quippe sacrarum litterarum, quem definitum esse oportebat, illa facit ubique recitari et memoriae cunctorum in-

haerere populorum; haec autem ubicumque fiunt, ibi sciuntur vix a tota ipsa civitate vel quocumque commanentium loco. Nam plerumque etiam ibi paucissimi sciunt ignorantibus ceteris, maxime si magna sit civitas; et quando alibi aliisque narrantur, non tanta ea commendat 5 auctoritas, ut sine difficultate vel dubitatione credantur, quamvis Christianis fidelibus a fidelibus indicentur.

Miraculum, quod Mediolani factum est, cum illic essemus, quando inluminatus est caecus, ad multorum notitiam potuit pervenire, quia et grandis est civitas et ibi erat 10 tunc imperator et inmenso populo teste res gesta est concurrente ad corpora martyrum Protasii et Gervasii; quae cum laterent et penitus nescirentur, episcopo Ambrosio per somnium revelata reperta sunt; ubi caecus ille depulsis veteribus tenebris diem vidit.

Apud Carthaginem autem quis novit praeter admodum paucissimos salutem, quae facta est Innocentio, ex advocato vicariae praefecturae, ubi nos interfuimus et oculis aspeximus nostris? Venientes enim de transmarinis me et fratrem meum Alypium, nondum quidem clericos, 20 sed iam Deo servientes, ut erat cum tota domo sua religiosissimus, ipse susceperat, et apud eum tunc habitabamus. Curabatur a medicis fistulas, quas numerosas atque perplexas habuit in posteriore atque ima corporis parte. Iam secuerant eum et artis suae cetera medicamentis age-25 bant. Passus autem fuerat in sectione illa et diuturnos et acerbos dalores. Sad unus inter multos sinus fefellerat bant. Passus autem fuerat in sectione illa et diuturnos et acerbos dolores. Sed unus inter multos sinus fefellerat medicos atque ita latuerat, ut eum non tangerent, quem ferro aperire debuerant. Denique sanatis omnibus, quae aperta curabant, iste remanserat solus, cui frustra inpen- 30 debatur labor. Quas moras ille suspectas habens multumque formidans, ne iterum secaretur (quod ei praedixerat alius medicus domesticus eius, quem non admiserant illi, ut saltem videret, cum primum sectus est, quo modo id

<sup>25</sup> eum mss (32; 34; 575, 1); ei v

facerent, iratusque illum domo abiecerat vixque receperat), erupit atque ait: Iterum me secturi estis? Ad illius, quem noluistis esse praesentem, verba venturus sum? Isridere illi medicum imperitum metumque hominis bonis verbis promissionibusque lenire. Praeterierunt alii dies plurimi nihilque proficiebat omne quod fiebat. Medici tamen in sua pollicitatione sistebant, non se illum sinum ferro, sed medicamentis esse clausuros. Adhibuerunt et alium grandaevum iam medicum satisque in illa arte lature (adhuc enim vivebat), Ammonium, qui loco-inspecto idem quod illi ex eorum diligentia peritiaque promisit. Cuius ille factus auctoritate securus domestico suo medica, qui futuram praedixerat aliam sectionem, faceta hilaritata, velut iam salvus, inlusit. Quid plura? Tot dies postes inaniter consumpti transierunt, ut fessi atque confusi faterentur eum nisi ferro nullo modo posse sanari. Expavit, expalluit nimio turbatus timore, atque ubi se collegit farique potuit, abire illos iussit et ad se amplius non accedere, nec aliud occurrit fatigato lacrimis et illa iam 20 necessitate constricto, nisi ut adhiberet Alexandrinum quendam, qui tunc chirurgus mirabilis habebatur, ut ipee faceret quod ab illis fieri nolebat iratus. Sed postea quam venit ille laboremque illorum in cicatricibus sicut artifex vidit, boni viri functus officio persuasit homini, ut illi po 25 tius, qui in eo tantum laboraverant, quantum ipse inspiciens mirabatur, suae curationis fine fruerentur, adiciens, quod re vera nisi sectus esset salvus esse non posset; valde abhorrere a suis moribus, ut hominibus, quorum artificiosissimam operam industriam diligentiam mirams 30 in cicatricibus eius videret, propter exiguum quod remansit palmam tanti laboris auferret. Redditi sunt animo eius, et placuit ut eodem Alexandrino adsistente ipsi sinum illum ferro, qui iam consensu omnium aliter insana-

<sup>5</sup> et alii  $v \parallel 7$  persistebant  $v \parallel 21$  ipse] malim iste  $\parallel 26$  cursuae  $v \parallel 28$  ualde R; sed ualde  $Av \parallel 29$  admirans v

bilis putabatur, aperirent. Quae res dilata est in consequentem diem. Sed cum abissent illi, ex maerore nimio domini tantus est in domo illa exortus dolor, ut tamquam funeris planctus vix conprimeretur a nobis. Visitabant eum cotidie sancti viri, episcopus tunc Uzalensis, beatae 5 memoriae Saturninus, et presbyter Gulosus ac diaconi Carthaginensis ecclesiae; in quibus erat et ex quibus solus est nunc in rebus humanis iam episcopus cum honore a nobis debito nominandus Aurelius, cum quo recordantes mirabilia opera Dei de hac re saepe conlocuti sumus 10 eumque valde meminisse, quod commemoramus, invenimus. Qui cum eum, sicut solebant, vespere visitarent, rogavit eos miserabilibus lacrimis, ut mane dignarentur esse praesentes suo funeri potius quam dolori. Tantus enim eum metus ex prioribus invaserat poenis, ut se inter medico- 15 rum manus non dubitaret esse moriturum. Consolati sunt eum illi et hortati, ut in Deo fideret eiusque voluntatem rum manus non dubitaret esse moriturum. Consolati sunt eum illi et hortati, ut in Deo fideret eiusque voluntatem viriliter ferret. Inde ad orationem ingressi sumus; ubi nobis ex more genua figentibus atque incumbentibus terrae ille se ita proiecit, tamquam fuisset aliquo graviter 20 inpellente prostratus, et coepit orare: quibus modis, quo affectu, quo motu animi, quo fluvio lacrimarum, quibus gemitibus atque singultibus succutientibus omnia membra eius et paene intercludentibus spiritum, quis ullis explicet verbis? Utrum orarent alii nec in haec eorum averteretur 25 intentio, nesciebam. Ego tamen prorsus orare non poteram; hoc tantummodo breviter in corde meo dixi: "Domine, quas tuorum preces exaudis, si has non exaudis?" Nihil enim mihi videbatur addi iam posse, nisi ut expiraret orando. Surreximus et accepta ab episcopo benedictione 30 discessimus, rogante illo ut mane adessent, illis ut aequo animo esset hortantibus. Inluxit dies qui metuebatur, aderant servi Dei, sicut se adfuturos esse promiserant, in-

<sup>6</sup> gulosus mss; Gelosus  $v \parallel 10$  opera  $R^1v$ ; operum  $R^2A$  Parr. plerr.

gressi sunt medici, parantur omnia quae hora illa poscebat, tremenda ferramenta proferuntur adtonitis suspensisque omnibus. Eis'autem, quorum erat maior auctoritas, defectum animi eius consolando erigentibus ad manus secturi membra in lectulo componuntur, solvuntur nodi ligamentorum, nudatur locus, inspicit medicus et secandum illum sinum armatus atque intentus inquirit. Scrutatur oculis digitisque contrectat, temptat denique modis omnibus: — invenit firmissimam cicatricem. Iam laetita 10 illa et laus atque gratiarum actio misericordi et omnipotenti Deo, quae fusa est ore omnium lacrimantibus gaudiis, non est committenda meis verbis; cogitetur potius quam dicatur.

quam dicatur.

In eadem Carthagine Innocentia, religiosissima femina, de primariis ipsius civitatis, in mamilla cancrum habebat, rem, sicut medici dicunt, nullis medicamentis sanabilem. Aut ergo praecidi solet et a corpore separari membrum ubi nascitur, aut, ut aliquanto diutius homo vivat, tamen inde morte quamlibet tardius adfutura, semonia curatio. Hoc illa a perito medico et suae domui familiarissimo acceperat et ad solum Deum se orando converterat. Admonetur in somnis propinquante Pascha, ut in parte feminarum observanti ad baptisterium, quaecum signo Christi. Fecit, et confestim sanitas consecuta est. Medicus sane, qui ei dixerat ut nihil curationis adhiberet, si paulo diutius vellet vivere, cum inspexisset eam postea et sanissimam comperisset, quam prius habere illud maso lum tali inspectione cognoverat, quaesivit ab ea vehementer quid adhibuisset curationis, cupiens, quantum intellegi datur, nosse medicamentum, quo Hippocratis definitio vinceretur. Cumque ab ea quid factum esset audisset, voce

<sup>23</sup> appropinquante  $v \parallel 31$  curationis R edd. vett.; om. A Parr. v

velut contemnentis et vultu, ita ut illa metueret, ne aliquod contumeliosum verbum proferret in Christum, religiosa urbanitate respondisse fertur: "Putabam, inquit, magnum aliquid te mihi fuisse dicturam." Atque illa iam exhorrescente, mox addidit: "Quid grande fecit Christus 5 sanare cancrum, qui quadriduanum mortuum suscitavit?" Hoc ego cum audissem et vehementer stomacharer in illa civitate atque in illa persona non utique obscura factum tam ingens miraculum sic latere, hinc eam et admonendam et paene obiurgandam putavi. Quae cum mihi re- 10 spondisset non se inde tacuisse, quaesivi ab eis, quas forte tunc matronas amicissimas secum habebat, utrum hoc antea scissent. Responderunt se omnino nescisse. Ecce, inquam, quo modo non taces, ut nec istae audiant, quae tibi tanta familiaritate iunguntur. Et quia breviter ab ea quaesi-veram, feci ut, illis audientibus multumque mirantibus et glorificantibus Deum, totum ex ordine, quem ad modum gestum fuerit, indicaret.

Medicum quendam podagrum in eadem urbe, [qui] cum dedisset nomen ad baptismum et pridie quam baptizaretur in somnis a pueris nigris cirratis, quos intellegebat daemones, baptizari eodem anno prohibitus fuisset eisque non obtemperans etiam conculcantibus pedes eius in dolorem acerrimum, qualem numquam expertus est, isset magisque eos vincens lavacro regenerationis, ut voverat, ablui non distulisset, in baptismate ipso non solum dolore, quo ultra solitum cruciabatur, verum etiam podagra caruisse nec amplius, cum diu postea vixisset, pedes doluisse quis novit? Nos tamen novimus et paucissimi fratres ad quos id potuit pervenire.

Ex mimo quidam Curubitanus non solum a paralysi, verum etiam ab informi pondere genitalium, cum bapti-

<sup>6)</sup> Io. 11.

<sup>19</sup> qui suspectum est  $\parallel$  25 isset RAv (Flor. 1, 20 in sudorem eunt); aestuasset  $f^2g$ ; exstitisset  $ef^1$ 

zaretur, salvus effectus est et liberatus utraque molestia, tamquam mali nihil habuisset in corpore, de fonte regenerationis ascendit. Quis hoc praeter Curubim novit et praeter rarissimos aliquos, qui hoc ubicumque audire potuerunt? Nos autem cum hoc comperissemus, iubente sancto episcopo Aurelio etiam ut veniret Carthaginem fecimus, quamvis a talibus prius audierimus, de quorum fide dubitare non possemus.

cimus, quamvis a talibus prius audierimus, de quorum fide dubitare non possemus.

Vir tribunicius Hesperius apud nos est; habet in territorio Fussalensi fundum, Zubedi appellatur; ubi cum adflictione animalium et servorum suorum domum suam spirituum malignorum vim noxiam perpeti comperisset, rogavit nostros me absente presbyteros, ut aliquis eorum illo pergeret, cuius orationibus cederent. Perrexit unus, 15 obtulit ibi sacrificium corporis Christi, orans quantum potuit, ut cessaret illa vexatio: Deo protinus miserante cessavit. Acceperat autem ab amico suo terram sanctam de Hierosolymis adlatam, ubi sepultus Christus die tertio resurrexit, eamque suspenderat in cubiculo suo, ne quid 20 mali etiam ipse pateretur. Ast ubi domus eius ab illa infestatione purgata est, quid de illa terra fieret, cogitabat, quam diutius in cubiculo suo reverentiae causa habere nolebat. Forte accidit, ut ego et collega tunc meus, episcopus Sinitensis ecclesiae Maximinus, in proximo essemus; ut veniremus rogavit, et venimus. Cumque nobis omnia rettulisset, etiam hoc petivit, ut infoderetur alicubi atque ibi orationum locus fieret, ubi etiam Christiani possent ad celebranda quae Dei sunt congregari. Non restitimus; factum est. Erat ibi iuvenis paralyticus rusticanus. 30 Hoc audito petivit a parentibus suis, ut illum ad eum locum sanctum non cunctantes adferrent. Quo cum fuisset adlatus, oravit, atque inde continuo pedibus suis salvus abscessit. vus abscessit.

<sup>10</sup> appellatur RAParr. mell.; appellatum  $v \parallel 20$  At  $v \parallel 31$  cunctantes R; cunctanter Av

Victoriana dicitur villa, ab Hippone regio minus triginta milibus abest. Memoria martyrum ibi est Mediolanensium Protasii et Gervasii. Portatus est eo quidam adulescens, qui cum die medio tempore aestatis equum ablueret in fluminis gurgite, daemonem incurrit. Ibi cum 5 iaceret vel morti proximus vel similimus mortuo, ad vespertinos illuc hymnos et orationes cum ancillis suis et quibusdam sanctimonialibus ex more domina possessionis intravit atque hymnos cantare coeperant. Qua voce ille quasi percussus excussus est et cum terribili fremitu 10. altare adprehensum movere non audens sive non valens. tamquam eo fuerit alligatus aut adfixus, tenebat et cum grandi eiulatu parci sibi rogans confitebatur, ubi adulescentem et quando et quo modo invaserit. Postremo se exiturum esse denuntians membra eius singula nominabat, 151 quae se amputaturum exiens minabatur, atque inter haec verba discessit ab homine. Sed oculus eius in maxillam fusus tenui venula ab interiore quasi radice pendebat. totumque eius medium, quod nigellum fuerat, albicaverat. Quo viso qui aderant (concurrerant autem etiam alii voci- 20) bus eius acciti et se omnes in orationem pro illo straverant), quamvis eum sana mente stare gauderent, rursus tamen propter eius oculum contristati medicum quaerendum esse dicebant. Ibi maritus sororis eius, qui eum illo detulerat: "Potens est, inquit, Deus sanctorum ora- 25 tionibus, qui fugavit daemonem, lumen reddere " Tum, sicut potuit, oculum lapsum atque pendentem loco suo revocatum ligavit orario nec nisi post septem dies putavit esse solvendum. Ouod cum fecisset, sanissimum invenit. Sanati sunt illic et alii, de quibus dicere lon- 80 gum est.

Hipponiensem quandam virginem scio, cum se oleo perunxisset, cui pro illa orans presbyter instillaverat la-

<sup>5</sup> malim daemon eum; cf 14; 357, 26 || 10 percussus est  $R^1$ ; recentior manus addidut excussus est || 19 albigauerat A; albigabat R || 20 concurrebant RA || 32 Hipponensem v

crimas suas, mox a daemonio fuisse sanatam. Scio etiam episcopum semel pro adulescente, quem non vidit, orasse illumque ilico daemone caruisse.

Erat quidam senex Florentius Hipponiensis noster, 5 homo religiosus et pauper; sartoris se arte pascebat; casulam perdiderat et unde sibi emeret non habebat; ad viginti martyres, quorum memoria est apud nos celeberrima, clara voce ut vestiretur oravit. Audierunt eum adulescentes qui forte aderant inrisores eumque discedentem 10 exagitantes prosequebantur, quasi a martyribus quinquagenos folles, unde vestimentum emeret, petivisset. At ille tacitus ambulans eiectum grandem piscem palpitantem vidit in litore eumque illis faventibus atque adiuvantibus adprehendit et cuidam coquo, Cattoso nomine, bene Christiano, ad coquinam conditariam, indicans quid gestum sit, trecentis follibus vendidit, lanam comparare inde disponens, ut uxor eius quo modo posset ei quo indueretur efficeret. Sed coquus concidens piscem anulum aureum in ventriculo eius invenit moxque miseratione flexus et 20 religione perterritus homini eum reddidit dicens: "Ecce quo modo te viginti martyres vestierunt."

Ad aquas Tibilitanas episcopo adferente Praeiecto martyris gloriosissimi Stephani memoria veniebat magnae multitudinis concursu et occursu. Ibi caeca mulier, ut 25 ad episcopum portantem duceretur, oravit; flores, quos ferebat, dedit, recepit, oculis admovit — protinus vidit. Stupentibus qui aderant praeibat exultans, viam carpens et viae ducem ulterius non requirens.

Memorati memoriam martyris, quae posita est in ca-30 stello Sinitensi, quod Hipponiensi coloniae vicinum est, eiusdem loci Lucillus episcopus populo praecedente atque sequente portabat. Fistula, cuius molestia iam diu labo-

<sup>4</sup> Hipponensis  $v \parallel 14$  Catoso  $v \parallel 22$  efferente  $R \parallel 23$  martyris RA; reliquias mart.  $v \parallel$  memoria A; memoriam R; ad eius memoriam  $v \parallel 24$  concursus et occursus  $v \parallel 30$  Hipponensi  $v \parallel 24$ 

raverat et familiarissimi sui medici, qui eum secaret, op-periebatur manus, illius piae sarcinae vectatione re-pente sanata est; nam deinceps eam in suo corpore non invenit.

Eucharius est presbyter ex Hispania, Calamae habi- 5 tat, vetere morbo calculi laborabat; per memoriam supradicti martyris, quam Possidius illo advexit episcopus, salvus factus est. Idem ipse postea morbo alio praevalescente mortuus sic iacebat, ut ei iam pollices ligarentur; opitulatione memorati martyris, cum de memoria eius repor- 10 tata esset et super iacentis corpus missa ipsius presbyteri tunica, suscitatus est.

tunica, suscitatus est.

Fuit ibi vir in ordine suo primarius, nomine Martialis, aevo iam gravis et multum abhorrens a religione Christiana. Habebat sane fidelem filiam et generum eodem 15 anno baptizatum. Qui cum eum aegrotantem multis et magnis lacrimis rogarent, ut fieret Christianus, prorsus abnuit eosque a se turbida indignatione submovit. Visum est genero eius, ut iret ad memoriam sancti Stephani et illic pro eo quantum posset oraret, ut Deus illi daret 20 mentem bonam, qua credere non differret in Christum. Fecit hoc ingenti gemitu et fletu et sinceriter ardente pietatis affectu; deinde abscedens aliquid de altari florum, quod occurrit, tulit eique, cum iam nox esset, ad caput posuit; tum dormitum est. Et ecce ante diluculum cla-25 mat, ut ad episcopum curreretur, qui mecum forte tunc erat apud Hipponem. Cum ergo eum audisset absentem, venire presbyteros postulavit. Venerunt, credere se dixit, admirantibus atque gaudentibus omnibus baptizatus est. Hoc, quamdiu vixit, in ore habebat: "Christe, accipe spiri-30 tum meum"; cum haec verba beatissimi Stephani, quando lapidatus est a Iudaeis, ultima fuisse nesciret; quae huic 32) Act. 7.

<sup>32)</sup> Act. 7.

<sup>1</sup> eum mss (567, 25); eam  $v \parallel 6$  veteri  $v \parallel 11$  fuisset  $v \parallel 14$  abh. religionem christianam  $A \parallel 30$  hoc autem  $A \parallel 32$  quae] haec R

quoque ultima fuerunt; nam non multo post etiam iper defunctus est.

Sanati sunt illic per eundem martyrem etiam podagri duo cives, peregrinus unus: sed cives omni modo; peregrinus autem per revelationem, quid adhiberet quando doleret, audivit; et cum hoc fecerit, dolor continuo conquiescit.

Audurus nomen est fundi, ubi est ecclesia et in ea memoria martyris Stephani. Puerum quendam parvilum, cum in area luderet, exorbitantes boves, qui vehiculum trahebant, rota obtriverunt, et confestim palpitavit expirans. Hunc mater arreptum ad eandem memoriam posuit, et non solum revixit, verum etiam inlaesus apparuit.

Sanctimonialis quaedam in vicina possessione, quae Caspaliana dicitur, cum aegritudine laboraret ac desperaretur, ad eandem memoriam tunica eius adlata est; quae antequam revocaretur, illa defuncta est. Hac tamen tunica operuerunt cadaver eius parentes, et recepto spiritu salva facta est.

Apud Hipponem Bassus quidam Syrus ad memoriam eiusdem martyris orabat pro aegrotante et periclitante filia eoque secum vestem eius adtulerat, cum ecce pueri de domo cucurrerunt, qui ei mortuam nuntiarent. Sed cum 25 orante illo ab amicis eius exciperentur, prohibuerunt eos illi dicere, ne per publicum plangeret. Qui cum domum redisset iam suorum eiulatibus personantem et vestem filiae, quam ferebat, super eam proiecisset, reddita est vitae.

Rursus ibidem apud nos Irenaei cuiusd**am collectari** filius aegritudine extinctus est. Cumque corpus iaceret exanime atque a lugentibus et lamentantibus exequiae

<sup>3</sup> podagrici  $A \parallel 4$  duo ciues. peregrinus unus; sed ciues RAeg (verborum distinctionem ex R sumpsi); duo, unus civis, peregrinus unus; sed civis  $v \parallel 6$  faceret  $A \parallel 7$  quieuit  $A \parallel 19$  praesentes  $A \parallel$  et om. R

pararentur, amicorum eius quidam inter aliorum conso-lantium verba suggessit, ut eiusdem martyris oleo corpus perungeretur. Factum est, et revixit. Itemque apud nos vir tribunicius Eleusinus super memoriam martyrum, quae in suburbano eius est, aegri-tudine exanimatum posuit infantulum filium, et post orationem, quam multis cum lacrimis ibi fudit, viventem

levavit.

Quid faciam? Urget huius operis implenda promissio, ut non hic possim omnia commemorare quae scio; 10 et procul dubio plerique nostrorum, cum haec legent, dolebunt me praetermisisse tam multa, quae utique mecum sciunt. Quos iam nunc, ut ignoscant, rogo, et cogitent quam prolixi laboris sit facere, quod me hic non facere suscepti operis necessitas cogit. Si enim miracula sani- 15 tatum, ut alia taceam, ea tantummodo velim scribere, quae per hunc martyrem, id est gloriosissimum Stephanum, facta sunt in colonia Calamensi et in nostra, plurimi conficiendi sunt libri, nec tamen omnia colligi poterunt, sed tantum de quibus libelli dati sunt, qui recitarentur in populis. Id namque fieri voluimus, cum videremus antiquis similia divinarum signa virtutum etiam nostris temporibus frequentari et ea non debere multorum notitiae deperire. Nondum est autem biennium, ex quo apud Hipponem regium coepit esse ista memoria, et multis, quod nobis certissimum est, non datis libellis de his, quae mirabiliter facta sunt, illi ipsi qui dati sunt ad septuaginta ferme numerum pervenerant, quando ista conscripsi. Calamae vero, ubi et ipsa memoria prius esse coepit et crebrius dantur, incomparabili multitudine superant.

Uzali etiam, quae colonia Uticae vicina est, multa praeclara per eundem martyrem facta cognovimus; cuius ibi memoria longe prius quam apud nos ab episcopo Evo-

<sup>4</sup> eleusinius Parr. praeter  $g \parallel 5$  memoria  $A \parallel 9$  implenda mss (486, 17); implendi  $v \parallel 26$  de iis v

<sup>37</sup> 

dio constituta est. Sed libellorum dandorum ibi consuetudo non est vel potius non fuit; nam fortasse nunc esse iam coepit. Cum enim nuper illic essemus, Petroniam, clarissimam feminam, quae ibi mirabiliter ex magno atque 5 diuturno, in quo medicorum adiutoria cuncta defecerant, languore sanata est, hortati sumus, volente supradicto loci episcopo, ut libellum daret, qui recitaretur in populo, et oboedientissime paruit. In quo posuit etiam, quod hic reticere non possum, quamvis ad ea, quae hoc opus ur-10 gent, festinare compellar. A quodam Iudaeo dixit sibi fuisse persuasum, ut anulum capillacio vinculo insereret, quo sub omni veste ad nuda corporis cingeretur; qui anulus haberet sub gemma lapidem in renibus inventum bovis. Hoc alligata quasi remedio ad sancti martyris li-15 mina veniebat. Sed profecta a Carthagine, cum in confinio fluminis Bagradae in sua possessione mansisset, surgens ut iter perageret ante pedes suos illum iacentem anulum vidit et capillaciam zonam, qua fuerat alligatus, mirata temptavit. Quam cum omnino suis nodis firmis-20 simis, sicut fuerat, comperisset astrictam, crepuisse atque exiluisse anulum suspicata est; qui etiam ipse cum integerrimus fuisset inventus, futurae salutis quodam mode pignus de tanto miraculo se accepisse praesumpsit atque illud vinculum solvens simul cum eodem anulo proiecti 25 in flumen. Non credant hoc, qui etiam Dominum Iesum dio constituta est. Sed libellorum dandorum ibi consueillud vinculum solvens simul cum eodem anulo proiecit
in flumen. Non credant hoc, qui etiam Dominum Iesum
per integra matris virginalia enixum et ad discipulos ostis
clausis ingressum fuisse non credunt; sed hoc certe quaerant et, si verum invenerint, illa credant. Clarissima femina est, nobiliter nata, nobiliter nupta, Carthagini habitat; ampla civitas, ampla persona rem quaerentes latere
non sinit. Martyr certe ipse, quo inpetrante illa sanata
est, in filium permanentis virginis credidit; in eum, qui
ostiis clausis ad discipulos ingressus est, credidit; post-

<sup>11</sup> uinculo mss; cingulo  $v \parallel 12$  quod  $v \parallel 16$  uagradae  $RA \mid 20$  erat  $RA \parallel 25$  credant RAeg; credunt v

mo, propter quod omnia ista dicuntur a nobis, in eum. il ascendit in caelum cum carne, in qua resurrexerat, edidit; et ideo per eum tanta fiunt, quia pro ista fide tmam posuit suam. Fiunt ergo etiam nunc multa mirala eodem Deo faciente per quos vult et quem ad 5 odum vult, qui et illa quae legimus fecit; sed ista nec militer innotescunt neque, ut non excedent animo, quasi rea memoriae, crebra lectione tunduntur, d diligentia est, quae nunc apud nos esse coepit, ut alli eorum, qui beneficia percipiunt, recitentur in po- 10 do, semel hoc audiunt qui adsunt pluresque non adot, ut nec illi, qui adfuerunt, post aliquot dies quod dierunt mente retineant et vix quisque reperiatur illoco, qui ei, quem non adfuisse cognoverit, indicet quod divit. 15

Unum est apud nos factum, non maius quam illa quae i, sed tam clarum atque inlustre miraculum, ut nullum bitrer esse Hipponiensium, qui hoc non vel viderit vel dicerit, nullum qui oblivisci ulla ratione potuerit. Dem quidam fratres (quorum septem sunt mares, tres fe- 20 mae) de Caesarea Cappadociae, suorum civium non nobiles, maledicto matris recenti patris eorum obitu Mitutae, quae iniuriam sibi ab eis factam acerbissime It, tali poena sunt divinitus coherciti, ut horribiliter oterentur omnes tremore membrorum; in qua foedissima 25 ocie oculos suorum civium non ferentes, quaqua verin cuique ire visum est, toto paene vagabantur orbe mano. Ex his etiam ad nos venerunt duo, frater et or, Paulus et Palladia, multis aliis locis miseria diffainte iam cogniti. Venerunt autem ante Pascha ferme 30 o quindecim, ecclesiam cotidie et in ea memoriam Mosissimi Stephani frequentabant, orantes ut iam sibi caretur Deus et salutem pristinam redderet. Et illic

<sup>4</sup> suam R; om.  $Av \ 7$  excedant R Parr. "plures" (Liv. 26, 5 e memoria excessit); excidant  $Av \ 13$  quisque mss (516, quisquam  $v \ 18$  Hipponensium v

et quacumque ibant convertebant in se civitatis aspecti Nonnulli, qui eos alibi viderant causamque tremoris eor noverant, aliis, ut cuique poterant, indicabant. Venit Pascha, atque ipso die dominico mane, cum iam frequo populus praesens esset et loci sancti cancellos, ubi m tyrium erat, idem iuvenis orans teneret, repente prost tus est et dormienti simillimus iacuit, non tamen treme sicut etiam per somnum solebant. Stupentibus qui erant atque aliis paventibus, aliis dolentibus, cum en quidam vellent erigere, nonnulli probibuerunt et poti exitum expectandum esse dixerunt. Et ecce surrexit, non tremebat, quoniam sanatus erat, et stabat incolum intuens intuentes. Quis ergo se tenuit a laudibus De Clamantium gratulantiumque vocibus ecclesia usquequaq completa est. Inde ad me curritur, ubi sedebam i processurus; inruit alter quisque post alterum, omnis sterior quasi novum, quod alius prior dixerat, nuntiant meque gaudente et apud me Deo gratias agente ingre tur etiam ipse cum pluribus, inclinatur ad genua meque gaudente et apud me Deo gratias agente ingre tur etiam ipse cum pluribus, inclinatur ad genua meque gaudente. Personabat vocibus gaudiorum: De gratias, Deo laudes! nemine tacente hinc atque inde c mantium. Salutavi populum, et rursus eadem ferventio voce clamabant. Facto tandem silentio scripturarum est vinarum sunt lecta sollemnia. Ubi autem ventum est mei sermonis locum, dixi pauca pro tempore et pro illi iucunditate laetitiae. Magis enim eos in opere divi quandam Dei eloquentiam non audire, sed considera permisi. Nobiscum homo prandit et diligenter nol omnem suae fraternaeque ac maternae calamitatis indivit historiam. Sequenti itaque die post sermonem re ditum narrationis eius libellum in crastinum populo re tandum promisi. Quod cum ex dominico Paschae (

<sup>8</sup> somnium  $R^1A$  || solebant R; solebat Av || 26 pauca loco R || 30 ut editur A; fraternitatis ac maternae R; ac n ternae fraternaeque v

tertio fieret in gradibus exedrae, in qua de superiore loquebar loco, feci stare ambos fratres, cum eorum legeretur libellus. Intuebatur populus universus sexus utriusque unum stantem sine deformi motu, alteram membris omnibus contrementem. Et qui ipsum non viderant, quid 5 in eo divinae misericordiae factum esset, in eius sorore cernebant. Videbant enim quid in illo gratulandum, quid pro illa esset orandum. Inter haec recitato eorum libello de conspectu populi eos abire praecepi, et de tota ipsa causa aliquanto diligentius coeperam disputare, cum ecce 10 me disputante voces aliae de memoria martyris novae gratulationis audiuntur. Conversi sunt eo, qui me audiebant, coeperuntque concurrere. Illa enim, ubi de gradibus descendit in quibus steterat, ad sanctum martyrem orare perrexerat; quae mox ut cancellos adtigit, conlapsa 15 similiter velut in somnum sana surrexit. Dum ergo requireremus quid factum fuerit, unde ille strepitus laetus extiterit, ingressi sunt cum illa in basilicam, in qua eramus, adducentes eam sanam de martyris loco. Tum vero tantus ab utroque sexu admirationis clamor exortus est, 20 ut vox continuata cum lacrimis non videretur posse finiri. Perducta est ad eum locum, ubi paulo ante steterat tremens. Exultabant eam similem fratri, cui doluerant remansisse dissimilem, et nondum fusas preces suas pro illa, iam tamen praeviam voluntatem tam cito exauditam 25 esse cernebant. Exultabant in Dei laudem voce sine verbis, tanto sonitu, quantum nostrae aures ferre vix possent. Quid erat in cordibus exultantium nisi fides Christi, pro qua Stephani sanguis effusus est?

<sup>7</sup> eo v (429, 2) || 13 enim om. R || 14 stetit R || 17 iste v || 18 inquaeramus A; inqueramus R; ubi eramus v || 25 tam om.  $R^1$  || 29 quo RA Parr.; sed cf. 582, 11; 18; 579, 3

## CAPUT IX.

Quod universa miracula, quae per martyres in Christi nomine fiunt, ei fidei testimonium ferant, qua in Christum martyres crediderunt.

Cui, nisi huic fidei adtestantur ista miracula, in qua praedicatur Christus resurrexisse in carne et in caelum ascendisse cum carne? quia et ipsi martyres huius fidei martyres, id est huius sidei testes, suerunt; huic sidei testimonium perhibentes mundum inimicissimum et crude 10 lissimum perimentes mundum minicissimum et crude-riendo vicerunt; pro ista fide mortui sunt, qui haec a Domino inpetrare possunt, propter cuius nomen occisi sunt; pro hac fide praecessit eorum mira patientia, ut in his miraculis tanta ista potentia sequeretur. Nam si
15 carnis in aeternum resurrectio vel non praevenit in Christo
vel non ventura est, sicut praenuntiatur a Christo vel
sicut praenuntiata est a prophetis, a quibus praenuntiatus
est Christus: cur et mortui tanta possunt, qui pro ea
fide, qua haec resurrectio praedicatur, occisi sunt? Sive
20 enim Deus ipse per se ipsum miro modo, quo res temporales operatur aeternus, sive per suos ministros ista faciat: et eadem ipse quae per ministros facit sive quae rales operatur aeternus, sive per suos ministros ista faciat; et eadem ipsa, quae per ministros facit, sive quaedam faciat etiam per martyrum spiritus, sicut per homines adhuc in corpore constitutos, sive omnia ista per angelos, quibus invisibiliter, incorporaliter, inmutabiliter imperat, operetur, ut, quae per martyres fieri dicuntur, eis orantibus tantum et inpetrantibus, non etiam operantibus fiant; sive alia istis, alia illis modis, qui nullo modo conprehendi a mortalibus possunt: ei tamen adtestantur haec fidei, in qua carnis aeternum resurrectio praedicatur.

<sup>13</sup> processit R (vol. I, 51, 3; sed cf. 562, 25 sqq.) § 25 inmutabiliter et incorporaliter v

5

#### CAPUT X.

Quanto dignius honorentur martyres, qui ideo multa mira obtinent, ut Deus verus colatur, quam daemones, qui ob hoc quaedam faciunt, ut ipsi dii esse credantur.

Hic forte dicturi sunt etiam deos suos aliqua mira fecisse. Bene, si iam incipiunt deos suos nostris mortuis hominibus comparare. An dicent etiam se habere deos ex hominibus mortuis, sicut Herculem, sicut Romulum, sicut alios multos, quos in deorum numerum receptos 10 opinantur? Sed nobis martyres non sunt dii, quia unum eundemque Deum et nostrum scimus et martyrum. Nec tamen miraculis, quae per memorias nostrorum martyrum fiunt, ullo modo sunt comparanda miracula, quae facta per templa perhibentur illorum. Verum si qua similia 15 videntur, sicut a Moyse magi Pharaonis, sic eorum dii victi sunt a martyribus nostris. Fecerunt autem illa daemones eo fastu inpurae superbiae. quo eorum dii esse victi sunt a martyribus nostris. Fecerunt autem illa daemones eo fastu inpurae superbiae, quo eorum dii esse voluerunt; faciunt autem ista martyres vel potius Deus aut cooperantibus aut orantibus eis, ut fides illa proficiat, 20 qua eos non deos nostros esse, sed unum Deum nobiscum habere credamus. Denique illi talibus diis suis et templa aedificaverunt et statuerunt aras, et sacerdotes instituerunt et sacrificia fecerunt; nos autem martyribus nostris non templa sicut diis, sed memorias sicut hominibus mortuis, 25 quorum apud Deum vivunt spiritus, fabricamus; nec ibi erigimus altaria, in quibus sacrificemus martyribus, sed uni Deo et martyrum et nostro; ad quod sacrificium sicut homines Dei, qui mundum in eius confessione vicerunt, suo loco et ordine nominantur, non tamen a sacerdote, 30 qui sacrificat, invocantur. Deo quippe, non ipsis sacrificat,

16) Exod. 8.

<sup>26</sup> fabricamus om. R

quamvis in memoria sacrificet eorum, quia Dei sacerdos est, non illorum. Ipsum vero sacrificium corpus est Christi, quod non offertur ipsis, quia hoc sunt et ipsi. Quibus igitur potius credendum est miracula facientibus?

5 Eisne qui se ipsos volunt haberi deos ab his quibus ea faciunt, an eis qui, ut in Deum credatur, quod et Christus est, faciunt quidquid mirabile faciunt? Eisne qui sacra sua etiam crimina sua esse voluerunt, an eis qui nec laudes suas volunt esse sacra sua, sed totum, quod 10 veraciter laudantur, ad eius gloriam proficere in quo laudantur? in Domino quippe laudantur animae eorum. Credamus ergo eis et vera dicentibus et mira facientibus. Dicendo enim vera passi sunt, ut possint facere mira. In eis veris est praecipuum, quod Christus resurrexit a mortuis et inmortalitatem resurrectionis in sua carne primus ostendit, quam nobis adfuturam vel in principio novi saeculi vel in huius fine promisit.

## CAPUT XI.

Contra Platonicos, qui de naturalibus elementorum pon-20 deribus argumentantur terrenum corpus in caelo esse non posse.

Contra quod magnum Dei donum ratiocinatores isti, quorum cogitationes novit Dominus quoniam vanae sunt, de ponderibus elementorum argumentantur; quoniam scilicet magistro Platone didicerunt mundi duo corpora maxima atque postrema duobus mediis, aere scilicet et aqua, esse copulata atque coniuncta. Ac per hoc, inquiunt, quoniam terra abhinc sursum versus est prima, secunda aqua super terram, tertius aer super aquam, quartum super aera caelum, non potest esse terrenum corpus in caelo;

11) Ps. 33, 3. 23) Ps. 93, 11. 27) Plat. Tim. p. 32.

<sup>13</sup> possint R; possent  $v \parallel 30$  aerem A

momentis enim propriis, ut ordinem suum teneant, singula elementa librantur. Ecce qualibus argumentis omnipotentiae Dei humana contradicit infirmitas, quam possidet vanitas. Quid ergo faciunt in aere terrena tot corpora, cum a terra sit aer tertius? Nisi forte, qui per plumatum et pennarum levitatem donavit avium terrenis corporibus, ut portentur in aere, inmortalibus factis corporibus hominum non poterit donare virtutem, qua etiam in summo caelo habitare valeant. Animalia quoque ipsa terrena, quae volare non possunt, in quibus et homines 10 sunt, sicut sub aqua pisces, quae sunt aquarum animalia, ita sub terra vivere debuerunt. Cur ergo non saltem de secundo, id est de aquis, sed de elemento tertio terrenum animal carpit hanc vitam? Quare, cum pertineat ad terram, in secundo, quod super terram est, elemento vivere 15 si cogatur, continuo suffocatur et ut vivat vivit in tertio? An errat hic ordo elementorum, vel potius non in natura rerum, sed in istorum argumentationibus deficit? Omitto dicere, quod iam in tertio decimo libro dixi, quam multa gravia terrena sint corpora, sicut plumbum, et formam 20 tamen ab artifice accipiant, qua natare valeant super aquam; et ut accipiat qualitatem corpus humanum, qua ferri in caelum et esse possit in caelo, omnipotenti artifici contradicitur? fici contradicitur?

Iam vero contra illud, quod iam dixi superius, etiam 25 istum considerantes atque tractantes elementorum ordinem, quo confidunt, non inveniunt omnino quod dicant. Sic est enim hinc sursum versus terra prima, aqua secunda, tertius aer, quartum caelum, ut super omnia sit animae natura. Name et Aristoteles quintum corpus eam 30 dixit esse et Plato nullum. Si quintum esset, certe su-perius esset ceteris; cum vero nullum est, multo magis superat omnia. In terreno ergo quid facit corpore? In

19) C. 18.

<sup>18</sup> defecit  $R^1 \parallel 25$  iam dixi RA; dixi v

hac mole quid agit subtilior omnibus? In hoc pondere quid agit levior omnibus? In hac tarditate quid agit celerior omnibus? Itane per huius tam excellentis natura emeritum non poterit effici, ut corpus eius levetur in 5 caelum, et cum valeat nunc natura corporum terrenorum deprimere animas deorsum, aliquando et animae levare sursum terrena corpora non valebunt?

Iam si ad eorum miracula veniamus, quae facta a diis suis opponunt martyribus nostris, nonne etiam ipa 10 pro nobis facere et nobis reperientur omnino proficere? Nam inter magna miracula deorum suorum profecto magnum illud est, quod Varro commemorat, Vestalem vir ginem, cum periclitaretur de stupro falsa suspicione, cri brum implesse aqua de Tiberi et ad suos iudices mila 16 eius perstillante parte portasse. Quis aquae pondus supra cribrum tenuit? Quis tot cavernis patentibus nihi inde in terram cadere permisit? Responsuri sunt: "Aliquis deus aut aliquis daemon." Si deus, numquid maior est Deo, qui fecit hunc mundum? Si daemon, numquid est Deo, qui fecit hunc mundum? Si daemon, numquid videatur mutata fuisse natura: itane Deus omnipotens, qui omnia ipsa creavit elementa, terreno corpori grave poatomnia ipsa creavit elementa, itane Deus omnipotens, qui omnia ipsa creavit elementa, terreno corpori grave poatomnia ipsa creavit elementa, itane deus elemento habitet vivificatum corpus, in quo voluerit vivificans spiritus?

Deinde cum aera medium ponant inter ignem desaper et aquam subter, quid est quod eum inter aquam et aquam et inter aquam et terram saepe invenimus? Quid enim volunt esse aquosas nubes, inter quas et maria ae

<sup>15</sup> perstillante parte R; parte stillante  $Av \parallel 24$  ipsa R; ipse Av

nubibus pendeant? Cur denique aer est medius inter umma caeli et nuda terrarum, quaqua versum orbis exenditur, si locus eius inter caelum et aquas, sicut aquaum inter ipsum et terras est constitutus?

Postremo si ita est elementorum ordo dispositus; ut 5 cundum Platonem duobus mediis, id est aere et aqua, uo extrema, id est ignis et terra, iungantur caelique btineat ille summi locum, haec autem imi velut fundato extrema, id est ignis et terra, iungantur caelique btineat ille summi locum, haec autem imi velut fundaninis mundi, et ideo in caelo esse non potest terra: cur st ipse ignis in terra? Secundum hanc quippe ratio- 10 em ita ista duo elementa in locis propriis, imo ac sumno, terra et ignis esse debuerunt, ut, quem ad modum olunt in summo esse posse quod imi est, ita nec in imo osset esse quod summi est. Sicut ergo nullam putant el esse vel futuram esse terrae particulam in caelo, ita 15 ullam particulam videre debuimus ignis in terra. Nunc ero non solum in terris, verum etiam sub terris ita est, t eum eructent vertices montium, praeter quod in usibus ominum et esse ignem in terra et eum nasci videmus x terra; quando quidem et de lignis et de lapidibus na- 20 citur, quae sunt corpora sine dubitatione terrena. Sed le, inquiunt, ignis est tranquillus, purus, innoxius, semiternus; iste autem turbidus, fumeus, corruptibilis atque orruptor. Nec tamen corrumpit montes, in quibus iuiter aestuat, cavernasque terrarum. Verum esto, sit illi 26 ste dissimilis, ut terrenis habitationibus congruat: cur rgo nolunt, ut credamus naturam corporum terrenorum liquando incorruptibilem factam caelo convenientem futuam, sicut nunc ignis corruptibilis his convenit terris? lihil igitur afferunt ex ponderibus atque ordine elemen- 30 orum, unde omnipotenti Deo, quominus faciat corpora ostra talia, ut etiam in caelo possint habitare, praecribant. cribant.

<sup>13</sup> posse om. R

# CAPUT XII.

Contra calumnias infidelium, quibus Christianos de credita carnis resurrectione inrident.

Sed scrupulosissime quaerere et fidem, qua credimes resurrecturam carnem, ita quaerendo adsolent inridere: utrum fetus abortivi resurgant; et quoniam Dominus ait: Amen, dico vobis, capillus capitis vestri non peribit, utrum statura et robur aequalia futura sint omnibus and directore companye constitutore. diversae corporum quantitates. Si enim aequalitas erit
10 corporum, unde habebunt quod hic non habuerunt in
mole corporis illi abortivi, si resurgent et ipsi? Aut si non
resurgent, quia nec nati sunt, sed effusi, eandem quaestionem de parvulis versant, unde illis mensura corporis,
quam nunc defuisse videmus, accedat, cum in hac aetate
15 moriuntur. Neque enim dicturi sumus eos non resurrecturos, qui non solum generationis, verum etiam regenerationis capaces sunt. Deinde interrogant, quem modum ipsa aequalitas habitura sit. Si enim tam magni et tam longi erunt omnes, quam fuerunt quicumque hic fuerunt 20 maximi atque longissimi, non solum de parvulis, sed de plurimis quaerunt, unde illis accessurum sit, quod hic defuit, si hoc quisque recipiat, quod hic habuit; si autem, quod ait apostolus, occursuros nos omnes in mensuram aetatis plenitudinis Christi, et illud alterum: Quos praedestinavit conformes fieri imaginis filii sui, sic intellegendum est ut statura et modus corporis Christi omnium dum est, ut statura et modus corporis Christi omnium, qui in regno eius erunt, humanorum corporum sit futurus: "Multis erit, inquiunt, de magnitudine et longitudine detrahendum corporis; et ubi iam erit: capillus capitis 30 vestri non peribit, si de ipsa corporis quantitate tam

<sup>7)</sup> Lc. 21, 18. 24) Eph. 4, 13. 25) Rom. 8, 29.

<sup>22</sup> recipiat  $R^1$ ; recipiet  $R^2Av \parallel 25$  fieri R Clarom. Amiat. Fuld. (593, 6); om. Av

multum peribit?" Quamvis et de ipsis capillis possit inquiri, utrum redeat quidquid tondentibus decidit. Quod si rediturum est, quis non exhorreat illam deformitatem? Nam hoc et de unguibus videtur necessario secuturum, ut redeat tam multum quod corporis curatura desecuit. 5 Et ubi erit decus, quod certe maius, quam in ista esse corruptione potuit, in illa inmortalitate esse debebit? Si autem non redibit, ergo peribit. Quo modo igitur, inquiunt, capillus capitis non peribit? De macie quoque vel pinguedine similiter disputant. Nam si aequa-10 les omnes erunt, non utique alii macri, alii pingues erunt. Accedet ergo aliis aliquid, aliis minuetur; ac per hoc non, quod erat, recipiendum, sed alicubi addendum est, quod non fuit, et alicubi perdendum, quod fuit.

De ipsis etiam corruptionibus et dilapsionibus corporum mortuorum, cum aliud vertatur in pulverem, in auras aliud exhaletur, sint quos bestiae, sint quos ignis absumit, naufragio vel quibuscumque aquis ita quidam pereant, ut corum carnes in umorem putredo dissolvat, non mediocriter permoventur atque omnia ista recolligi 20 in carnem et redintegrari posse non credunt. Consectantur etiam quasque foeditates et vitia, sive accidant sive nascantur, ubi et monstrosos partus cum horrore atque inrisione commemorant, et requirunt, quaenam cuiusque leformitatis resurrectio sit futura. Si enim nihil tale red-25 ire in corpus hominis dixerimus, responsionem nostram le locis vulnerum, cum quibus Dominum Christum resurrexisse praedicamus, se confutaturos esse praesumunt. Sed inter haec omnia quaestio difficillima illa proponitur, in cuius carnem reditura sit caro, qua corpus alterius 30 vescentis humana viscera fame compellente nutritur. In carnem quippe conversa est eius, qui talibus vixit alimen-

<sup>7</sup> ut editur A; in illā mort. R; in illa iam immort.  $v \parallel 8$  ergo  $v \parallel 18$  absumit RAe; absumpsit abfg; absumat  $v \parallel 22$  accidant AParr. (600, 3); accedant Rv

tis, et ea, quae macies ostenderat, detrimenta supplevit. Utrum ergo illi redeat homini cuius caro prius suit, an illi potius cuius postea sacta est, ad hoc percontantur, ut sidem resurrectionis inludant ac sic animae humanae aut b alternantes, sicut Plato, veras inselicitates salsasque promittant beatitudines aut post multas itidem per diversa corpora revolutiones aliquando tamen eam, sicut Porphyrius, sinire miserias et ad eas numquam redire sateantur; non tamen corpus habendo inmortale, sed corpus omme 10 fugiendo.

# CAPUT XIII.

An abortivi non pertineant ad resurrectionem, si pertineant ad numerum mortuorum.

Ad haec ergo, quae ab eorum parte contraria me 15 digerente mihi videntur opposita, misericordia Dei meis nisibus opem ferente respondeam. Abortivos fetus, qui, cum iam vixissent in utero, ibi sunt mortui, resurrectaros ut adfirmare, ita negare non audeo; quamvis non videam quo modo ad eos non pertineat resurrectio mortuorum, si non eximuntur de numero mortuorum. Aut enim non omnes mortui resurgent et erunt aliquae humanae animae sine corporibus in aeternum, quae corporahumana, quamvis intra viscera materna, gestarunt; aut si omnes animae humanae recipient resurgentia sua corpora, quae habuerunt, ubicumque viventia et morientia reliquerunt, non invenio quem ad modum dicam ad resurrectionem non pertinere mortuorum quoscumque mortuos etiam in uteris matrum. Sed utrumlibet de his quisque sentiat, quod de iam natis infantibus dixerimus, hoc etiam de il-30 lis intellegendum est, si resurgent.

## CAPUT XIV.

i infantes in ea sint resurrecturi habitudine corporis, quam habituri erant aetatis accessu.

quam habituri erant aetatis accessu.

Quid ergo de infantibus dicturi sumus, nisi quia non ea resurrecturi sunt corporis exiguitate, qua mortui, 5 d quod eis tardius accessurum erat tempore, hoc sunt i Dei opere miro atque celerrimo recepturi? In senntia quippe Domini, in qua ait: Capillus capitis vestri n peribit, dictum est non defuturum esse quod fuit, n autem negatum est adfuturum esse quod defuit. 10 suit autem infanti mortuo perfecta quantitas sui corris; perfecto quippe infanti deest utique perfectio maitudinis corporalis, quae cum accesserit, statura iam agior esse non possit. Hunc perfectionis modum sic bent omnes, ut cum illo concipiantur atque nascantur; 15 d habent in ratione, non mole; sicut ipsa membra omnia m sunt latenter in semine, cum etiam natis nonnulla huc desint, sicut dentes ac si quid eius modi. In qua tione uniuscuiusque materiae indita corporali iam quom modo, ut ita dicam, liciatum videtur esse, quod non-20 m est, immo quod latet, sed accessu temporis erit vel tius apparebit. In hac ergo infans iam brevis aut lon-15 est, qui brevis longusve futurus est. Secundum hanc tionem profecto in resurrectione corporis detrimenta rporis non timemus, quia, etsi aequalitas futura esset 25 nnium, ita ut omnes usque ad giganteas magnitudines rvenirent, ne illi, qui maximi fuerunt, minus haberent quid in statura, quod eis contra sententiam Christi per-2t, qui dixit nec capillum capitis esse periturum, Creari utique, qui creavit cuncta de nihilo, quo modo deesse 80 9) Lc. 21, 18.

<sup>9)</sup> Lc. 21, 18.

<sup>8</sup> in qua R (malim qua; cf. 601, 18); ubi  $Av \parallel 7$  illi R; o  $v \parallel 16$  mole RA (vol. I, 402, 29); in mole  $v \parallel 20$  esse vid.  $\parallel 26$  omnium om. R

posset unde adderet quod addendum esse mirus artifat nosset?

## CAPUT XV.

An ad dominici corporis modum omnium mortuorum resurrectura sint corpora.

Sed utique Christus in ea mensura corporis, in qua mortuus est, resurrexit, nec fas est dicere, cum resurre ctionis omnium tempus venerit, accessuram corpori eius eam magnitudinem, quam non habuit, quando in ea disci-10 pulis, in qua illis erat notus, apparuit, ut longissimis fieri possit aequalis. Si autem dixerimus ad dominici corporis modum etiam quorumque maiora corpora redigenda, peribit de multorum corporibus plurimum, cum ipse net capillum periturum esse promiserit. Restat ergo, ut suan 15 recipiat quisque mensuram, quam vel habuit in iuventute, etiamsi senex est mortuus, vel fuerat habiturus, si est ante defunctus, atque illud, quod commemoravit apostolus de mensura aetatis plenitudinis Christi, aut propter aliud intellegamus dictum esse, id est, ut illi capiti in populis 20 Christianis accedente omnium perfectione membrorum aetatis eius mensura compleatur, aut, si hoc de resurrectione corporum dictum est, sic accipiamus dictum, ut nec infra nec ultra iuvenalem formam resurgant corpora mortuorum, sed in eius aetate et robore, usque ad quan 25 Christum hic pervenisse cognovimus (circa triginta quippe annos definierunt esse etiam saeculi huius doctissimi homines iuventutem; quae cum fuerit spatio proprio terminata, inde iam hominem in detrimenta vergere gravio-ris ac senilis aetatis); et ideo non esse dictum in men-

18) Eph. 4, 13.

<sup>10</sup> fieret aeq.  $R \parallel 23$  iuuenalem mss; iuvenilem v  $\parallel 24$  mslim aetatis robore

ram corporis vel in mensuram staturae, sed in menram aetatis plenitudinis Christi.

#### CAPUT XVI.

ualis intellegenda sit sanctorum conformatio ad imaginem filii Dei.

5

Illud etiam, quod ait praedestinatos conformes fieri aginis filii Dei, potest et secundum interiorem homim intellegi (unde nobis alio loco dicit: Nolite conforziri huic saeculo, sed reformamini in novitate mentis strae; ubi ergo reformamur, ne conformemur huic sae-10 lo, ibi conformamur Dei filio); potest et sic accipi, ut, sem ad modum nobis ille mortalitate, ita nos illi efficiaur inmortalitate conformes; quod quidem et ad ipsam surrectionem corporum pertinet. Si autem etiam in s verbis, qua forma resurrectura sint corpora, sumus 15 moniti, sicut illa mensura, ita et ista conformatio non santitatis intellegenda est, sed aetatis. Resurgent itaque nnes tam magni corpore, quam vel erant vel futuri ant aetate iuvenali; quamvis nihil oberit, etiamsi erit fantilis vel senilis corporis forma, ubi nec mentis, nec 20 sius corporis ulla remanebit infirmitas. Unde etiam si si in eo corporis modo, in quo defunctus est, resurcturum unumquemque contendit, non est cum illo labodosa contradictione pugnandum.

## CAPUT XVII.

25

n in suo sexu resuscitanda atque mansura sint corpora feminarum.

Nonnulli propter hoc, quod dictum est: Donec ocurramus omnes in unitatem fidei, in virum perfectum,

7) Rom. 8, 29. 10) Ib. 12, 2.

<sup>6</sup> fieri R (588, 25); om.  $Av \parallel 9$  sensus nostri A sed cf. vol. 411,  $8 \parallel 29$  in un. fid. R et ed. Lovan. (595, 29); om.  $Av \parallel 38$ 

in mensuram aetatis plenitudinis Christi, et: Conforms imaginis filii Dei, nec in sexu femineo resurrecturas feminas credunt, sed in virili omnes aiunt, quoniam Deus solum virum fecit ex limo, feminam ex viro. Sed mini melius sapere videntur, qui utrumque sexum resurrecturum esse non dubitant. Non enim libido ibi erit, que rum esse non dubitant. Non enim libido ibi erit, quae confusionis est causa. Nam priusquam peccassent, nudi erant, et non confundebantur vir et femina. Corporibus ergo illis vitia detrahentur, natura servabitur. Non est auten 10 vitium sexus femineus, sed natura, quae tunc quidem et a concubitu et a partu inmunis erit; erunt enim membra feminea non adcommodata usui veteri, sed decori nova, quo non alliciatur aspicientis concupiscentia, quae nula erit, sed Dei laudetur sapientia atque clementia, qui et 15 quod non erat fecit et liberavit a corruptione quod fecit. Ut enim in exordio generis humani de latere viri dormientis costa detracta femina fieret, Christum et ecclesiam tali facto iam tunc prophetari oportebat. Sonor quime mientis costa detracta femina fieret, Christum et ecclesian tali facto iam tunc prophetari oportebat. Sopor quippe ille viri mors erat Christi, cuius exanimis in cruce pen-20 dentis latus lancea perforatum est atque inde sanguis et aqua defluxit; quae sacramenta esse novimus, quibus aedificatur ecclesia. Nam hoc etiam verbo scriptura usa est, ubi non legitur "formavit" aut "finxit", sed: Aedificavit eam in mulierem; unde et apostolus aedificationem 25 dicit corporis Christi, quod est ecclesia. Creatura est ergo Dei femina sicut vir; sed ut de viro fieret, unitas commendata; ut autem illo modo fieret, Christus, ut dictum est, et ecclesia figurata est. Qui ergo utrumque sexum instituit, utrumque restituet. Denique ipse Iesus interrogatus a Sadducaeis, qui negabant resurrectionem, cuius septem fratrum erit uxor, quam singuli habuerunt,

<sup>1)</sup> Eph. 4, 13. 2) Rom. 8, 29. 17) Gen. 2, 21. 21) Io. 19, 34. 24) Gen. 2, 22. 25) Eph. 4, 12.

<sup>11</sup> enim scripsi; tamen  $v \parallel 21$  defluxit R; fluxit A; profluxit  $v \parallel 29$  et ipse v

um quisque eorum vellet defuncti semen, sicut lex praeeperat, excitare: Erratis, inquit, nescientes scripturas,
eque virtutem Dei; et cum locus esset, ut diceret: "De
ua enim me interrogatis, vir erit etiam ipsa, non mulier",
on hoc dixit, sed dixit: In resurrectione enim neque 5
ubent neque uxores ducent, sed erunt sicut angeli Dei
i caelo; aequales utique angelis inmortalitate ac feliciite, non carne; sicut nec resurrectione, qua non indiuerunt angeli, quoniam nec mori potuerunt. Nuptias
rgo Dominus futuras esse negavit in resurrectione, non 10
eminas, et ibi negavit, ubi talis quaestio vertebatur, ut
am negato sexu muliebri celeriore facilitate dissolveret,
i eum ibi praenosceret non futurum; immo etiam futuum esse firmavit dicendo: Non nubent, quod ad feminas
ertinet, nec uxores ducent, quod ad viros. Erunt ergo, 15
uae vel nubere hic solent, vel ducere uxores; sed ibi
on facient.

## CAPUT XVIII.

'e viro perfecto, id est Christo, et corpore eius, id est ecclesia, quae est ipsius plenitudo.

20

Proinde quod ait apostolus, occursuros nos omnes virum perfectum, totius ipsius circumstantiam lectionis onsiderare debemus, quae ita se habet: Qui descendit, iquit, ipse est et qui ascendit super omnes caelos, ut dimpleret omnia. Et ipse dedit quosdam quidem apo- 25 olos, quosdam autem prophetas, quosdam vero evangestas, quosdam autem pastores et doctores ad consumtationem sanctorum in opus ministerii, in aedificationem orporis Christi, donec occurramus omnes in unitatem dei et agnitionem filii Dei, in virum perfectum, in men- 30 uram aetatis plenitudinis Christi; ut ultra non simus

3) Mt. 22, 29. 7) Mt. 22, 30.

<sup>6</sup> erunt R; sunt  $Av \parallel 16$  uel qui ducere  $e \parallel 17$  non R; hoc on  $Av \parallel 24$  qui et R; et om. A; sed cf. 211, 2

parvuli iactati et circumferamur omni vento doctrinae, in inlusione hominum, in astutia ad machinationem erroris, veritatem autem facientes in caritate augeamur in illo per omnia, qui est caput Christus; ex quo totum 5 corpus conexum et compactum per omnem tactum subministrationis secundum operationem in mensuram uniuscuiusque partis incrementum corporis facit in aedificationem sui in caritate. Ecce qui est vir perfectus, caput et corpus, quod constat omnibus membris, quae suo tem-10 pore complebuntur, cotidie tamen eidem corpori accedunt, dum aedificatur ecclesia, cui dicitur: Vos autem estis corpus Christi et membra, et alibi: Pro corpore, inquit, eius quod est ecclesia, itemque alibi: Unus panis, unum corpus multi sumus. De cuius corporis aedificatione et 15 hic dictum est: Ad consummationem sanctorum in opus ministerii, in aedificationem corporis Christi ac deinde subjectum unde nunc agimus: Donec occurramus omnes in unitatem fidei et agnitionem filii Dei, in virum perfectum, in mensuram aetatis plenitudinis Christi, et ce-20 tera; donec eadem mensura in quo corpore intellegenda esset, ostenderet dicens: Augeamur in illo per omnia, qui est caput Christus; ex quo totum corpus conexum et compactum per omnem tactum subministrationis secundum operationem in mensuram uniuscuiusque partis. 25 Sicut ergo est mensura uniuscuiusque partis, ita totius corporis, quod omnibus suis partibus constat, est utique mensura plenitudinis, de qua dictum est: *In mensuram* aetatis plenitudinis Christi. Quam plenitudinem etiam illo commemoravit loco, ubi ait de Christo: Et ipsum de-30 dit caput super omnem ecclesiam, quae est corpus eius,

8) Eph. 4, 10 sqq. 12) 1. Cor. 12, 27. 13) Col. 1, 24. 14) 1. Cor. 10, 17.

<sup>1</sup> circumferamur R Clarom.; circumlati  $Av \parallel 5$  conpunctum  $R \parallel 23$  conpunctum  $R^1 \parallel 30$  omnem ecclesiam R fragm. Frising.; omni ecclesia A; omnia ecclesiae v

hoc ad resurrectionis formam, in qua erit unusquis-te, referendum esset, quid nos impediret nominato viro tellegere et feminam, ut virum pro homine positum ac-tiperemus? sicut in eo quod dictum est: Beatus vir qui 5 timet Dominum, utique ibi sunt et feminae, quae timent Dominum.

### CAPUT XIX.

Quod omnia corporis vitia, quae in hac vita humano contraria sunt decori, in resurrectione non sint futura, 10 ubi manente naturali substantia in unam pulchritudinem et qualitas concurret et quantitas.

Quid iam respondeam de capillis atque unguibus?

Semel quippe intellecto ita nibil periturum esse de corpore, ut deforme nibil sit in corpore, simul intellegitur 15 ea, quae deformem factura fuerant enormitatem, massae ipsi accessura esse, non locis in quibus membrorum forma turpetur. Velut si de limo vas fieret, quod rursus in eundem limum redactum totum de toto iterum fieret, non esset necesse ut illa pars limi, quae in ansa fuerat, 20 ad ansam rediret, aut quae fundum fecerat, ipsa rursus faceret fundum, dum tamen totum reverteretur in totum, id est, totus ille limus in totum vas nulla sui perdita parte remearet. Quapropter si capilli totiens tonsi unguesve desecti ad sua loca deformiter redeunt, non redi-25 bunt; nec tamen cuique resurgenti peribunt, quia in eandem carnem, ut quemcumque ibi locum corporis teneant, servata partium congruentia materiae mutabilitate vertentur. Quamvis quod ait Dominus: Capillus capitis vestri non peribit, non de longitudine, sed de numero 30 capillorum dictum multo aptius possit intellegi; unde et

<sup>1)</sup> Eph. 1, 22 sq. 6) Ps. 111, 1. 30) Lc. 21, 1M.

<sup>3 8</sup>U& D

Albi dicit: Capilli capitis vestri numerati sunt omnes.

Neque hoc ideo dixerim, quod aliquid existimem corpori cuique periturum, quod naturaliter inerat; sed quod deforme natum fuerat (non utique ob aliud, nisi ut hinc quo5 que ostenderetur, quam sit poenalis condicio ista mortalium), sic esse rediturum, ut servata integritate substantiae deformitas pereat. Si enim statuam potest artifex homo, quam propter aliquam causam deformem fecerat, conflare et pulcherrimam reddere, ita ut nihil inde substantiae, 10 sed sola deformitas pereat, ac si quid in illa figura priore indecenter extabat nec parilitate partium congruebat, non de toto, unde fecerat, amputare atque separare, sed ita conspergere universo atque miscere, ut nec foeditatem faciat nec minuat quantitatem: quid de omnipotenti arti15 fice sentiendum est? Ergone non poterit quasque deformitates humanorum corporum, non modo usitatas, verum etiam raras atque monstrosas, quae huic miserae vitae congruunt, abhorrent autem ab illa futura felicitate sanctorum, sic auferre ac perdere, ut, quascumque earum 20 faciunt etsi naturalia, tamen indecora excrementa substantiae corporalis, nulla eius deminutione tolluntur?

Ac per hoc non est macris pinguibusque metuendum, ne ibi etiam tales sint, quales si possent nec hic esse voluissent. Omnis enim corporis pulchritudo est partium congruentia cum quadam coloris suavitate. Ubi autem non est partium congruentia, aut ideo quid offendit quia pravum est, aut ideo quia parum, aut ideo quia nimium. Proinde nulla erit deformitas, quam facit incongruentia partium, ubi et quae prava sunt corrigentur, et

1) Lc. 12, 7.

<sup>1</sup> omnes Rv sec. Graec.; om. A Parr.  $\parallel$  3 cuique mss (579, 13); cuiquam  $v \parallel$  14 omnipotente  $v \parallel$  17 huius R (huius miseriae uitae? 607, 32)  $\parallel$  21 diminutione v (vol. I, 121, 17; 139, 4) tolluntur RA (vol. I, 15, 5; 198, 16); tollantur  $v \parallel$  22 pinguibusve v

quod minus est quam decet, unde Creator novit, inde supplebitur, et quod plus est quam decet, materiae servata integritate detrahetur. Coloris porro suavitas quanta erit, ubi iusti fulgebunt sicut sol in regno Patris sui! Quae claritas in Christi corpore, cum resurrexit, ab ocubis discipulorum potius abscondita fuisse quam defuisse credenda est. Non enim eam ferret humanus atque infirmus aspectus, quando ille a suis ita deberet adtendi, ut posset agnosci. Quo pertinuit etiam, ut contrectantibus ostenderet suorum vulnerum cicatrices, ut etiam cibum potumque sumeret, non alimentorum indigentia, sed ea qua et hoc poterat potestate. Cum autem aliquid non videtur, quamvis adsit, a quibus alia, quae pariter adsunt, videntur, sicut illam claritatem dicimus adfuisse non visam, a quibus alia videbantur: ἀορασία Graece dicitur, 15 quod nostri interpretes Latine dicere non valentes in libro geneseos caecitatem interpretati sunt. Hanc enim sunt passi Sodomitae, quando quaerebant ostium iusti viri nec poterant invenire. Quae si fuisset caecitas, qua fit ut nihil possit videri, non ostium qua ingrederentur, sed du-20 ces itineris a quibus inde abducerentur, inquirerent.

Nescio quo autem modo sic afficimur amore martyrum beatorum, ut velimus in illo regno in eorum corporibus videre vulnerum cicatrices, quae pro Christi nomine pertulerunt; et fortasse videbimus. Non enim deformitas 25 in eis, sed dignitas erit, et quaedam, quamvis in corpore, non corporis sed virtutis pulchritudo fulgebit.

in eis, sed dignitas erit, et quaedam, quamvis in corpore, non corporis, sed virtutis pulchritudo fulgebit. Nec ideo tamen si aliqua martyribus amputata et ablata sunt membra, sine ipsis membris erunt in resurrectione mortuorum, quibus dictum est: Capillus capitis vestri non per- 30 ibit. Sed si hoc decebit in illo novo saeculo, ut indicia gloriosorum vulnerum in illa inmortali carne cernantur,

<sup>4)</sup> Mt. 13, 43. 19) Gen. 19, 11. 31) Lc. 21. 18.

<sup>20</sup> quo v

ubi membra, ut praeciderentur, percussa vel secta sun, ibi cicatrices, sed tamen eisdem membris redditis, no perditis, apparebunt. Quamvis itaque omnia quae accide runt corpori vitia tunc non erunt, non sunt tamen deputanda vel appellanda vitia virtutis indicia.

# CAPUT XX.

Quod in resurrectione mortuorum natura corporum qui buslibet modis dissipatorum in integrum undecumque revocanda sit.

Absit autem, ut ad resuscitanda corpora vitaeque reddenda non possit omnipotentia Creatoris omnia revocare, quae vel bestiae vel ignis absumpsit, vel in pulverem cineremve conlapsum vel in umorem solutum vel in aura est exhalatum. Absit ut sinus ullus secretumque naturae ita recipiat aliquid subtractum sensibus nostris, ut omnium Creatoris aut cognitionem lateat aut effugiat potestatem. Deum certe volens, sicut poterat, definire Cicero, tantus auctor ipsorum: "Mens quaedam est, inquit, soluta et libera, secreta ab omni concretione mortali, omnia sentiente et movens ipsaque praedita motu sempiterno." Hoc autem repperit in doctrinis magnorum philosophorum. Ut igitur secundum ipsos loquar, quo modo aliquid vel latet omnia sentientem vel inrevocabiliter fugit omnia moventem?

Unde iam etiam quaestio illa solvenda est, quae difficilior videtur ceteris, ubi quaeritur, cum caro mortui hominis etiam alterius fit viventis caro, cui potius eorum in resurrectione reddatur. Si enim quispiam confectus fame atque compulsus vescatur cadaveribus hominum, quod malum aliquotiens accidisse et vetus testatur historia et

20) Tusc. 1, 27.

<sup>16</sup> lat. cogn.  $v \parallel$  18 inquit est v

nostrorum temporum infelicia experimenta docuerunt:
num quisquam veridica ratione contendet totum digestum
fuisse per imos meatus, nihil inde in eius carnem mutatum atque conversum, cum ipsa macies, quae fuit et non
est, satis indicet quae illis escis detrimenta suppleta sint? 5
Iam itaque aliqua paulo ante praemisi, quae ad istum
quoque nodum solvendum valere debebunt. Quidquid
enim carnium exhausit fames, utique in auras est exhalatum, unde diximus omnipotentem Deum posse revocare,
quod fugit. Reddetur ergo caro illa homini, in quo esse 10
caro humana primitus coepit. Ab illo quippe altero tamquam mutuo sumpta deputanda est; quae sicut aes alienum ei redhibenda est, unde sumpta est. Sua vero illi,
quem fames exinanierat, ab eo, qui potest etiam exhalata
revocare, reddetur. Quamvis etsi omnibus perisset modis 15
nec ulla eius materies in ullis naturae latebris remansis'set, unde vellet, eam repararet Omnipotens. Sed propter

nec ulla eius materies in ullis naturae latebris remansisset, unde vellet, eam repararet Omnipotens. Sed propter sententiam Veritatis, qua dictum est: Capillus capitis vestri non peribit, absurdum est, ut putemus, cum capillus hominis perire non possit, tantas carnes fame depastas 20 atque consumptas perire potuisse.

Quibus omnibus pro nostro modulo consideratis atque tractatis haec summa conficitur, ut in resurrectione carnis in aeternum eas mensuras habeat corporum magnitudo, quas habebat perficiendae sive perfectae cuiusque 25 indita corpori ratio iuventutis, in membrorum quoque omnium modulis congruo decore servato. Quod decus ut servetur, si aliquid demptum fuerit indecenti alicui granditati in parte aliqua constitutae, quod per totum spargatur, ut neque id pereat et congruentia partium ubique 30 teneatur: non est absurdum, ut aliquid inde etiam staturae corporis addi posse credamus, cum omnibus partibus, ut decorem custodiant, id distribuitur, quod si enormiter in una esset, utique non deceret. Aut si contenditur in

<sup>10</sup> et 15 redditur R

ea quemque statura corporis resurrecturum esse, in qua defunctus est, non pugnaciter resistendum est; tantum absit omnis deformitas, omnis infirmitas, omnis tarditas omnisque corruptio, et si quid aliud illud non decet resurrectionis et promissionis filii aequales erunt angelis Dei, si non corpore, non aetate, certe felicitate.

# CAPUT XXI.

De novitate corporis spiritalis, in quam sanctorum caro mutabitur.

Restituetur ergo quidquid de corporibus vivis vel post mortem de cadaveribus periit, et simul cum eo, quod in sepulcris remansit, in spiritalis corporis novitatem ex animalis corporis vetustate mutatum resurget incorruptione atque inmortalitate vestitum. Sed etsi vel casu aliquo gravi vel inimicorum inmanitate totum penitus conteratur in pulverem atque in auras vel in aquas dispersum, quantum fari potast purguam esse sinatur empine: pullo tum fieri potest, nusquam esse sinatur omnino: nullo modo subtrahi poterit omnipotentiae Creatoris, sed capil20 lus in eo capitis non peribit. Erit ergo spiritui subdita caro spiritalis, sed tamen caro, non spiritus; sicut carni subditus fuit spiritus ipse carnalis, sed tamen spiritus, non caro. Cuius rei habemus experimentum in nostrae poenae deformitate. Non enim secundum carnem, sed utique secundum spiritum carnales erant, quibus ait apostolus: Non potui vobis loqui quasi spiritalibus, sed quasi carnalibus; et homo spiritalis sic in hac vita dicitur, ut tamen corpore adhuc carnalis sit et videat aliam legem in membris suis repugnantem legi mentis suae; erit autem etiam corpore spiritalis, cum eadem carò sic resurrexerit, ut fiat quod scriptum est: Seminatur corpus animale, re-

27) 1. Cor. 3, 1. 29) Rom. 7, 23.

<sup>11</sup> ergo et v

surget corpus spiritale. Quae sit autem et quam magna spiritalis corporis gratia, quoniam nondum venit in experimentum, vereor ne temerarium sit omne, quod de illa profertur, eloquium. Verum tamen quia spei nostrae gaudium propter Dei laudem non est tacendum et de in- 5 timis ardentis sancti amoris medullis dictum est: Domine, dilexi decorem domus tuae: de donis eius, quae in hac aerumnosissima vita bonis malisque largitur, ipso adiuvante coniciamus, ut possumus, quantum sit illud, quod nondum experti utique digne eloqui non valemus. Omitto 10 enim, quando fecit hominem rectum; omitto vitam illam duorum coniugum in paradisi fecunditate felicem, quoniam tam brevis fuit, ut ad nascentium sensum nec ipsa pervenerit: in hac, quam novimus, in qua adhuc sumus, cuius temptationes, imme quam totam temptationem, quam- 15 diu in ea sumus, quantumlibet proficiamus, perpeti non desinimus, quae sint indicia circa genus humanum bonitatis Dei, quis poterit explicare?

## CAPUT XXII.

De miseriis ac malis, quibus humanum genus merito primae praevaricationis obnoxium est et a quibus nemo 20 nisi per Christi gratiam liberatur.

Nam quod ad primam originem pertinet, omnem mortalium progeniem fuisse damnatam, haec ipsa vita, si vita dicenda est, tot et tantis malis plena testatur. Quid enim aliud indicat horrenda quaedam profunditas 25 ignorantiae, ex qua omnis error existit, qui omnes filios Adam tenebroso quodam sinu suscepit, ut homo ab illo, liberari sine labore dolore timore non possit? Quid amor ipse tot rerum vanarum atque noxiarum et ex hoc mor-

1) 1. Cor. 15, 44. 7) Ps. 25, 8.

<sup>1</sup> resurgit  $R^1$ ; resurget  $R^2Av$  (sed cf. vol. I, 584, 10; 589, 28; 598, 10)  $\parallel$  27 suscipit v

daces curae, perturbationes, maerores, formidines, insana gaudia, discordiae, lites, bella, insidiae, iracundiae, inimicitiae, fallacia, adulatio, fraus, furtum, rapina, perfidia, superbia, ambitio, invidentia, homicidia, parricidia, crudelitas, saevitia, nequitia, luxuria, petulantia, inpudentia, inpudicitia, fornicationes, adulteria, incesta et contra naturam utriusque sexus tot stupra atque inmunditiae, quas turpe est etiam dicere, sacrilegia, haereses, blasphemiae, periuria, oppressiones innocentium, calumniae, circumventiones, praevaricationes, falsa testimonia, iniqua iudicia, violentiae, latrocinia et quidquid talium malorum in mentem non venit et tamen de vita ista hominum non recetem non venit et tamen de vita ista hominum non recetem non venit et tamen de vita ista hominum non recedit? Verum haec hominum sunt malorum, ab illa tamen erroris et perversi amoris radice venientia, cum qua 15 omnis filius Adam nascitur. Nam quis ignorat cum quanta ignorantia veritatis, quae iam in infantibus manifesta est, et cum quanta abundantia vanae cupiditatis, quae in pueris incipit apparere, homo veniat in hanc vitam, ita ut, si dimittatur vivere ut velit et facere quidquid velit, in 20 haec facinora et flagitia, quae commemoravi et quae commemorare non potui, vel cuncta vel multa perveniat?

Sed divina gubernatione non omni modo deserente dampatos et Deo non continente in ira sua miserationes

Sed divina gubernatione non omni modo deserente damnatos et Deo non continente in ira sua miserationes suas in ipsis sensibus generis humani prohibitio et eru25 ditio contra istas, cum quibus nascimur, tenebras vigilant et contra hos impetus opponuntur, plenae tamen etiam ipsae laborum et dolorum. Quid enim sibi volunt multi-modae formidines, quae cohibendis parvulorum vanitati-bus adhibentur? Quid paedagogi, quid magistri, quid fe30 rulae, quid lora, quid virgae, quid disciplina illa, qua scriptura sancta dicit dilecti filii latera esse tundenda, ne

24) Ps. 76, 10. 31) Eccli. 30, 12.

<sup>4</sup> inuidia  $R \parallel 6$  incestum  $R \parallel 16$  infantia  $R^1 \parallel 24$  human sed prohibitio R (totus locus parum dilucidus)

Frescat indomitus domarique iam durus aut vix possit aut Fortasse) nec possit? Quid agitur his poenis omnibus, itai ut debelletur inperitia et prava cupiditas infrenetur, imm quibus malis in hoc saeculum venimus? Quid est imim, quod cum labore meminimus, sine labore obliviscitamur; cum labore discimus, sine labore nescimus; cum labore strenui, sine labore inertes sumus? Nonne hinc imparet, in quid velut pondere suo proclivis et prona sit vitiosa natura et quanta ope, ut hinc liberetur, indigeat? Decidia segnitia, pigritia neglegentia vitia sunt utique qui labor fugitur, cum labor ipse, etiam qui est utilis, poena sit.

poena sit.

Sed praeter pueriles poenas, sine quibus disci non potest quod maiores volunt, qui vix aliquid utiliter volunt, quot et quantis poenis genus agitetur humanum, 15 quae non ad malitiam nequitiamque iniquorum, sed ad condicionem pertinent miseriamque communem, quis ullo sermone digerit? quis ulla cogitatione conprehendit? Quantus est metus, quanta calamitas ab orbitatibus atque luctu, a damnis et damnationibus, a deceptionibus et men-20 daciis hominum, a suspicionibus falsis, ab omnibus violentis facinoribus et sceleribus alienis! quando quidem ab eis et depraedatio et captivitas, et vincla et carceres, et exilia et cruciatus, et amputatio membrorum et privatio sensuum, et oppressio corporis ad obscenam libidinem 25 opprimentis explendam et alia multa horrenda saepe contingunt. Quid? ab innumeris casibus quae forinsecus corpori formidantur, aestibus et frigoribus, tempestatibus imbribus adluvionibus, coruscatione tonitru, grandine fulmine, motibus hiatibusque terrarum, oppressionibus rui-80 narum, ab offensionibus et pavore vel etiam malitia iumentorum, a tot venenis fruticum aquarum, aurarum

<sup>2</sup> fortasse om.  $R \parallel 8$  quam procliuis  $e^2f^2g \parallel 10$  segnities  $v \parallel$  27 quae RA Parr. mell.; qui  $v \parallel 31$  offensionibus mas; offensione v

bestiarum, a ferarum vel tantummodo molestis vel etiam mortiferis morsibus, a rabie quae contingit ex rabido cane, ut etiam blanda et amica suo domino bestia nonnumquam vehementius et amarius quam leones draconestique metuatur faciatque hominem, quem forte adtaminaverit, contagione pestifera ita rabiosum, ut a parentibus coniuge filiis peius omni bestia formidetur! Quae mala patiuntur navigantes! quae terrena itinera gradientes! Quis ambulat ubicumque non inopinatis subiacens casibus?

10 De foro quidam rediens domum sanis pedibus suis cecidit, pedem fregit et ex illo vulnere finivit hanc vitam. Quid videtur sedente securius? De sella, in qua sedebat, cecidit Heli sacerdos et mortuus est. Agricolae, immo vero omnes homines, quot et quantos a caelo et terra vel a perniciosis animalibus casus metuunt agrorum fructibus! Solent tamen de frumentis tandem collectis et reconditis esse securi. Sed quibusdam, quod novimus, reconditis esse securi. Sed quibusdam, quod novimus, proventum optimum frumentorum fluvius inprovisus fugientibus hominibus de horreis eiecit atque abstulit. Congientibus hominibus de horreis eiecit atque abstulit. Confidit? quando quidem, ne quis fideret, etiam parvulos baptizatos, quibus certe nihil est innocentius, aliquando sit vexant, ut in eis maxime Deo ista sinente monstretur huius vitae flenda calamitas et alterius desideranda felicitas. huius vitae flenda calamitas et alterius desideranda felicitas. Iam vero de ipso corpore tot existunt morborum mala, ut nec libris medicorum cuncta conprehensa sint; in quorum pluribus ac paene omnibus etiam ipsa adiumenta et medicamenta tormenta sunt, ut homines a poenarum exitio poenali eruantur auxilio. Nonne ad hoc perduxit sitientes homines ardor inmanis, ut urinam quoque humanam vel etiam suam biberent? nonne ad hoc fames, ut a carnibus hominum se abstinere non possent nec inventos homines mortuos, sed propter hoc a se occisos, nec quoslibet alienos, verum etiam filios matres in-

<sup>2</sup> ex] a  $R \parallel 23$  sinente, ista v

merent? Ipse postremo somnus, qui proprie quietis nomen accepit, quis verbis explicet, saepe somniorum visis quam mit inquietus et quam magnis, licet falsarum rerum, terroribus, quas ita exhibet et quodam modo exprimit, ut a 5 veris eas discernere nequeamus, animam miseram sensusque perturbet? Qua falsitate visorum etiam vigilantes in quibusdam morbis et venenis miserabilius agitantur; quamvis multimoda varietate fallaciae homines etiam sanos maligni daemones nonnumquam decipiant talibus visis, ut, 10 etiamsi eos per haec ad sua traducere non potuerint, sensus tamen eorum solo appetitu qualitercumque persuadendae falsitatis inludant.

dae falsitatis inludant.

Ab huius tam miserae quasi quibusdam inferis vitae non liberat nisi gratia Salvatoris Christi, Dei ac Domini 15 nostri (hoc enim nomen est ipse Iesus; interpretatur quippe Salvator), maxime ne post hanc miserior ac sempiterna suscipiat, non vita, sed mors. Nam in ista quamvis sint per sancta ac sanctos curationum magna solacia, tamen ideo non semper etiam ipsa beneficia tribuuntur 20 petentibus, ne propter hoc religio quaeratur, quae propter aliam magis vitam, ubi mala non erunt omnino ulla, quaerenda est; et ad hoc meliores quosque in his malis adtuvat gratia, ut quanto fideliore, tanto fortiore corde tolerentur. Ad quam rem etiam philosophiam prodesse dicunt 25 docti huius saeculi, quam dii quibusdam paucis, ait Tullius, veram dederunt; nec hominibus, inquit, ab his aut datum est donum maius aut potuit ullum dari. Usque adeo et ipsi, contra quos agimus, quoquo modo compulsi sunt in habenda non quacumque, sed vera philosophia 30 divinam gratiam confiteri. Porro si paucis divinitus datum est verae philosophiae contra miserias huius vitae unicum auxilium, satis et hinc apparet humanum genus ad luendas miseriarum poenas esse damnatum. Sicut autem hoc, ut fatentur, nullum divinum maius est donum, 35

<sup>27)</sup> Fin. 5, 21; Acad. poster. 1, 2.

sic a nullo deo dari credendum est, nisi ab illo, quo et ipsi qui multos deos colunt nullum dicunt esse maiorem.

# CAPUT XXIII.

De his, quae praeter illa mala, quae bonis malisque communia sunt, ad iustorum laborem specialiter pertinent.

Praeter haec autem mala huius vitae bonis malisque communia habent in ea iusti etiam proprios quosdam labores suos, quibus adversus vitia militant et in talium proeliorum temptationibus periculisque versantur. Aliquando enim concitatius, aliquando remissius, non tamen desinit caro concupiscere adversus spiritum et spiritus adversus carnem, ut non ea quae volumus faciamus, omnem malam concupiscentiam consumendo, sed eam nobis, quantum divinitus adiuti possumus, non ei consentiendo subdamus, vigiliis continuis excubantes, ne opinio veri similis fallat, ne decipiat sermo versutus, ne se tenebrae alicuius erroris offundant, ne quod bonum est malum aut quod malum est bonum esse credatur, ne ab his quae agenda 20 sunt metus revocet, ne in ea quae agenda non sunt cu 20 sunt metus revocet, ne in ea quae agenda non sunt cupido praecipitet, ne super iracundiam sol occidat, ne inimicitiae provocent ad retributionem mali pro malo, ne absorbeat inhonesta vel inmoderata tristitia, ne inpertiendorum beneficiorum ingerat mens ingrata torporem, ne 25 maledicis rumoribus bona conscientia fatigetur, ne temeraria (de alio) suspicio (nos) nostra decipiat, ne aliena de nobis falsa nos frangat, ne regnet peccatum in nostro mortali corpore ad oboediendum desideriis eius, ne membra nostra exhibeantur iniquitatis arma peccato, ne ocu-30 lus sequatur concupiscentiam, ne vindicandi cupiditas

13) Gal. 5, 17. 29) Rom. 6, 12 sq.

<sup>26</sup> de alio om.  $R \parallel \text{nos } gv; \text{ om. } RA \text{ Parr. } rell.$ 

vincat, ne in eo quod male delectat vel visio vel cogitatio remoretur, ne inprobum aut indecens verbum libenter audiatur, ne fiat quod non licet etiamsi libet, ne in hoc bello laborum periculorumque plenissimo vel de viribus nostris speretur facienda victoria vel viribus nostris facta 5 tribuatur, sed eius gratiae, de quo ait apostolus: Gratias autem Deo, qui dat nobis victoriam per Dominum nostrum Iesum Christum; qui et alio loco: In his, inquit, omnibus supervincimus per eum qui dilexit nos; sciamus tamen, quantalibet virtute proeliandi vitiis repugnemus 10 vel etiam vitia superemus et subiugemus, quamdiu sumus in hoc corpore, nobis deesse non posse unde dicamus Deo: Dimitte nobis debita nostra. In illo autem regno, ubi semper cum corporibus inmortalibus erimus, nec proelia nobis erunt ulla nec debita; quae nusquam et num- 15 quam essent, si natura nostra, sicut recta creata est, permaneret. Ac per hoc etiam noster iste conflictus, in quo periclitamur et de quo nos victoria novissima cupimus liberari, ad vitae huius mala pertinet, quam tot tantorumque testimonio malorum probamus esse damnatam.

# CAPUT XXIV.

De bonis, quibus etiam hanc vitam damnationi obnoxiam Creator implevit.

Iam nunc considerandum est hanc ipsam miseriam generis humani, in qua laudatur iustitia punientis, quali- 25 bus et quam multis impleverit bonis eiusdem bonitas cuncta quae creavit administrantis. Primum benedictionem illam, quam protulerat ante peccatum dicens: Crescite et multiplicamini et implete terram, nec post pec-

8) 1. Cor. 15, 57. 9) Rom. 8, 37. 13) Mt. 6, 12. 29) Gen. 1, 28.

<sup>9</sup> vulgarem verborum distinctionem "nos. Sciamus" mutavi; sciamus enim pendet ex coniunctione ut (608, 13) || 29 implete RA (45, 19; 46, 7); replete v

catum voluit inhibere mansitque in stirpe damnata donata fecunditas; nec illam vim mirabilem seminum, immo etiam mirabiliorem qua efficiuntur et semina, inditam corporibus humanis et quodam modo intextam peccati vitium potuit auferre, quo nobis inpacta est etiam necessitas mortis; sed utrumque simul currit isto quasi fluvio atque torrente generis humani, malum quod a parente trahitur, et bonum quod a creante tribuitur. In originali malo duo sunt, peccatum atque supplicium; in originali malo duo sunt, peccatum atque supplicium; in originali boro 10 alia duo, propagatio et conformatio. Sed quantum ad praeseentem pertinet intentionem nostram, de malis, quorum unum de nostra venit audacia, id est peccatum, alterum de iudicio Dei, id est supplicium, iam satis disimus. Nunc de bonis Dei, quae ipsi quoque vitiatae dato mnataeque naturae contulit sive usque nunc confert, dicere institui. Neque enim damnando aut totum abstulit quod dederat, alioquin nec esset omnino; aut eam removit a sua potestate, etiam cum diabolo poenaliter subdidi, cum nec ipsum diabolum a suo alienarit imperio; quando vit a sua potestate, etiam cum diabolo poenaliter subdidi, cum nec ipsum diabolum a suo alienarit imperio; quando vit a sua potestate, etiam cum diabolo poenaliter subdidi, cum nec ipsum diabolum a suo alienarit imperio; quando vit a sua potestate, etiam cum diabolo poenaliter subdidi, cum nec ipsum diabolum a suo alienarit imperio; quando vit a sua potestate, etiam cum diabolo poenaliter subdidi, cum nec ipsum diabolum a suo alienarit imperio; quando vit a sua potestate, etiam cum diabolo poenaliter subdidi, cum nec ipsum diabolum a suo alienarit imperio; quando vit a sua potestate, etiam cum diabolo poenaliter subdidi, cum nec ipsum diabolum a suo alienarit imperio; quando vit a sua potestate, etiam cum diabolo poenaliter subdidi, cum nec ipsum diabolum a suo alienarit imperio; quando vit a sua potestate, etiam cum diabolo poenaliter subdidi, cum nec ipsum diabolum a suo alienarit imperio; punndo vit a sua potestate, etiam cum diab

<sup>27)</sup> Io. 5, 17.

<sup>31</sup> illi v

uibus tamen voluit hominibus abstulit eam Deus, et ste-les fuerunt; non tamen generi humano abstulit semel atam primis duobus coniugibus benedictione generali. aec ergo propagatio quamvis peccato non fuerit ablata, on tamen etiam ipsa talis est, qualis fuisset, si nemo 5 eccasset. Ex quo enim homo in honore positus, postea uam deliquit, comparatus est pecoribus, similiter generat; on in eo tamen penitus extincta est quaedam velut scin-lla rationis, in qua factus est ad imaginem Dei. Huic item propagationi si conformatio non adhiberetur, nec 10 sa in sui generis formas modosque procederet. Si enim on concubuissent homines et nihilo minus Deus vellet nplere terras hominibus: quo modo creavit unum sine ommixtione maris et feminae, sic posset omnes; conimbentes vero nisi illo creante generantes esse non posint. Sicut ergo ait apostolus de institutione spiritali,
ua homo ad pietatem iustitiamque formatur: Neque qui lantat, est aliquid, neque qui rigat, sed qui incremen-um dat Deus: ita etiam hic dici potest: "Nec qui con-umbit nec qui seminat, est aliquid, sed qui format 20 eus; nec mater, quae conceptum portat et partum nutrit, st aliquid, sed qui incrementum dat Deus." Ipse namue operatione, qua usque nunc operatur, facit ut nume-os suos explicent semina et a quibusdam latentibus atque ivisibilibus involucris in formas visibiles huius quod 25 spicimus decoris evolvant; ipse incorpoream corpoream-ne naturam, illam praepositam, istam subjectam, miris sedis copulans et conectens animantem facit. Quod opus us tam magnum et mirabile est, ut non solum in ho-

<sup>7)</sup> Ps. 48, 13. 19) 1. Cor. 3, 7.

<sup>3</sup> data R | benedictione generali (= ad universum genus manum pertinente) R et "nonnulli probae notae mss" Benedictin. (vol. I, 170, 3; 218, 13); benedictione generali A; bedictionem generandi egv || 15 possent R; possunt Av || 22 ipse Av (cf. 26); ipsa Parr. mell. || 23 nunc usque v (610, 27) || 26 poluat RA

mine, quod est animal rationale et ex hoc cunctis terrenis animantibus excellentius atque praestantius, sed in qualibet minutissima muscula bene consideranti stuporem mentis ingerat laudemque pariat Creatoris.

Ipse itaque animae humanae mentem dedit, ubi ratio et intellegentia in infante sopita est quodam modo, quasi nulla sit, excitanda scilicet atque exerenda aetatis accessu, qua sit scientiae capax atque doctrinae et habilis perceptioni veritatis et amoris boni; qua capacitate hauriat sa10 pientiam virtutibusque sit praedita, quibus prudenter, fortiter, temperanter et iuste adversus errores et cetera ingenerata vitia dimicet eaque nullius rei desiderio nisi boni illius summi atque inmutabilis vincat. Quod etsi non faciat, ipsa talium bonorum capacitas in natura rationali divinitus instituta quantum sit boni, quam mirabile Omnipotentis opus, quis competenter effatur aut cogitat? Praeter enim artes bene vivendi et ad inmortalem perveniendi felicitatem, quae virtutes vocantur et sola Dei gratia, quae in Christo est, filiis promissionis regnique 20 donantur, nonne humano ingenio tot tantaeque artes sun inventae et exercitae, partim necessariae partim voluptriae, ut tam excellens vis mentis atque rationis in his etiam rebus, quas superfluas, immo et periculosas perniciosasque appetit, quantum bonum habeat in natura, unde 25 ista potuit vel invenire vel discere vel exercere, testetur? Vestimentorum et aedificiorum ad opera quam mirabilia, quam stupenda industria humana pervenerit; quo in agricultura, quo in navigatione profecerit; quae in fabricatione quorumque vasorum vel etiam statuarum et picturarum 30 varietate excogitaverit et impleverit; quae in theatris mirabilia spectantibus, audientibus incredibilia facienda et erhibenda molita sit; in capiendis occidendis domandis inrationalibus animantibus quae et quanta reppererit; ad-

<sup>7</sup> exercenda  $A\parallel 21$  uoluntariae  $RA\parallel 31$  expect.  $R^1$ ; cf. vol. I, 484, 12  $\parallel$  32 inrationabilibus R

versus ipsos homines tot genera venenorum, tot armorum, tot machinamentorum, et pro salute mortali tuenda atque reparanda quot medicamenta atque adiumenta conprehenderit; pro voluptate faucium quot condimenta et gulae inritamenta reppererit; ad indicandas et suadendas cogi- 5 tationes quam multitudinem varietatemque signorum, ubi praecipuum locum verba et litterae tenent; ad delectandos animos quos elocutionis ornatus, quam diversorum carminum copiam; ad mulcendas aures quot organa musica, quos cantilenae modos excogitaverit; quantam peritiam 10 dimensionum atque numerorum, meatusque et ordines siderum quanta sagacitate conprehenderit; quam multa rerum mundanarum cognitione se impleverit, quis possit eloqui, maxime si velimus non acervatim cuncta congerere, sed in singulis inmorari? In ipsis postremo erroribus et 15 falsitatibus defendendis quam magna claruerint ingenia philosophorum atque haereticorum, quis aestimare sufficiat? Loquimur enim nunc de natura mentis humanae, qua ista vita mortalis ornatur, non de fide atque itinere veritatis, qua illa inmortalis adquiritur. Huius tantae 20 naturae conditor cum sit utique Deus verus et summus, ipso cuncta quae fecit administrante et summam potestatem summamque habente iustitiam numquam profecto in has 'miserias decidisset atque ex his praeter eos solos qui liberabuntur in aeternas esset itura, nisi nimis grande 25 peccatum in homine primo, de quo ceteri exorti sunt, praecessisset. praecessisset.

Iam vero in ipso corpore, quamvis nobis sit cum beluis mortalitate commune multisque earum reperiatur infirmius, quanta Dei bonitas, quanta providentia tanti 30 Creatoris apparet! Nonne ita sunt in eo loca sensuum et cetera membra disposita speciesque ipsa ac figura et statura totius corporis ita modificata, ut ad ministerium animae rationalis se indicet factum? Non enim ut animalia rationis expertia prona esse videmus in terram, ita 35 creatus est homo; sed erecta in caelum corporis forma

admonet eum quae sursum sunt sapere. Porro mira mobilitas, quae linguae ac manibus adtributa est, ad loquendum et scribendum apta atque conveniens et ad opera artium plurimarum officiorumque complenda, nonne satis 5 ostendit, quali animae ut serviret tale sit corpus adiunctum? quamquam et detractis necessitatibus operandi ita omnium partium congruentia numerosa sit et pulchra sibi parilitate respondeat, ut nescias utrum in eo condendo maior sit utilitatis habita ratio quam decoris. Certe enim 10 nihil videmus creatum in corpore utilitatis causa, quod non habeat etiam decoris locum. Plus autem nobis id appareret, si numeros mensurarum, quibus inter se cuncta conexa sunt et coaptata, nossemus; quos forsitan data opera in his, quae foris eminent, humana posset vestigare 15 sollertia; quae vero tecta sunt et a nostris remota conspectibus, sicuti est tanta perplexitas venarum atque nervorum et viscerum, secreta vitalium, invenire nullus potest. Quia etsi medicorum diligentia nonnulla crudelis, quos anatomicos appellant, laniavit corpora mortuorum 20 sive etiam inter manus secantis perscrutantisque morientium atque in carnibus humanis satis inhumane abdita cuncta rimata est, ut quid et quo modo quibus locis curandum esset addisceret: numeros tamen de quibus loquor, quibus coaptatio, quae αρμονία Graece dicitur, tam-26 quam cuiusdam organi, extrinsecus atque intrinsecus totius corporis constat, quid dicam, nemo valuit invenire, quos nemo ausus est quaerere? qui si noti esse potuissent, in interioribus quoque visceribus, quae nullum ostentant decus, ita delectaret pulchritudo rationis, ut omni formæ apparenti, quae oculis placet, ipsius mentis, quae oculis utitur, praeferretur arbitrio. Sunt vero quaedam ita posita in corpore, ut tantummodo decorem habeant, non et usum; sicut habet pectus virile mamillas, sicut facies barbam, quam non esse munimento, sed virili ornamento

<sup>17</sup> uiscera R

indicant purae facies feminarum, quas utique infirmiores muniri tutius conveniret. Si ergo nullum membrum, in his quidem conspicuis (unde ambigit nemo), quod ita sit alicui operi accommodatum, ut non etiam sit decorum; sunt autem nonnulla, quorum solum decus et nullus est 5 usus: puto facile intellegi in conditione corporis dignitatem necessitati fuisse praelatam. Transitura est quippe necessitas tempusque venturum, quando sola invicem pulchritudine sine ulla libidine perfruamur; quod maxime ad laudem referendum est Conditoris, cui dicitur in psalmo: 10 Confessionem et decorem induisti.

Lam cetera pulchritudo et utilitas creaturae, quae

Lam cetera pulchritudo et utilitas creaturae, quae homini, licet in istos labores miseriasque proiecto atque damnato, spectanda atque sumenda divina largitate concessa est, quo sermone terminari potest? in caeli et ter- 15 rae et maris multimoda et varia pulchritudine, in ipsius lucis tanta copia tamque mirabili specie, in sole ac luna et sideribus, in opacitatibus nemorum, in coloribus et odoribus florum, in diversitate ac multitudine volucrum garrularum atque pictarum, in multiformi specie tot tan- 20 tarumque animantium, quarum illae plus habent admirationis, quae molis minimum (plus enim formicularum et apicularum opera stupemus quam inmensa corpora ballaenarum), in ipsius quoque maris tam grandi spectaculo, cum sese diversis coloribus velut vestibus induit et ali- 25 quando viride atque hoc multis modis, aliquando purpureum, quando viride atque hoc multis modis, aliquando purpureum, aliquando caeruleum est. Quam porro delectabiliter spectatur etiam quandocumque turbatur, et sit inde maior suavitas, quia sic demulcet intuentem, ut non iactet et quatiat navigantem! Quid ciborum usquequaque copia contra 30 famem? quid saporum diversitas contra fastidium, naturae disfusa divitiis, non coquorum arte ac labore quaesita? quid

<sup>11)</sup> Ps. 103, 1.

<sup>2</sup> membrum est  $v \parallel 20$  tantar. A; tantor.  $Rv \parallel 21$  quar. ille RA; quor. illa  $v \parallel 23$  ballen. RA; balen.  $gv \parallel 32$  quid RA; Quanta v

in tam multis rebus tuendae aut recipiendae salutis auxilia!
Quam grata vicissitudo diei alternantis et noctis! Aurarum
quam blanda temperies! In fruticibus et pecoribus indumentorum conficiendorum quanta materies! Omnia commemorare quis possit? Haec autem sola, quae a me
velut in quendam sunt aggerem coartata, si vellem velut
conligata involucra solvere atque discutere, quanta mihi
mora esset in singulis, quibus plurima continentur! Et
haec omnia miserorum sunt damnatorumque solacia, non mora esset in singulis, quibus plurima continentur! Et haec omnia miserorum sunt damnatorumque solacia, non praemia beatorum. Quae igitur illa sunt, si tot et talia ac tanta sunt ista? Quid dabit eis quos praedestinavit ad vitam, qui haec dedit etiam eis quos praedestinavit ad mortem? Quae bona in illa beata vita faciet eos sumere, pro quibus in hac misera unigenitum suum filium voluit usque ad mortem mala tanta perferre? Unde apostolus de ipsis in illud regnum praedestinatis loquens: Qui proprio, inquit, filio non pepercit, sed pro nobis omnibus tradidit eum, quo modo non et cum illo omnia nobis donabit? Cum haec promissio complebitur, quid erimus! quando quidem Christo moriente pro nobis tale iam pignus accepimus! Qualis erit spiritus hominis nullum omnino habens vitium, nec sub quo iaceat, nec cui cedat, nec contra quod saltem laudabiliter dimicet, pacatissima virtute perfectus! Rerum ibi omnium quanta, quam speciosa, quam certa scientia, sine errore aliquo vel labore, ubi Dei sapientia de ipso suo fonte potabitur, cum summa felicitate, sine ulla difficultate! Quale erit corpus, quod omni modo spiritui subditum et eo sufficienter vivificatum nullis alimoniis indigebit! Non enim animale, sed spiritale erit, habens quidem carnis, sed sine ulla carnali corruptione substantiam.

<sup>19)</sup> Rom. 8, 32.

<sup>1</sup> aut R; ac  $v \parallel$  recipiendae mss; recuperandae  $v \parallel$  10 ac talia et  $v \parallel$  12 qui] si R

# CAPUT XXV.

De pervicacia quorundam, qui resurrectionem carnis, quam, sicut praedictum est, totus mundus credit, inpugnant.

Verum de animi bonis, quibus post hanc vitam bea- 5
tissimus perfruetur, non a nobis dissentiunt philosophi
nobiles: de carnis resurrectione contendunt, hanc quantum possunt negant. Sed credentes multi negantes paucissimos reliquerunt et ad Christum, qui hoc quod istis
videtur absurtum in sua resurrectione monstravit, fideli 10
corde conversi sunt, docti et indocti, sapientes mundi et
insipientes. Hoc enim credidit mundus, quod praedixit
Deus, qui etiam hoc praedixit, quod hanc rem mundus
fuerat crediturus. Neque enim Petri maleficiis ea cum
laude credentium tanto ante praenuntiare compulsus est 15 laude credentium tanto ante praenuntiare compulsus est. 15 Ille est enim Deus, quem (sicut iam dixi aliquotiens, nec commemorare me piget) confitente Porphyrio atque id oraculis deorum suorum probare cupiente ipsa numina perhorrescunt; quem sic laudavit, ut eum et Deum patrem et regem vocaret. Absit enim, ut sic intellegenda sint 20 quae praedixit, quo modo volunt hi, qui hoc cum mundo non crediderunt, quod mundum crediturum esse praedixit. Cur enim non potius ita, sicut crediturus tanto ante praedictus est mundus, non sicut paucissimi garriunt, qui hoc cum mundo, quod crediturus praedictus est, credere no- 25 luerunt? Si enim propterea dicunt alio modo esse credenda, ne, si dixerint vana esse conscripta, iniuriam faciant illi Deo, cui tam magnum perhibent testimonium: tantam prorsus ei vel etiam graviorem faciunt iniuriam, si aliter dicunt esse intellegenda, non sicut mundus ea 30

15) Cf. l. 18 c. 53.

<sup>14</sup> ea RA ed. Lovan.; eam  $v \parallel 17$  commemorare Rv (619, 2; 442, 25); commonere AParr.

credidit, quem crediturum ipse laudavit, ipse promisit, ipse complevit. Utrum enim non potest facere ut resurgat caro et vivat in aeternum, an propterea credendum non est id eum esse facturum, quia malum est atque indi5 gnum est Deo? Sed de omnipotentia eius, qua tot et tanta facit incredibilia, iam multa diximus. Si volunt intanta facit incredibilia, iam multa diximus. Si volunt invenire quod omnipotens non potest, habent prorsus, ego dicam: mentiri non potest. Credamus ergo quod potest non credendo quod non potest. Non itaque credentes 10 quod mentiri possit credant esse facturum quod se facturum esse promisit, et sic credant, sicuti credidit mundus, quem crediturum esse praedixit, quem crediturum esse laudavit, quem crediturum esse promisit, quem credidisse iam ostendit. Hoc autem malum esse unde demonstrant? 15 Non erit illic ulla corruptio, quod est corporis malum. De ordine elementorum iam disputavimus; de aliis hominum coniecturis satis diximus; quanta sit futura in corpore incorruptibili facilitas motus, de praesentis bonae valetudinis temperamento, quae utique nullo modo illi 20 comparanda est inmortalitati, in libro tertio decimo satis, ut opinor, ostendimus. Legant superiora operis huius, qui vel non legerunt vel volunt recolere quod legerunt.

## . CAPUT XXVI.

Quo modo Porphyrii definitio, qua beatis animis putat 25 corpus omne fugiendum, ipsius Platonis sententia destruatur, qui dicit summum Deum diis promisisse, ut numquam corporibus exuerentur.

Sed Porphyrius ait, inquiunt, ut beata sit anima, corpus esse omne fugiendum. Nihil ergo prodest, quia insocruptibile diximus futurum corpus, si anima beata non erit, nisi omne corpus effugerit. Sed iam et hinc in

<sup>4</sup> indignum est R; est om.  $Av \parallel 6$  fecit  $fg \parallel 11$  sicuti A; sicut hic R; sicut v

bro memorato quantum oportuit disputavi; verum hic num inde tantum commemorabo. Emendet libros suos torum omnium magister Plato et dicat eorum deos, ut sati sint, sua corpora fugituros, id est esse morituros, nos in caelestibus corporibus dixit esse inclusos; quibus 5 men Deus, a quo facti sunt, quo possent esse securi, mortalitatem, id est in eisdem corporibus aeternam peransionem, non eorum natura id habente, sed suo conlio praevalente, promisit. Ubi etiam illud evertit quod cunt, quoniam est inpossibilis, ideo resurrectionem carson non esse credendam. Apertissime quippe iuxta eunem philosophum, ubi diis a se factis promisit Deus non ctus inmortalitatem, quod inpossibile est se dixit esse cturum. Sic enim eum locutum narrat Plato: "Quoniam tis orti, inquit, inmortales esse et indissolubiles non 15 ptestis; non tamen dissolvemini neque vos ulla mortis ta periment nec erunt valentiora quam consilium meum, nod maius est vinculum ad perpetuitatem vestram quam la quibus estis conligati." Si non solum absurdi, sed 1 rdi non sunt qui haec audiunt, non utique dubitant 20 iis factis ab illo Deo qui eos fecit secundum Platonem nod est inpossibile fuisse promissum. Qui enim dicit: nod est inpossibile fuisse promissum. Qui enim dicit:
Vos quidem inmortales esse non potestis, sed mea volunte inmortales eritis, " quid aliud dicit quam "id quod eri non potest me faciente tamen eritis"? Ille igitur 25 arnem incorruptibilem, inmortalem, spiritalem resuscitait, qui iuxta Platonem id quod inpossibile est se factuim esse promisit. Quid adhuc, quod promisit Deus,
nod Deo promittenti credidit mundus, qui etiam ipse
romissus est crediturus, esse inpossibile clamant, quando 30
nidem nos Deum, qui etiam secundum Platonem facit
possibilia, id facturum esse clamamus? Non ergo, ut eatae sint animae, corpus est omne fugiendum, sed cor-

<sup>19)</sup> Cf. l. 13. c. 16.

<sup>5</sup> esse R; om. Av

pus incorruptibile recipiendum. Et in quo convenientius incorruptibili corpore la etabuntur, quam in quo corruptibili gemuerunt? Sic enim non in eis erit illa dira cupiditas, quam posuit ex Platone Vergilius, ubi ait:

Rursus et incipiant in corpora velle reverti; sic, inquam, cupiditatem revertendi ad corpora non habebunt, cum corpora, in quae reverti cupiunt, secum habebunt et sic habebunt, ut numquam non habeant, numquam ea prorsus vel ad exiguum quamlibet tempus ula 10 morte deponant.

# CAPUT XXVII.

De contrariis definitionibus Platonis atque Porphyrii, in quibus si uterque alteri cederet, a veritate neuter deviaret.

Singuli quaedam dixerunt Plato atque Porphyrius, quae si inter se communicare potuissent, facti essent fortasse Christiani. Plato dixit sine corporibus animas in aeternum esse non posse. Ideo enim dixit etiam sapientum animas post quamlibet longum tempus, tamen ad corpora redituras. Porphyrius autem dixit animam purgatissimam, cum redierit ad Patrem, ad haec mala mundi numquam esse redituram. Ac per hoc, quod verum vidit Plato, si dedisset Porphyrio, etiam iustorum atque sapientum purgatissimas animas ad humana corpora redituras; rursus quod verum vidit Porphyrius, dedisset Platon, numquam redituras ad miserias corruptibilis corporis animas sanctas; ut non singuli haec singula, sed ambo et singuli utrumque dicerent: puto quod viderent esse iam

<sup>5)</sup> Aen. 6, 751.

<sup>15</sup> singuli RA (28); Singula  $v \parallel$  18 et 24 sapientium  $v \parallel$  25 si dedisset v

20

consequens, ut et redirent animae ad corpora et talia reciperent corpora, in quibus beate atque inmortaliter viverent. Quoniam secundum Platonem etiam sanctae animae ad humana corpora redibunt; secundum Porphyrium ad mala mundi huius sanctae animae non redibunt. Discat itaque cum Platone Porphyrius: "Redibunt ad corpora"; dicat Plato cum Porphyrio: "Non redibunt ad mala": et ad ea corpora redire consentient, in quibus nulla patiantur mala. Haec itaque non erunt nisi illa quae promitit Deus, beatas animas in aeternum cum sua aeterna carne 10 victuras. Hoc enim, quantum existimo, iam facile nobis concederent ambo, ut, qui faterentur ad inmortalia corpora redituras animas esse sanctorum, ad sua illas redire permitterent, in quibus mala huius saeculi pertulerunt, in quibus Deum, ut his malis carerent, pie fideliterque 15 coluerunt.

## CAPUT XXVIII.

Quid ad veram resurrectionis fidem vel Plato vel Labeo vel etiam Varro conferre sibi potuerint, si opiniones eorum in unam sententiam convenissent.

Nonnulli nostri propter quoddam praeclarissimum loquendi genus et propter nonnulla, quae veraciter sentit, amantes Platonem dicunt eum aliquid simile nobis etiam de mortuorum resurrectione sensisse. Quod quidem sic tangit in libris de re publica Tullius, ut eum lusisse po- 25 tius quam quod id verum esse adfirmet dicere voluisse. Inducit enim hominem revixisse et narrasse quaedam, quae

25) 6, 4.

<sup>8</sup> patienter  $R \parallel 11$  uicturas R ed. Lovan.; factures A Parr.  $v \parallel 22$  sentit R; sensit  $Av \parallel 26$  quod om. A; sed de quod abundante post negationem vel quam comparativum cf. 513, 14; Cypr. epp. 59, 16 fin. plus quam quod oportet  $\parallel$  esse RA; esset v

Platonicis disputationibus congruebant. Labeo etiam duos dicit uno die fuisse defunctos et occurrisse invicem in dicit uno die suisse defunctos et occurrisse invicem in quodam compito, deinde ad corpora sua iussos suisse remeare et constituisse inter se amicos esse victuros, atque ita esse factum, donec postea morerentur. Sed isti auctores talem resurrectionem corporis factam suisse narrarunt, quales suerunt eorum, quos resurrexisse novimus et huic quidem redditos vitae, sed non eo modo ut non morerentur ulterius. Mirabilius autem quiddam Marcus Varro ponit in libris, quos conscripsit de gente populi Romani, cuius putavi verba ipsa ponenda. "Genethliaci quidam scripserunt, inquit, esse in renascendis hominibus quam appellant παλυγγενεσίαν Graeci; hac scripserunt confici in annis numero quadringentis quadraginta, ut idem 15 corpus et eadem anima, quae fuerint coniuncta in homine aliquando, eadem rursus redeant in coniunctionem." Iste Varro quidem sive illi genethliaci nescio qui (non enim nomina eorum prodidit, quorum commemoravit sententiam) aliquid dixerunt, quod licet falsum sit (cum enim semel 20 ad eadem corpora quae gesserunt animae redierint, num quam ea sunt postea relicturae), tamen multa illius inpossibilitatis, qua contra nos isti garriunt, argumenta convellit et destruit. Qui enim hoc sentiunt sive senserunt, non eis visum est sieri non posse, ut dilapsa cadavera in vellit et destruit. Qui enim hoc sentiunt sive senserunt, non eis visum est fieri non posse, ut dilapsa cadavera in 25 auras in pulverem, in cinerem in umores, in corpora vescentium bestiarum vel ipsorum quoque hominum ad id rursum redeant, quod fuerunt. Quapropter Plato et Porphyrius, vel potius quicumque illos diligunt et adhuc vivunt, si nobis consentiunt etiam sanctas animas ad corsora redituras, sicut ait Plato, nec tamen ad mala ulla redituras, sicut ait Porphyrius, ut ex his fiat consequens, quod fides praedicat Christiana, talia corpora recepturas, in quibus sine ullo malo in aeternum feliciter vivant, ad-

<sup>1)</sup> Pl. rep. 614, B.

<sup>13</sup> asscripserunt R; has scripserunt A

cumant etiam hoc de Varrone, ut ad eadem corpora redeant, in quibus antea fuerunt, et apud eos tota quaestio de carnis in aeternum resurrectione solvetur.

## CAPUT XXIX.

De qualitate visionis, qua in futuro saeculo sancti Deum 5 videbunt.

Nunc iam quid acturi sint in corporibus inmortalibus atque spiritalibus sancti, non adhuc eorum carne carnaliter, sed spiritaliter iam vivente, quantum Dominus dignatur adiuvare videamus. Et illa quidem actio vel 10 potius quies atque otium quale futurum sit, si verum velim dicere, nescio. Non enim hoc umquam per sensus corporis vidi. Si autem mente, id est intellegentia, vidisse me dicam, quantum est aut quid est nostra intellegentia ad illam excellentiam? Ibi est enim pax Dei, 15 quae, sicut dicit apostolus, superat omnem intellectum; quem nisi nostrum, aut fortasse etiam sanctorum angelorum? non enim et Dei. Si ergo sancti in Dei pace victuri sunt, profecto in ea pace victuri sunt, quae superat omnem intellectum. Quoniam nostrum quidem superat, 20 non est dubium; si autem superat et angelorum, ut nec ipsos excepisse videatur, qui ait omnem intellectum: secundum hoc dictum esse debemus accipere, quia pacem Dei, qua Deus ipse pacatus est, sicut Deus novit, non eam nos sic possumus nosse nec ulli angeli. Superat 25 itaque omnem intellectum, non dubium quod praeter suum. Sed quia et nos pro modo nostro pacis eius participes facti scimus summam in nobis atque inter nos et cum ipso pacem, quantum nostrum summum est: isto modo pro suo modo sciunt eam sancti angeli; homines 80 16) Phil. 4, 7.

16) Phil. 4, 7.

<sup>16</sup> sit v | 28 scimus scripsi (cf. 25; 30); sumus R; om. Av \ 29 est R; est, obtinebimus Av

autem nunc longe infra, quantumlibet provectu mentis excellant. Considerandum est enim quantus vir dicebat: Ex parte scimus et ex parte prophetamus, donet veniat quod perfectum est; et: Videmus nunc per speculum in quod perfectum est; et: Videmus nunc per speculum in aenigmate, tunc autem faciem ad faciem. Sic iam vident sancti angeli, qui etiam nostri angeli dicti sunt, qui eruti de potestate tenebrarum et accepto spiritus pignore translati ad regnum Christi ad eos angelos iam coepimus pertinere, cum quibus nobis erit sancta atque dulcissima, 10 de qua iam tot libros scripsimus, Dei civitas ipsa communis. Sic sunt ergo angeli nostri, qui sunt angeli Dei, quem ad modum Christus Dei Christus est noster. Dei sunt, quia Deum non reliquerunt; nostri sunt, quia suos cives nos habere coeperunt. Dixit autem Dominus Iesus: 15 Videte ne contemnatis unum de pusillis istis. Dico enim vobis, quia angeli eorum in caelis semper vident faciem patris mei, qui in caelis est. Sicut ergo illi vident, ita et nos visuri sumus; sed nondum ita videmus. Propter quod ait apostolus, quod paulo ante dixit: Videmus nunc 20 per speculum in aenigmate, tunc autem faciem ad faciem. Praemium itaque fidei nobis visio ista servatur, de qua et Iohannes apostolus loquens: Cum apparuerit, inquit, similes ei erimus, quoniam videbimus eum sicuti est. Facies autem Dei manifestatio eius intellegenda est, 25 non aliquod tale membrum, quale nos habemus in corpore atque isto nomine nuncupamus.

Quapropter cum ex me quaeritur, quid acturi sint sancti in illo corpore spiritali, non dico quod iam video, sed dico quod credo, secundum illud quod in psalmo lego: 30 Credidi, propter quod et locutus sum. Dico itaque: Vi-

4) 1. Cor. 13, 9. 5) Ib. 12. 17) Mt. 18, 10. 24) 1. Io. 3, 2. 30) Ps. 115, 10.

<sup>1</sup> longe in quantumlibet infra.. excellent R (New II¹ p.~428) || 5 et 20 faciem ad f. R Clarom.; facie ad f. A Amiat. v || 30 et R; om. Av

suri sunt Deum in ipso corpore; sed utrum per ipsum, sicut per corpus nunc videmus solem, lunam, stellas, mare ac terram et quae sunt in ea, non parva quaestio sat. Durum est enim dicere, quod sancti talia corpora tanc habebunt, ut non possint oculos claudere atque saperire cum volent; durius autem est, quod ibi Deum, quisquis óculos clauserit, non videbit. Si enim propheta ledisaeus puerum suum Giezi absens corpore vidit accipientem munera, quae dedit ei Naeman Syrus, quem propheta memoratus a leprae deformitate liberaverat, quod 10 nervus nequam domino suo non vidente latenter se fecture putaverat: quanto magis in illo corpore spiritali videbunt sancti omnia, non solum si oculos claudant, verum etiam unde sunt corpore absentes! Tunc enim erit perfectum illud, de quo loquens apostolus: Ex parte, inquit, 15 acimus et ex parte prophetamus; cum autem venerit quod perfectum est, quod ex parte est evacuabitur. Deinde ut quo modo posset aliqua similitudine ostenderet, quantum ab illa quae futura est distet haec vita, non qualiumcumque hominum, verum etiam qui praecipua hic 20 nanctitate sunt praediti: Cum essem, inquit, parvulus, quasi parvulus capitabam; cum autem factus sum vir, evacuavi ea quae parvuli erant. Videmus nunc per speculum in aenigmate, tunc autem faciem ad faciem. Nunc scio ex 25 parte, tunc autem cognoscam sicut et cognitus sum. Si ergo in hac vita, ubi hominum mirabilium prophetia ita comparanda est illi vitae, quasi parvuli ad iuvenem, vidit tamen Helisaeus accipientem munera servum suum, ubi ipse non erat: itane cum venerit quod perfectum est nec 30 iam corpus corruptibile adgravabit animam, sed incorruptibile nihil impediet, illi sancti ad ea, quae videnda sunt,

12) 2. Reg. 5, 26. 17) 1. Cor. 13, 9 sq. 26) Ib. 11 sq.

<sup>6</sup> est R; om.  $Av \parallel 9$  neman R; neeman A; Naaman  $v \parallel 10$  liberauerat R; mundauerat  $Av \parallel 25$  faciem R; facie Av

AUG. DE CIV. DEI. II.

oculis corporeis, quibus Helisaeus absens ad servum suum videndum non indiguit, indigebunt? Nam secundum interpretes septuaginta ista sunt ad Giezi verba prophetae:

Nonne cor meum iit tecum, quando conversus est vir de curru in obviam tibi et accepisti pecuniam? et cetera; sicut autem ex Hebraeo interpretatus est presbyter Hieronymus: Nonne cor meum, inquit, in praesenti erat, quando reversus est homo de curru suo in occursum tui? Corde suo ergo se dixit hoc vidisse propheta, ad-10 iuto quidem mirabiliter nullo dubitante divinitus. Sed quanto amplius tunc omnes munere isto abundabunt, cum Deus erit omnia in omnibus! Habebunt tamen etiam illi oculi corporei officium suum et in loco suo erunt, uteturque illis spiritus per spiritale corpus. Neque enim et illi propheta, quia non eis indiguit ut videret absentem, non eis usus est ad videnda praesentia; quae tamen spiritu videre posset, etiamsi illos clauderet, sicut vidit absentia, ubi cum eis ipse non erat. Absit ergo, ut dicamus illos sanctos in illa vita Deum clausis oculis non visuros, quem spiritu semper videbunt.

visuros, quem spiritu semper videbunt.

Sed utrum videbunt et per oculos corporis cum eos apertos habebunt, inde quaestio est. Si enim tantum poterunt in corpore spiritali eo modo utique ipsi oculi etiam spiritales, quantum possunt isti quales nunc habemus:

25 procul dubio per eos Deus videri non poterit. Longe itaque alterius erunt potentiae, si per eos videbitur incorporea illa natura, quae non continetur loco, sed ubique tota est. Non enim quia dicimus Deum et in caelo esse et in terra (ipse quippe ait per prophetam: Caelum et 30 terram ego impleo), aliam partem dicturi sumus eum in caelo habere et in terra aliam; sed totus in caelo est, totus in terra, non alternis temporibus, sed utrumque si-

5) 2. Reg. 5, 26. 12) 1. Cor. 15, 28. 30) Hierem. 23, 24.

<sup>4</sup> nonne] hic desinit cod.  $g \parallel 5$  curru RA; curru suo  $v \parallel 9$  ergo om. v

mul, quod nulla natura corporalis potest. Vis itaque praepollentior oculorum erit illorum, non ut acrius videant, quam quidam perhibentur videre serpentes vel aquilae (quantalibet enim acrimonia cernendi eadem quoque amimalia nihil aliud possunt videre quam corpora), 5 sed ut videant et incorporalia. Et fortasse ista virtus magna-cernendi data fuerit ad horam etiam in isto mortali corpore oculis sancti viri Iob, quando ait ad Deum: In obauditu auris audiebam te prius, nunc autem oculus meus videt te; propterea despexi memet ipsum et 10 distabui et existimavi me terram et cinerem; quamvis nihil hic prohibeat oculum cordis intellegi, de quibus oculis ait apostolus: Inluminatos oculos habere cordis vestri. Ipsis autem videri Deum, cum videbitur, Christianus ambigit nemo, qui fideliter accipit, quod ait Deus ille 15 magister: Beati mundo corde, quoniam ipsi Deum videbunt. Sed utrum etiam corporalibus ibi oculis videatur, hoc in ista quaestione versamus.

Illud enim quod scriptum est: Et videbit omnis caro salutare Dei, sine ullius nodo difficultatis sic intellegi 20 potest, ac si dictum fuerit: "Et videbit omnis homo Christum Dei", qui utique in corpore visus est et in corpore videbitur, quando vivos et mortuos iudicabit. Quod autem ipse sit salutare Dei, multa sunt et alia testimonia scripturarum; sed evidentius venerandi illius senis Simeo-25 nis verba declarant, qui, cum infantem Christum accepisset in manus suas: Nunc, inquit, dimittis, Domine, servum tuum secundum verbum tuum in pace, quoniam viderunt oculi mei salutare tuum. Illud etiam, quod ait supra memoratus Iob, sicut in exemplaribus, quae ex Hebraeo 30

<sup>11)</sup> Iob. 42, 5 sq. 14) Eph. 1, 18. 17) Mt. 5, 8. 20) Lc. 3, 6. 29) Lc. 2, 29.

<sup>7</sup> magna om.  $R \parallel 16$  mundo corde Aab (457, 28); mundo cordes R; mundicordes ef; mundi corde  $v \parallel 27$  servum tuum, Domine v

sunt, invenitur: Et in carne mea videbo Deum, resurrectionem quidem carnis sine dubio prophetavit, non tamen dixit: "Per carnem meam." Quod quidem si dixisset, posset Deus Christus intellegi, qui per carnem in carne videbitur; nunc vero potest et sic accipi: In carne mea videbo Deum, ac si dixisset: "In carne mea ero, cum videbo Deum." Et illud, quod ait apostolus: Faciem ad faciem, non cogit ut Deum per hanc faciem corporalem, ubi sunt oculi corporales, nos visuros esse credamus, quem spiritu sine intermissione videbimus. Nisi enim esset etiam interioris hominis facies non diceret idem esset etiam interioris hominis facies, non diceret iden apostolus: Nos autem revelata facie gloriam Domini speculantes in eandem imaginem transformamur, de gloria in gloriam, tamquam a Domini spiritu; nec aliter intelin gloriam, tamquam a Domini spiritu; nec aliter intellegimus quod in psalmo canitur: Accedite ad eum et inluminamini, et facies vestrae non erubescent. Fide quippe
acceditur ad Deum, quam cordis constat esse, non corporis. Sed quia spiritale corpus nescimus quantos habebit accessus (de re quippe inexperta loquimur), ubi aliqua,
quae aliter intellegi nequeat, divinarum scripturarum non
occurrit et succurrit auctoritas, necesse est ut contingat
in nobis quod legitur in libro Sapientiae: Cogitationes
mortalium timidae et incertae providentiae nostrae.

Ratiocinatio quippe illa philosophorum qua disputant

Ratiocinatio quippe illa philosophorum, qua disputant 25 ita mentis aspectu intellegibilia videri et sensu corporis sensibilia, id est corporalia, ut nec intellegibilia per corpus nec corporalia per se ipsam mens valeat intueri, si posset nobis esse certissima, profecto certum esset per oculos corporis etiam spiritalis nullo modo posse videri 80 Deum. Sed istam ratiocinationem et vera ratio et prophetica inridet auctoritas. Quis enim ita sit aversus a vero, ut dicere audeat Deum corporalia ista nescire?

<sup>1)</sup> Iob. 19, 26. 8) 1. Cor. 13, 12. 14) 2. Cor. 3, 18. 16) Ps. 33, 6. 23) Sap. 9, 14.

<sup>7</sup> faciem ad f. R; facie ad f. Av

Numquid ergo corpùs habet, per cuius oculos ea possit addiscere? Deinde quod de propheta Helisaeo paulo ante diximus, nonne satis indicat etiam spiritu, non per corpus, corporalia posse cerni? Quando enim servus ille munera accepit, utique corporaliter gestum est; quod tamen propheta non per corpus, sed per spiritum vidit. Sicut ergo constat corpora videri spiritu, quid si tanta erit potentia spiritalis corporis, ut corpore videatur et spiritus? Spiritus enim est Deus. Deinde vitam quidem suam, qua nunc vivit in corpore et haec terrena membra 10 vegetat facitque viventia, interiore sensu quisque, non per corporeos oculos novit; aliorum vero vitas, cum sint invisibiles, per corpus videt. Nam unde viventia discernimus a non viventibus corpora, nisi corpora simul vitasque videamus, quas nisi per corpus videre non possu-15 mus? Vitas autem sine corporibus corporeis oculis non videmus. videmus.

Quam ob rem fieri potest valdeque credibile est sic nos visuros mundana corpora tunc caeli novi et terrae novae, ut Deum ubique praesentem et universa etiam 20 corporalia gubernantem per corpora quae gestabimus et quae conspiciemus, quaqua versum oculos duxerimus, clarissima perspicuitate videamus, non sicut nunc invisibilia Dei per ea, quae facta sunt, intellecta conspiciuntur per speculum in aenigmate et ex parte, ubi plus in nobis 25 valet fides, qua credimus, quam rerum corporalium species, quam per oculos cernimus corporales. Sed sicut homines, inter quos viventes motusque vitales exerentes vivimus, mox ut aspicimus, non credimus vivere, sed videmus, cum eorum vitam sine corporibus videre nequea-30 mus, quam tamen in eis per corpora remota omni ambiguitate conspicimus: ita quacumque spiritalia illa lumina corporum nostrorum circumferemus, incorporeum

<sup>25)</sup> Rom. 1, 20 et 1. Cor. 13, 12.

<sup>19</sup> nos R; nos esse Av

Deum omnia regentem etiam per corpora contuebimur. Aut ergo sic per illos oculos videbitur Deus, ut aliquid habeant in tanta excellentia menti simile, quo et incorporea natura cernatur, quod ullis exemplis sive scriptura-5 rum testimoniis divinarum vel difficile est vel inpossibile ostendere; aut, quod est ad intellegendum facilius, ita Deus nobis erit notus atque conspicuus, ut videatur spiritu a singulis nobis in singulis nobis, videatur ab altero in altero, videatur in se ipso, videatur in caelo novo et 10 terra nova atque in omni, quae tunc fuerit, creatura, videatur et per corpora in omni corpore, quocumque fuerint spiritalis corporis oculi acie perveniente directi. Patebunt etiam cogitationes nostrae invicem nobis. Tunc enim implebitur, quod apostolus, cum dixisset: Nolite ante 15 tempus iudicare quicquam, mox addidit: Donec veniat Dominus, et inluminabit abscondita tenebrarum et manifestabit cogitationes cordis, et tunc laus erit unicuique a Deo.

## CAPUT XXX.

De aeterna felicitate civitatis Dei sabbatoque perpetuo.

Quanta erit illa felicitas, ubi nullum erit malum, nullum latebit bonum, vacabitur Dei laudibus, qui erit omnia in omnibus! Nam quid aliud agatur, ubi neque ulla desidia cessabitur neque ulla indigentia laborabitur, nescio. Admoneor etiam sancto cantico, ubi lego vel audio: Beati, qui habitant in domo tua, in saecula saeculorum laudabunt te. Omnia membra et viscera incorruptibilis corporis, quae nunc videmus per usus necessitatis varios distributa, quoniam tunc non erit ipsa necessitas, sed plena certa, secura sempiterna felicitas, proficient

17) 1. Cor. 4, 5. 26) Ps. 83, 5.

<sup>10</sup> terra RA (591, 16); in t.  $v \parallel 14$  quod ait apostolus omisso cum dixisset  $R \parallel 16$  inluminabit R Clarom. Amiat.; inluminet  $Av \parallel 25$  tua mss; tua, Domine v

n laudibus Dei. Omnes quippe illi, de quibus iam sum scutus, qui nunc latent, harmoniae corporalis numeri non atebunt, intrinsecus et extrinsecus per corporis cuncta ispositi, et cum ceteris rebus, quae ibi magnae atque nirabiles videbuntur, rationales mentes in tanti artificis 5 audem rationabilis pulchritudinis delectatione succendent. Jui motus illic talium corporum sint futuri, temere denire non audeo, quod excogitare non valeo; tamen et notus et status, sicut ipsa species, decens erit, quicumue erit, ubi quod non decebit non erit. Certe ubi 10 olet spiritus, ibi erit protinus corpus; nec volet aliquid piritus, quod nec spiritum posset decere nec corpus. Tera ibi gloria erit, ubi laudantis nec errore quisquam ec adulatione laudabitur; verus honor, qui nulli negabirar digno, nulli deferetur indigno; sed nec ad eum amb-15 tt ullus indignus, ubi nullus permittetur esse nisi dinus; vera pax, ubi nibil adversi nec a se ipso nec ab liquo quisque patietur. Praemium virtutis erit ipse, qui irtutem dedit eique se ipsum, quo melius et maius niil possit esse, promisit. Quid est enim aliud quod per 20 rophetam dixit: Ero illorum Deus, et ipsi erunt mihi lebs, nisi: "Ego ero unde satientur, ego ero quaecumue ab hominibus honeste desiderantur, et vita et salus t victus et copia et gloria et honor et pax et omnia ona"? Sic enim et illud recte intellegitur, quod ait 25 postolus: Ut sit Deus omnia in omnibus. Ipse finis erit esideriorum nostrorum, qui sine fine videbitur, sine fatidio amabitur, sine fatigatione laudabitur. Hoc munus, ic affectus, hic actus profecto erit omnibus, sicut ipsa ita aeterna, communis. ita aeterna, communis. 30

22) Levit. 26, 12. 26) 1. Cor. 15, 28.

<sup>2</sup> quae tunc  $R^1A$  (nunc vetus corrector in R)  $\parallel$  9 species] ulchritudo R (nescio an sit utrumque glossema et ipsa ad corora sit referendum)  $\parallel$  12 quod non R  $\parallel$  possit v  $\parallel$  14 adolatioe R  $\parallel$  16 permittitur R  $\parallel$  18 aliquo quisque RA; alio quisnam ø

Ceterum qui futuri sint pro meritis praemiorum etiam gradus honorum atque gloriarum, quis est idoneus cogitare, quanto magis dicere? Quod tamen futuri sint, non est ambigendum. Atque id etiam beata illa civitas masqui in se bonum videbit, quod nulli superiori ullus inferior invidebit, sicut nunc non invident archangelis angeli ceteri; tamque nolet esse unusquisque quod non accepit, quamvis sit pacatissimae concordiae vinculo ei qui accepit obstrictus, quam nec in corpore vult oculus esse qui est 10 digitus, cum membrum utrumque contineat totius corporis pacata compago. Sic itaque habebit donum alius alio minus, ut hoc quoque donum habeat, ne velit amplius.

Nec ideo liberum arbitrium non habebunt, quia peccata eos delectare non poterunt. Magis quippe erit liberum a delectatione peccandi usque ad delectationem non peccandi indeclinabilem liberatum. Nam primum liberum arbitrium, quod homini datum est, quando primo creatus est rectus, potuit non peccare, sed potuit et peccare; hoc autem novissimum eo potentius erit, quo peccare non 20 poterit; verum hoc quoque Dei munere, non suae possibilitate naturae. Aliud est enim esse Deum, aliud participem Dei. Deus natura peccare non potest; particeps vero Dei ab illo accepit, ut peccare non possit. Servandi autem gradus erant divini muneris, ut primum daretur 25 liberum arbitrium, quo non peccare homo posset, novissimum en peccare non posset. 25 liberum arbitrium, quo non peccare homo posset, novis-simum, quo peccare non posset, atque illud ad comparan-dum meritum, hoc ad recipiendum praemium pertineret. Sed quia peccavit ista natura cum peccare potuit, largiore gratia liberatur, ut ad eam perducatur libertatem, in qua so peccare non possit. Sicut enim prima inmortalitas suit, quam peccando Adam perdidit, posse non mori, novissima erit non posse mori: ita primum liberum arbitrium posse non peccare, novissimum non posse peccare. Sic enim

<sup>8</sup> pacatissime R; pacatissimo  $v \parallel 10$  corporis R; carnis  $Av \parallel 12$  nec  $R^1 \parallel 17$  primo R; primum  $v \parallel 23$  accepit  $RA^1$ ; accipit v

erit inamissibilis voluntas pietatis et aequitatis, quo modo est felicitatis. Nam utique peccando nec pietatem nec felicitatem tenuimus, voluntatem vero felicitatis nec perdita felicitate perdidimus. Certe Deus ipse numquid, quoniam peccare non potest, ideo liberum arbitrium habere 5 negandus est?

equoniam peccare non potest, ideo liberum arbitrium habere 8 negandus est?

Erit ergo illius civitatis et una in omnibus et inseparabilis in singulis voluntas libera, ab omni malo liberata et impleta omni bono, fruens indeficienter aeternorum iucunditate gaudiorum, oblita culparum, oblita poenarum; 10 nec ideo tamen suae liberationis oblita, ut liberatori suo non sit ingrata: quantum ergo adtinet ad scientiam rationalem, memor praeteritorum etiam malorum suorum; quantum autem ad experientis sensum, prorsus immemor. Nam et peritissimus medicus, sicut arte sciuntur, omnes 15 fere corporis morbos novit; sicut autem corpore sentiuntur, plurimos nescit, quos ipse non passus est. Ut ergo scientiae malorum duae sunt; una, qua potentiam mentis non latent, altera, qua experientis sensibus inhaerent (aliter quippe sciuntur vitia omnia per sapientiae doctrinam, 20 aliter per insipientis pessimam vitam): ita et obliviones malorum duae sunt. Aliter ea namque obliviscitur eruditus et doctus, aliter expertus et passus; ille, si peritiam neglegat, iste, si miseria careat. Secundum hanc oblivionem, quam posteriore loco posui, non erunt memores 25 sancti praeteritorum malorum; carebunt enim omnibus, ita ut penitus deleantur de sensibus eorum. Ea tamen potentia scientiae, quae magna in eis erit, non solum sua praeterita, sed etiam damnatorum eos sempiterna miseria non latebit. Alioquin si se fuisse miseros nescituri sunt, 80 quo modo, sicut ait psalmus, misericordias Domini in aeternum cantabunt? Quo cantico in gloriam gratiae

32) Ps. 88, 2.

<sup>12</sup> non sit ingrata RLParr.; non om. A; non sit grata  $v \parallel$  14 experimentum sensuum  $A \parallel$  30 si ipsi se A

Christi, cuius sanguine liberati sumus, nihil erit profecu illi iucundius civitati. Ibi perficietur: Vacate et videte quoniam ego sum Deus; quod erit vere maximum sabbatum non habens vesperam, quod commendavit Dominus in primis operibus mundi, ubi legitur: Et requievit Deus die septimo ab omnibus operibus suis, quae fecit, et benedixit Deus diem septimum et sanctificavit eum, quia in eo requievit ab omnibus operibus suis, quae inchoavit Deus facere. Dies enim septimus etiam nos ipsi erimus, quando eius fuerimus benedictione et sanctificatione pleni atque refecti. Ibi vacantes videbimus quoniam ipse est Deus; quod nobis ipsi esse voluimus, quando ab illo cecidimus, audientes a seductore: Eritis sicut dii et recedentes a vero Deo, quo faciente dii essemus eius participatione, non desertione. Quid enim sine illo fecimus, nisi quod in ira eius defecimus? A quo refecti et gratia maiore perfecti vacabimus in aeternum, videntes quia ipse est Deus, quo pleni erimus quando ipse erit omnia in omnibus. Nam et ipsa opera bona nostra, quando ipsius potius intelleguntur esse, non nostra, tunc nobis ad hoc sabbatum adipiscendum inputantur; quia si nobis ea tribuerimus, servilia erunt, cum de sabbato dicatur: Omne opus servile non facietis; propter quod et per Ezechielem prophetam dicitur: Et sabbata mea dedi eis in si-25 gnum inter me et inter eos, ut scirent quia ego Dominus qui sanctifico eos. Hoc perfecte tunc sciemus, quando perfecte vacabimus, et perfecte videbimus qui ipse est Deus.

Ipse etiam numerus aetatum, veluti dierum, si secun-80 dum eos articulos temporis computetur, qui scripturis vi-

3) Ps. 45, 11. 9) Gen. 2, 2 sq. 13) Ib. 3, 5. 16) Ps. 89, 23) Deut. 5, 14. 26) Ezech. 20, 12.

<sup>11</sup> refecti RAabv; perfecti Parr. mell. || 20 non R; quam  $Av \parallel 23$  seruile non mss; servile in eo non  $v \parallel$  ezech. Rv; Hiez.  $A \parallel 30$  in script. v

dentur expressi, iste sabbatismus evidentius apparebit, quoniam septimus invenitur; ut prima aetas tamquam pri-mus dies sit ab Adam usque ad diluvium, secunda inde usque ad Abraham, non aequalitate temporum, sed numero generationum; denas quippe habere reperiuntur. Hinc 5 iam, sicut Matthaeus evangelista determinat, tres aetates usque ad Christi subsequuntur adventum, quae singulae denis et quaternis generationibus explicantur: ab Abraham usque ad David una, altera inde usque ad transmigrationem in Babyloniam, tertia inde usque ad Christi 10 carnalem nativitatem. Fiunt itaque omnes quinque. Sexta nunc agitur nullo generationum numero metienda propter id quod dictum est: Non est vestrum scire tempora, quae Pater posuit in sua potestate. Post hanc tamquam in Pater posuit in sua potestate. Post hanc tamquam in die septimo requiescet Deus, cum eundem diem septimum, 15 quod nos erimus, in se ipso Deo faciet requiescere. De istis porro aetatibus singulis nunc diligenter longum est disputare; haec tamen septima erit sabbatum nostrum, cuius finis non erit vespera, sed dominicus dies velut octavus aeternus, qui Christi resurrectione sacratus est, 20 aeternam non solum spiritus, verum etiam corporis requiem praefigurans. Ibi vacabimus et videbimus, videbimus et amabimus, amabimus et laudabimus. Ecce quod erit in fine sine fine. Nam quis alius noster est finis nisi pervenire ad regnum, cuius nullus est finis?

25
Videor mihi debitum ingentis huius operis adiuvante

Videor mihi debitum ingentis huius operis adiuvante Domino reddidisse. Quibus parum vel quibus nimium est, mihi ignoscant; quibus autem satis est, non mihi, sed Deo mecum gratias congratulantes agant. Amen. Amen.

14) Act. 1, 7.

<sup>25</sup> nullus] non  $A \parallel 29$  amen. amen R; amen  $Av \parallel subscriptio in <math>R$ : explicit liber XXII sancti augustini de civitate dī; in A: explicit contra paganos liber vicesimus secundus aureli augustini e $\tilde{r}$ i ypponiregiensis civitatis dei.

# INDEX NOMINUM.

#### A.

Aaron I, 2. II, 30, 159, 213, 215—218, 241, 460 Abacuc II, 297, 299 Abdias II, 297 sq. Abel I, 407. II, 59, 64, 88 sq., 94, 96 sq., 337 Abennezer II, 223 Abeona I, 171, 276 Abiathar II, 213 Abimelech II, 174, 182 Abraham I, 2, 35, 41, 413, 457, 536, 585. II, 36, 60—62, 72, 74, 86, 88, 90, 94, 99, 121, 127, 139—180, 182, 184-186, 193-201, 221, 241, 256—260, 292 298, sq., 313-315, 392, 466, 635 Academia I, 339, 532. II, 349 Academici I, 247, 339, 498. II, 348, 352, 355, 360, 386 Acarnanes II, 80 Acca II, 283 Achaei I, 108 Achaz II, 284, 291 Achilles I, 99, 377 Achior II, 148 Ada II, 95 Adam I, 574, 587, 589—592, 598. II, 30, 59, 72 sq., 76, 79, 81, 91, 94 sq., 98—105, 111, 139, 149, 157, 170, 313, 316, 517, 603 sq., 635

Adeona I, 171, 276 Admetus II, 273 Adon (Adonis) I, 260  ${f Adrastos}({f mathematicus}){f II}, {f \ell}$ Aegialeus II, 258 Aegyptii I, 84, 189, 268, 3 334, 355, 357, 365, 414, 5 527. II, 80 sq., 118, 1 145, 154, 163, 193 sq., 5 sq., 312 sq., 338, 400 Aegyptius I, 268, 337, 3 421, 528. II, 179, 194, 1 214, 264, 496 Aegyptus I, 180, 189, 239, 3 336 sq., 355—357, 360, 8 -365, 413. II, 11, 74, 1 153, 156, 161, 163 sq., 1 182, 188—190, 193 sq., 1 sq., 212, 214, 260—264, sq., 312 sq., 315 sq., 3 326, 338 Aeneas I, 6 sq., 99—101, 1 113, 115, 248, 327, 374, 4 11, 12, 98, 280—282 Aeneadae I, 213 Aeneidae I, 111 Aeolus I, 7, 239 Aeschines I, 65 Aescolanus I, 171, 181 Aesculapius I, 109 sq., sq., 171 sq., 179, 327, 8 427 Aethan II, 226, 231 Aethiopia II, 260, 305

es II, 145, 301 , 148 s I, 144 226. II, 270 144 sq., 435. II, 134, 127, 344, 494 ıs I, 435 II, 257, 186, 300 mon II, 274, 280 585. II, 60 sq., 165 a I, 161, 165 : II, 254 sq., 307, 311, tinus II, 495, 501 . I, **1** 109, 113—115, 117. [, 112 sq. II, 282 .es II, 19 II, 326 er (Iudaeorum rex) 11, er Magnus I, 150, 153, 1., 367, 527 sq., 553. 0, 326 ra 11, 327 ria I, 553. II, 326 rinus quidam chirur-[, 568 I, 111 128, 239 303 II, 567 us (episc.) 11, 567 itae II, 148 us (medicus) II, 568 iei II, 161 , 291, 293 n II, 272 1, 115. 11, 283 s II, 269 oras I, 322 sq. II, 312 inder I, 322. II, 290,

Anaximenes I, 322, 328. II, 290, 312 Anchises I, 100 sq. Ancus Marcius I, 117. II, 289, **304** Andromacha I, 111 Andromeda II, 273 Anebon 1, 418 sq. Anna (mater Samuelis) II, 203 sq., 210 sq. Anna (prophetissa) I, 357. II, 254 Antaeus II, 270, 272 Antichristus II, 164, 338, 435 sq., 439, 449—451, 463, 465, 486, 543 Antiochia II, 339 Antiochus Academicus II, 355 Antiochus Epiphanes II, 326 Antiochus Magnus I, 108 Antipater II, 327 Antisthenes I, 324. II, 318 Antoninus (M. Aurelius) II, 338 M. Antonius I, 143 Aod II, 235 Apis II, 261—263 Apollo I, 72, 98 sq., 108 sq., 125, 160, 171, 258, 274, 293 · sq., 423. II, 266, 268, 270, 273, 393 sq., 396 Apollo (Christianus) II, 11 Apuleius I, 339, 341 sq., 844, 347, 349, 353 sq., 361, 370, 377, 416, 443, 526. II, 278 Apulia II, 276 Aquila II, 111, 321 Arabia II, 60 Ararat II, 86 Aratus II, 160 Arcades II, 277, 279 Arcadia II, 277, 496 Arcesilas II, 349 Archad II, 125 Archelaus I, 323

Ardea I, 118 Areopagitae II, 267 Areos pagos II, 267 Argentinus I, 171, 181 Argi I, 213. II, 263 ArgiviII, 260—266, 269, 274, 313 Argolicus II, 260 Argus II, 263 sq. Ariani I, 240. II, 339. Aries I, 293 Arion I, 25 Aristippus I, 324, 372. II, 318 Aristobolus II, 311, 326 sq. Aristodemus I, 65 Aristonicus I, 108 Aristoteles I, 339, 371. II, 585 Aristotelici I, 371 Armamitres II, 260 Armenia I, 182 Arphaxat II, 127, 139—141 Arran II, 146 sq. Arrius II, 259 Ascanius I, 113, 115. II, 281 Ascatades II, 269 Asclepius I, 355, 364 Asia I, 87, 114, 134. II, 154, 258, 284, 320 Asianus I, 133 Asiaticus I, 132, 372 Assaracus I, 213. II, 98 Assur II, 126, 145 Assyria I, 182. II, 154, 258, 260, 264 Assyrii I, 152—154, 233, 527. II, 126, 140, 154, 253, 257 -264, 268 sq., 280, 290, 292, 400, 465, 517 Assyrius II, 145, 275, 283, 292 Athamas II, 274 Athenae I, 123. II, 266—268, 271, 318 Athenaeae II, 266—268 Athenienses I, 72, 114, 298, 324, 335. II, 257, 264, 266 -268, 271, 280-282, 290,343, 400

Atheniensis I, 324. II, 312 Atlans II, 264 sq., 315 Atlantici (Libyes) I, 334 Attica II, 270 Attis I, 260, 306. Audurus II, 576 Augustus (Caesar) I, 106, 1 142, 147, 233. II, 282, 3 565 Aurelius (episc.) II, 569 Aurelianus II, 338 Auster I, 284. II, 300, 411 Aventinus (mons) 1, 75, 1 11, 282 Aventinus (rex) II, 282, 29 Avernus II, 285

### B.

Babylon II, 125 sq., 130, 1 142, 144, 239, 259, 277, 2 292, 319, 400, 402, 481 Babylonia II, 141, 143, 1 197, 205, 254, 258, 289, 3 311, 325 sq., 402, 635 Bacchae II, 273 Bacchanalia\_I, 263. II, 273 Bacchantes 1, 263 Bactriani II, 517 Baebius I, 139 Bagradas II, 578 Bahal II, 253 Balbus (Q. Lucilius), 1, 1 185, 203 Baleus II, 259, 261, 263 Barnabas\_I, 432 Baruch II, 304 Bassus II, 576 Bathanarius II, 494 Bathuel II, 185 Beelzebub II, 413 Bellerophon II, 272 Bellona I, 88, 111, 137, 1 171, 176, 189, 212, **222**, 9 269 Belocus II, 260

, 527. II, 126, 154, 257
283
iin (tribus) II, 251
nthia mater I, 57
m II, 297, 328
, 290
(L. Junius) I, 31, 119
1, 224
I, 124
I, 176, 189
II, 271

### C.

II, 373 sq. us (Statius) I, 63, 67 is (virgo) I, 57, 92 1, 298 sar I, 38 sq., 100, 111, sq., 212, 215, 233, 318, 11, 360 ea (Cappadociae) II, 579 эs I, 139. II, 282, 288 407. II, 35, 58 sq., 64, 73, 88 sq., 94—105 (filius Arphaxat) 11, **140**. (filius Enos) II, 80 sq. II, 575, 577 ensis II, 51, 577 a I, 161 a I, 109 us I, 73, 123, 154, 224 nia I, 89, 151 I, 293 isis I, 128 linus I, 84, 96, 105, 109, 174, 258 lium I, 67, 88, 109, 118, sq., 141 sq., 157 sq., 174 sq., 258, 268 sq., 293 locia II, 496, 579 I, 84, 140 I, 156, 258 ntes I, 161 ginienses I, 25, 39, 127, Carthaginiensis I, 74, 133. II, Carthago I, 25, 47, 49, 74—76, 129 sq., 132 sq., 235, 307. II, 135, 344, 492, 567, 570, 572, 578. Caspalianus II, 576 G. Cassius II, 327 Castor (chronographus) II, 504 Castor (heros) I, 179. II, 274 Catilina I, 10, 86, 99, 142 Catinensis (urbs) I, 145 Catius I, 170 Cato (Censorius) I, 47, 63, 67 Cato (Uticensis) I, 9, 38 sq., 61, 212, 214-217, 238. II, 360 Cattosus II, 574 Catulus (Q. Lutatius) I, 139, 142 Caudinae furculae I, 124 Cecrops II, 264, 266, 268 Cedmonaei II, 161 Cenaei II, 161 Cenezaei II, 161 Centauri II, 272 Cephisos (rex Sicyoniorum) II, 261 Cerberus II, 272 Ceres I, 159 sq., 244, 259, 274 sq., 294, 298, 367. II, 272 Cereus II, 107 Cettura II, 171 sq., 179 sq., 186 Chaeremon I, 420 Chalach II, 126 Chalanne II, 125 Chaldaea I, 416. II, 147 Chaldaei I, 334, 416 sq., 444, 455, 457. II, 145—148, 151 sq., 160, 221, 253, 257 sq., 288, 290, 481 Cham II, 121—126, 141, 145 Chanaan (filius Cham) II, 121, 126, 148, 155 Chanaan (terra) II, 147 sq.,

152 sq., 157 sq., 164, 166, 168, 179, 195, 199, 260 Chananaei II, 161, 179, 185 Charra II, 147, 153, 155, 163, **186** · Chebron II, 159 Chettaei II, 161 Chilon II, 290 Choreb II, 477 Chronos I, 298 Chrysippus I, 373, 375 Chus II, 125 sq., 145 Cicero (M. Tullius) I, 142 sq., 192, 202, 349, 371, 375, 575. II, 16, 288, 355 sq., 363, 389 sq., 512, 557, 561—565, 621 Cincinnatus I, 227 Cinna I, 84, 139, 240 Circe II, 276, 279 Cleobulus II, 290 Cleombrotus I, 36 Cleon I; 63 Cleophon 1, 63 Cloacina (Cluacina) I, 155, 173 sq., 267 Codrus II, 281 sq. Collatina I, 155 Collatinus vid. Tarquinius Collina (porta) I, 166 Concordia I, 136 sq., 176 Consentes I, 174 Constantinus I, 233, 238 Consus I, 161 Corax II, 269 Corinthii II, 454 Cotta I, 203 Cranaus II, 268 Crassi (pater et filius) I, 139 Cretenses II, 270 Creusa II, 281 Criasus II, 264 Cumaea Sibylla I, 445 Cumanus I, 108 Cunina I, 155, 161, 171, 176, 189 Curiatii I, 113, 115 Curtii I, 220

Curtius I, 169, 225
Curubis, Curubitanus II, 571 sq.
Cynici II, 43 sq., 349-351, 387
Cynicus II, 355
Cynocephali II, 135
Cynocephalus I, 70, 110
Cyprianus I, 366
Cyrus I, 114, 153. II, 290
Cyzicenus II, 504

## D,

Daedalus II, 272 Danae I, 61. II, 273 Danai I, 6 Danaus II, 269 sq. Daniel I, 25. II, 306, 382, 436, **463—466.** Darius II, 290 Dasem II, 126 David II, 90, 195, 197, 199, 202, 213, 218—237, 245 sq., 251 sq., 282, 293 sq., 306 sq., 482, 635 Debbora II, 274 December I, 282 Decii I, 169, 220, 226 Decius II, 338 Demaenetus II, 277 Deucalion II, 265, 268 Deverra I, 264 Dialis (flamen) I, 71, 139 Diana I, 109, 160, 258, 274, 294 Diespater I, 160 Diocletianus II, 338 Diogenes (Apolloniates) I, 322 Diogenes (Cynicus) II, 43 Diomedeus II, 276, 280 Diomedeus II, 276, 280 Dion (Neapolites) II, 504 Dionysus II, 270 Dis pater I, 302, 311 Domiduca I, 276 Domiducus I, 264

tianus I, 233. II, 338 tius I, 264 rusus I, 138 II, 108

### E.

. II, 189 II, 181, 191 i I, 161, 189, 263 a I, 318 arus II, 320, 321 inia sacra I, 298 inus I, 298 inus (tribunicius) II, 577 er II, 159 oeth I, 357. II, 254 campi I, 452. II, 550 hius I, 111 ıs I, 81, 309 1 (filius Cain) II, 71, 73, 96, 102, 104 1 (filius Jared) II, 76 sq., 98, 100, 111, 313 II, 79 sq., 89, 94—97,

hus II, 271 1 II, 212 (filius Joseph) Ц,  $\mathbf{lem}$ iem (tribus) II, 251 ıta II, 297 etus 1, 373, 375 rei I, 231, 328, 331. II, rus 1, 253, 328, 467. II, , 347 urius (serpens) I, 427 urus I, 109, 124 tae I, 227 s <u>II</u>, 496, 502 s II, 263 thonius II, 269—271 s II, 289, 291, 294, 303, , 456, 463, 469, 472, 474 481, 484

G. DE CIV. DEI. II.

Esau I, 194. II, 74, 90, 183 sq., 186, 191—193, 259, 298 Esdras II, 254, 311 sq., 471 Esther II, 311 Etruria I, 74, 119, 216 Etrusci I, 75, 119, 124 Eucharius II, 575 Eudoxus II, 160 Eugenius I, 239 Euhemerus 1, 258, 309 Euphrates II, 161, 164, 199 Europa (Agenoris filia) II, 270 Europa (orbis pars) I, 144. II, Europs II, 258 Eusebius II, 153, 265, 268, 289, Eutychianus II, 344 Eva II, 16, 73, 91, 95 sq. Evaei II, 161 Evodius (episc.) II, 577 sq. Ezechias I, 414. II, 284, 291 sq., 505

### F.

Q. Fabius Cunctator I, 11 Fabricii I, 95 Fabricius I, 227 Faunus I, 173, 327. II, 275 sq. Faustulus II, 283 Faustus (Manichaeus) II, 71, 115, 156, 191 Febris I, 70, 110, 137, 165, 174 Februarius I, 283 Februm (Februum) I, 283 Felicitas I, 167, 171—176, 277, 292 Fessona I, 171 Fides I, 169 Fimbria I, 103 sq., 139 Flaccianus II, 285 Flora I, 93, 156 Florentius II, 574 Forculus I, 156, 258 Fortuna I, 161, 167 sq., 277 sq., F. barbata I, 161, 246. F. muliebris I, 168 Fructesea I, 171 Fugalia I, 59 Fulgora I, 269 M. Fulvius I, 136 Fussalensis II, 572

#### G.

Gades I, 217 Gaidad II, 102 Galaad II, 189 Galli (gens) I, 73, 84, 105, 123 sq., 141, 144, 154, 182, 225, 297. II, 108 Galli (sacerdotes) I, 61, 260, 304-306 Gallia I, 128. II, 503 Gallograeci I, 132 Ganymedes I, 307. II, 273 Garamantes II, 495 Garamanticus II, 501 Garganus (mons) II, 276 Gaudentius II, 344 Gellius I, 372 sq. Gemini II, 344 Genius I, 274, 291, 294 Gerara II, 174, 182 Gergesaei II, 161 Gervasius II, 567, 573 Getae II, 434 Giezi II, 626 Gigantes 1, 184 Gog II, 434 Gorgo II, 272 Gothi I, 1, 141 sq., 235. II, 109, 339 Gothia II, 339 Gracchi I, 79, 84, 135—138 Graecia, magna I, 321 Graecigenae II, 280 Graeculi I, 9, 375 Graii I, 377 Gratianopolis II, 503 Gratianus I, 238

Gulosus II, 569 Gymnosophistae II, 40, 99

### H.

Hadrianus I, 182 sq. Hanzibal I, 128, 130-132, 182 Heber II, 127 sq., 139 sq., 142 **—146, 314** Hecate II, 395 sq. Helena I, 137 Helenus I, 435 Heli II, 203, 212—215, 281 Helias II, 252, 299, 478—480, 483, 486, 505 Helisaeus II, 252, 505, 625 sq., Helle II, 272 Hera I, 434 sq. Heraclitus I, 253 Hercules I, 69 sq., 109, 178, 179, 259, 327. II, 265,270—273, 281, 374, 557, 563, 583 Hermaphroditi II, 136 Hermes Trismegistus I, 354-365. II, 315 Hermopolis I, 365 Herodes II, 327 sq., 339 Heros I, 434 Hesperius II, 572 Hesperus II, 504 Hesychius (episc. Salonitanus) II, 414 Hieremias I, 336 sq. II, 197, 290, 304 sq., 323, 402 Hieroboam II, 251 sq., 291 Hieronymus II, 265, 268, 297, 321, 465, 471, 626 Hierosolyma II, 158, 338 sq., 343, 572 Hierosolymitanus II, 251, 282, Hierusalem I, 22, 457, 470, 536. II, 60, 100, 175, 200-202, 205, 207, 211, 228 sq, 233, 235, 239, 246, 252-254,

sq., 296, 304, 331, 334, 371, 409, 413, 445, 457 460 sq., 472 sq., 482, 562 chiel (Ezechiel) II, 306,

regius II, 573, 575—577 Zaritum II, 136 niensis II, 573 sq., 579 crates I, 192 sq., 195. 570 ni I, 334 nia I, 128 sq. II, 575. hernes II, 148 ricus 1, 202, 377 rus I, 99, 178, 184, 368. 75, 504 gyrus II, 263 · I, 171, 176, 214 ius II, 344. ii I, 113, 115 oratius I, 121 nsius I, 124 ina I, 156 bolus I, 63 nus II, 327

# I.

I, 194, 457, 553. II, 11, 90, 98, 143, 183—187, —193, 199 sq., 259—, 296, 304, 315, 327, 481,

18 II, 338
ichus I, 339
lus I, 124, 279, 317
rius I, 282
I, 107, 160, 173, 266,
—276, 279, 283—286,
, 296, 307, 310
th II, 121—125, 127 sq.,
, 145
II, 84
II, 265
II, 272

Idumaea II, 298, 330 Idumaei II, 74, 181, 193 Iebusaei II, 161 Iectan II, 144 Iephte I, 36 Iesca II, 146 Iesus Nave II, 146, 195, 199, 269, 271 sq., 284, 505 Ilia (Rhea) II, 283 Iliacus I, 105 Ilium I, 98, 103—105, 115 Inachus II, 260, 313 Indi I, 334, 455. II, 99, 154, 258 India II, 40, 99, 154, 273, 284, 493, 495 sq. Indicus II, 493 Innocentia II, 570 Innocentius II, 567 Intercidona I, 264 Io II, 260 loatham II, 291 Iob I, 17, 38. II, 330, 452 Iobal II, 95 Iobel II, 95 Ioel II, 291 Iohannes (apostolus) I, 451, 481. II, 206, 338, 418, 462 Iohannes (baptista) I, 77, 405. II, 109, 225, 254, 333 Iohannes (eremita) I, 239 Ionas I, 25. II, 291, 323, 411 Ionicus I, 321 sq., 334 Iordanes I, 429. II, 342 Ioseph II, 188—190, 193, 251, 261, 263 sq., 315 Iosias II, 236, 304 Iovianus I, 183, 238 Iovius II, 344 Iphigenia II, 280 Irenaeus (collectarius) II, 576 Isaac II, 60-62, 87, 90, 147, 163 sq., 167, 173, 175—186, 191 sq., 199 sq., 259—261, 298, 315 Isis I, 365, 367, 420. II, 260 262, 313, 315 sq.

Ismael II, 61, 90, 166 sq., 176, 179 Israel (patriarcha) II, 191, 200 sq., 330 sq. Italia I, 7, 128, 132, 135, 138, 151, 234, 299, 321, 325. II. **98, 275, 280** Italicus I, 234, 321, 325, 334 Italus (adj.) I, 138 Iterduca 1, 276 Iubal cf. Iobal Iudaea II, 288, 298, 320, 328, 334, 339, 425 Iudaicus II, 290 Iudas (apostolus) II, 313 Iudas (Macchabaeus) II, 326 Iudas (patriarcha) II, 73, 90, 191 sq., 263 Iudas (proditor) I, 28 sq. II, 244, 413 Iudas (tribus) II, 251—253, 284, 288, 291—293, 297—299, 313, 327 sq., 472 Iudith II, 148, 290 Iugatinus I, 155, 161, 264 Iulianus I, 183, 238. II, 339 Iulius Proculus I, 116 luno 1, 7—9, 96, 110 sq., 157 **—160**, **213**, **226**, **259**, **268**, 274, 276, 293—295, 304, 311, · 327, 434 sq. II, 268 Iuppiter I, 61, 71, 87 sq., 99, 109 sq., 112 sq., 118, 123, 139, 156—183, 202, 213, 226, 233, 258 sq., 274 sq., 285— 298, 302, 304, 307, 309, 311, 327, 368, 423, 578. II, 265, 268, 270, 273, 276, 318, 392, 397, 467. l. Lycaeus II, 277. I. Pecunia I, 289. I. Ruminus I, 291. I. Stator I, 112. I. Almus, Centumpeda, Impulsor, Invictus, Opitulus, Ruminus, Stator, Supinalis, Tigillus, Victor I, 288 sq.

Iustinus I, 152 Iuventas I, 161, 174 sq., 246

#### L.

Laban II, 185 Labdon II, 280 Labeo 1, 66, 69, 137, 340, 11, 622 Labyrinthus II, 272 Lacedaemonii I, 72, 114, Lactantius II, 287 sq. Lacturnus I, 156 Laelius I, 80 Lamech (filius Mathusael 95, 100—104 Lamech (filius Mathusalae 77 sq., 84 Lampares II, 275 Laomedon I, 98 sq. Laomedonteus I, 98 Larentina 1, 259 Lares I, 382 Larvae I, 382 Latiaris II, 283 Latini I, 596. II, 281 sq. T. Latinius I, 178, 340 Latinus (rex) II, 276, 281 Latium I, 135. II, 275, 2 Latona II, 273 Laurentes II, 274—276 Lavinia II, 281 Laviniensis 1, 109 Lavinii II, 80 Lavinium I, 115, 299 Lazarus II, 22, 511 Lemures I, 382 Leo (sacerdos Aegyptia 327, 367 Lepidus (M. Aemilius) I Letheus fluvius 1, 452 Leucippus II, 260 Leucothea (Ino) II, 274 Levana I, 161 Levi (tribus) II, 251, 41 Levi, filii II, 471—473

, 160, 172, 244, 263, -276, 294, 298 sq., 327. 10, 273 I, 160, 263, 275 sq., filia Epaphi) II, 271 orbis pars) I, 152, 217, II, 258 (Atlantici) I, 334 inus I, 156, 258 II, 290 ensis I, 132 I, 274, 312 413. II, 146 sq., 149 152, 155 - 157, 159,ıq. ina I, 155. 1, 124 I, 414 I, 293. II, 505 s cf. Balbus s (episc.) II, 574 I, 160, 171, 189, 274 a I, 31—33, 37, 73, 118, us I, 121 ıs I, 173 II, 128 , 173, 274, 292, 294 i II, 270, 277 173 s (deus) II, 277 ia I, 432 ii I, 432 us I, 72, 423 ae I, 172, 189, 244

11, 460

# M.

baei II, 311, 326 mes I, 527. II, 465 mia I, 138 II, 189 sq. mensis I, 341 1 II, 301

Sp. Maelius I, 123 Magog II, 434 Maia II, 265 Malachias II, 254 sq., 307 sq., 311, 471 Maleleel II, 82 Malius Theodorus II, 344 Mambre II, 159, 172 Mamythus II, 263 Manasses (filius Ioseph) II, 189 sq. Manasses (rex) II, 289 Manasses (tribus) II, 251 Mancinus (G. Hostilius) I, 133 Manes 1, 382 Manichaei I, 35, 270, 481, 491. II, 12 Gn. Manlius I, 132 Manturna I, 264 Marathus II, 269 Marcellinus I, 3, 54 M. Marcellus I, 11, 113 Marcus (evangel.) II, 414 Mare Rubrum II, 194, 338 Maria II, 162, 240 Maria Magdalena II, 5 Marianus I, 103, 139 sq., 142 Marica I, 86 Marius I, 84—87, 138—142, 233, 240 Mars I, 71 sq., 100—102, 159 sq., 171, 173—175, 181, 189, 191, 222, 234, 269, 274, 277, 291—293, 378. II, 267 sq., 283 Marsi 1, 234 · Martialis (Calamensis) II, 575 Martialis (flamen) I, 71 Martius (adj.) I, 107, 182 Martius (mensis) I, 282 Masinissa I, 145 Massagetae II, 434 Massephat II, 222 sq. Mater deum (Mater Magna) I, 57 sq., 109, 159, 260 sq., 294 sq., 304—308, 311

Mathusael II, 95, 102 Mathusalam II, 77 sq., 82, 84 sq., 100 Matthaeus II, 195, 414, 635 Matthias II, 413 Matuta I, 156. II, 274 Maximianus II, 338 Maximinus (episc.) II, 572 Maximinus (imperator) II, 338 Maximus I, 238 sq. Medi I, 153. II, 283 Mediolanensis I, 451. II, 573 Mediolanum II, 567 Melanthus II, 281 Melantomice II, 265 Melcha II, 146 sq. Melchisedech II, 159, 217, 241, 249, 433, 460 Melicertes II, 274 Mellona I, 189 Mena I, 160, 274 sq. Menelaus I, 100 Menestheus II, 280 Mens I, 171, 276 sq. Mercurius I, 160, 170, 258, 274, 291—293, 308, 365, 367. II, 265, 315 L. Merula I, 139 Mesopotamia I, 182. II, 146— 148, 150—153, 178, 185— 188 Mesraim II, 126, 128, 145 Messapus II, 261 L. Metellus I, 127, 248 Q. Metellus 1, 86. Methymnaeus 1, 25 Mevia II, 102 Michaeas II, 291, 296, 298 Milesius II, 288 Milevitanus II, 494 Minerva I, 6, 104 sq., 158—160, 170, 226, 268, 274, 277 sq., 295, 311, 377. II, 265—271 Minos II, 270 Minotaurus II, 272 Minturnenses 1, 86

Mithridates I, 87 sq., 134
Mithridaticus I, 87 sq., 23
Mitylenaeus II, 289
Mons Sacer I, 121
Moyses I, 338, 413, 423,
585. II, 46, 87, 118,
193—195, 197, 199, 222,
268 sq., 299, 312, 314
343, 477—479, 583
Mucius cf. Scaevola
Murcia I, 165
Musaeus II, 274, 312
Mutunus I, 161
Mycenae I, 213. II, 274

#### N.

Nachor II, 140, 146 sq., 1 Naemann II, 625 Naevius I, 63, 67 Nasica (Scipio) I, 46-50, 58 Nathan II, 200, 223, 234 Nathanael II, 187 Naum II, 297 Neapolites II, 504 Nebroth II, 125 sq., 130, Nenia I, 266 Neptunus I, 71, 98 sq., 1 160, 189, 269, 274, 284, 300, 302 sq., 311. II, 26 268, 271 Nero I, 229, 233. II, 338 450 Nigidius Figulus I, 193 sc Nilus II, 164 Nineve II, 126, 323 sq., 533 Ninevitae II, 323, 411 Ninus I, 152 sq. II, 126, 154, 257—259, 283 sq., Ninyas II, 259 Nodutus I, 155 sq., 161 Noe II, 73, 77, 85 sq., 88 sq., 94, 99—102, 113,

#### O.

ens I, 148, 284. II, 257,

entalis I, 217 ius II, 138, 154 ctavius 1, 139 us II, 272 11, 271 us II, 265 sq., 504 pias I, 367, 527 piacus II, 277 pus I, 309. II, 117 ı II, **2**81 i II, 213 imius I, 136 1, 161, 171, 173, 304 1, 274, 277, 294, 298, są. . H, 125 3 I, 148, 153, 217, 284. 129, 136, 257 sq., 284, , 339 tales II, 140 nes I. 492 sq. II, 117 sq.,

polis II, 274, 288, 312 polis II, 264 (propheta) II, 291 (rex) II, 284 Osiris I, 268, 365, 367, 420 Ozia II, 291

#### P.

Palaestina II, 164 Palladia II, 579 Pallas (Euandri filius) I, 109 Pallor I, 165, 173 sq., 267 Pan (Lycaeus) II, 277 Panes II, 108 Panthus Othryades I, 7 Paris I, 100, 102, 118. II, 268 Pascha II, 194, 570, 579 sq. Patelana I, 156 Paulinus (episc. Nolensis) I, 19 Paulus (apost.) I, 366, 432, 592. II, 153, 159, 181, 221, 267, 339, 343, 413, 416, 448, **4**50 Paulus (Caesariensis) II, 579 Paventia I, 161 Pavor I, 165, 173 sq., 267 Pecunia I, 171, 176, 278, 289 Pegasus II, 272 Pelasgus II, 281 Peligni I, 234 Pellonia I, 171 Peloponnenses II, 281 Penates I, 427 Periandrus II, 290 Pericles I, 63 Peripatetici I, 339, 371 sq., **375.** 11, 360 Peripateticus I, 267, 339, 371, Persae I, 153, 182, 233, 318, 527. IÍ, 290, 465 Perses I, 108 Perseus II, 273 Persicus II, 496 Persis II, 339, 496 Persius I, 59, 61 Pertunda I, 264 sq. Pessinus I, 109 Petronia II, 578

Petrus I, 357, 366. II, 14, 338, 341 sq., 344 sq, 446, 469, 617 Phalech II, 127, 139 sq., 142, 144 Pharao I, 413 sq. II, 156, 194, 212, 214, 261, 313, 583 Phares II, 90 Pharisaei II, 428, 547 Phegous II, 260 Pherezaei II, 161 Philippus (Macedonum rex) 1, 65 Philistiim II, 126 Philistini II, 182 Philumena II, 18 Philus I, 80 Phinees II, 213 Phoebus I, 7 Phoenices I, 159 Phoenix (Amyntoris filius) I, 9 Phorbas II, 265 Phoroneus II, 260, 266 Photinianus II, 396 Phrygius I, 46, 427 Phryxus II, 272 Phthia I, 213 Picentes I, 234 Picus I, 173, 267, 327. II, 274 sq. Pilumnus I, 264 Pittacus II, 289 Plato I, 36 sq., 61, 69—71, 167, 267, 311, 321, 323-326, 333, 336—342, 344, 352 sq., 371, 381, 389, **398**, **404**, **444**, 448, 451, 453, 520, 532, 575, 583. II, 312, 349, 502, 584 sq., 587, 590, 619—622 Platonice I, 452 Platonici I, 321, 328 sq., 334, 336, 338, 340, 344, 349, 368 -371, 375 sq., 378, 380, 383 sq., 389, 398, 401, 404 sq., 417, 436, 438, 443, 451 -453, 496, 576. II, 12, 490, 515, 564

Platonicus I, 349, 444, 5 II, 7, 279, 622 Plautus I, 63, 67. 4I, 504 Plemmeus II, 263 Plotinus I, 339, 381, 392, 4 424, 426, 436 sq., 451 Pluto I, 71, 157, 160, 259 Poeni I, 39, 127, 130, 217, Polemo II, 349 Pollux I, 179. II, 274 Polyphides II, 280 Pomona I, 176, 189 Pompeius I, 111, 142 sq., ? 238. 11,.327 Pomponius I, 165 L. Pontius I, 88 Populonia I, 269 Porphyrius I, 306, 339, 41 421, 433, 435-437, 449, -453, 455 sq., 546, 582. 392 sqq., 467, 557, 590, sq., 620—622 Porsenna I, 213, 225 Posidonius I, 192 sq., 197 Possidius (episc.) II, 575 Postumius I, 87 sq. Potina I, 161, 189, 263 Praeiectus (episc.) II, 574 Praestantius II, 279 Prema mater I, 264 sq. Priamus I, 6, 98 Priapus I, 70, 161, 174, 258, 264 sq., 306 Prienaeus II, 290 Procas II, 283, 292 Prometheus II, 264, 315 Proserpina I, 155, 157, 260, 298 sq, 302-304,Protasius II, 567, 573 Proteus I, 418 Ptolomaei II, 320 Ptolomaeus Epiphanes II, Ptolomaeus, Lagi filius II, 326

maeus Philadelphus I,
7. II, 82, 320 sq., 326
ulvillus I, 226
cus I, 46, 75, 106, 121,
7—129, 132 sq., 144, 216,
3 sq.
1aei II, 135
1aei I, 128
1us (Epirotarum rex) I,
5, 227
1us (Neoptolemus) I, 111
agoras I, 253, 318, 321,
5, 334. II, 290, 312
agorei I, 325, 334

# Q.

I, 165 uintius I, 123 nalis (flamen) I, 71

## R.

gaisus I, 235 u II, 140 aim II, 161 cca II, 178, 259 li I, 95 egulus I, 25 sq., 39, 85 , 127, 131<u>,</u> 226 18 I, 50. II, 64 sq. tutus (presbyter) II, 51 e, Reticus II, 279 amanthus II, 270 11, 283 ocorura II, 164 30 (Rubigo) I, 172 am II, 221, 251 sq., 282 th II, 126 ι 1, 1, 5, 7 sq., 48, 55, 71, 73, 84, 553. II, 289, ilus 1, 50, 69—73, 79, )—102, 105, 112, 115— ', 151, 173, 267, **3**27, 3. II, 64 sq., 282—284,

288 sq., 292, 312, 557, 561 --563, 565, 583 Rumina I, 161, 171, 189, 269, 286 sq. Runcina I, 156 Rusina I, 155 Rusor I, 303

#### S.

Sabaeus I, 143 Sabelliani I, 437, 475 Sabinae I, 72 Sabini I, 72, 112. II, 281 Sadducaei II, 594 Sadoc II, 213 Saguntini I, 129, 131. II, 564 Saguntinus I, 131 Sala II, 127, 140 Salacia I, 157, 160, 269, 300 sq. Sallustius I, 214, 228, 278 Salomon I, 424, 532. II, 199,. 206, 221, 224—229, 233-235, 247 sq., 251 sq., 282, 289, 325, 331, 409, 412, 475 Salonitanus II, 414 Salus I, 137 Samaria II, 251 sq., 334 Samiramis II, 258 sq. Samius I, 321. II, 312 Samnites I, 124 Samniticus I, 234 Samos I, 259 Samothraces I, 311 Samson I, 36. II, 281 Samuel I, 2. II, 197, 203 sq., 211, 213, 215, 218, 220, 222, 254, 281 Sancus II, 281 Saphrus II, 264 Sardanapalus I, 79 Sarpedon II, 270 Sarra I, 585. II, 61, 74, 146 sq., 152, 155, 165, 167 sq., 171, 173, 175, 178 sq., 259 Satanas II, 369, 434, 437 sq.

Saturnia I, 279 L. Saturninus I, 138 Saturninus (presbyter) II, 569 Saturnus I, 71, 158, 160, 171, 173, 180, 258, 261, 274—276, 279, 286, 290, 292 sq., 296 -299, 307, 309, 327. II, 274 sq. Saul II, 162, 197, 202, 218— 223, 251, 254, 281 sq. Saulus II, 228, 339 Scaevola (G. Mucius) I, 169, 225 Scaevola (Q. Mucius) I, 140, 142, 144, 179 sq. Scaevolae I, 95, 220 Sciopodes II, 135 Gn. Scipio I, 63, 67 P. Scipio I, 63, 67 P. Scipio Africanus maior I, 132, 435 P. Scipio Africanus Aemilianus I, 62, 66, 68, 79 sqq., 117, 133, 234. II, 389 sq. Scipiones I, 95 Scorpio I, 293 Scythae I, 334 Sedechia II, 289 Segetia I, 155, 176, 189, 233 Seia I, 155 Sella II, 95 Sem II, 121—124; 126—128, 138—143, 145 Semela I, 327 Seneca (L. Annaeus) I, 267, 269 Sennaar II, 125 sq., 129 Senones Galli 1, 124 Sentia I, 161 Sentinus I, 275, 276 Septentrio I, 284 Serapis II, 262 Sertorius I, 142 Seruch II, 140 G. Servilius I, 138 Q. Servilius I, 123 Servius Tullius I, 117 Seth II, 72, 76, 79—81, 89 sq.,

94-96, 99-104, 112 sq., 139 Severus (Septimius) II, 338 Severus (episc. Milevitanus) II, 494 Sibylla II, 329. S. Cumaea I, 445. II, 287. S. Erythraea II, 285, 287 sq. S. Samia II, 289 Sibyllinus I, 125. II, 288 Sichem II, 155 Sicilia I, 138, 145. II, 491, **495** Sicyonii II, 154, 257—264, 269, 280 sq. Sidon II, 411 Silvani II, 108 Silvanus I, 263—265 Silvii II, 281 Silvius II, 281 Simeon I, 357. II, 205, 254, 627 Simplicianus (episc. Mediolanensis) I, 451 Sina (mons) II, 60, 195, 222, 269, 343 Sinitensis II, 572, 574 Sion I, 457. II, 241, 296, 298, 334, 343, 371, 472 Socrates 1, 323—325, 342, 367. II, 20, 312 Socraticus I, 325, 372. II, 318 Sodoma I, 413. II, 156 sq., 159, 174, 411, 496, 502, 506 Sodomitae II, 159, 172, 503, 533, 599 Sol I, 173, 274, 294 Solon I, 72. II, 290 Sophonias II, 304 sq. Soranus I, 287 sq. Speusippus I, 339 Sphinga (Sphinx) II, 272 Spiniensis I, 172 Statilinus I, 171 Stephanus II, 151, 153, 178, 221, 338, 574-577, 579 Sterces (Stercutius) II, 275

Sthenelus (-eus, -as) II, 265 Stimula I, 161, 165 Stoici I, 184, 192, 202 sq., **.207**, **328**, **371**, **373**—**375**. II, 16, 19 sq., 318, 348, 359 Stoicus II, 355 Strato (Peripateticus) I, 267 Strenia I, 161, 165 Subigus pater I, 264 sq. Sulla I, 75, 84 sq., 87—89, 104, 140—142, 240 Sullanus I, 104, 139 sq., 142 Summanus I, 175 Symmachus II, 321 Syracusae I, 11 Syracusanus I, 113 Syria II, 270, 326 Syrus II, 85, 576, 625

## T.

Tantalus II, 273 Tarentina urbs I, 11 Tarentini I, 11, 124 Tarentum I, 88 Tarquinii I, 73 L. Tarquinius Collatinus I, 31, 73, 119—121 L. Tarquinius Superbus I, 31, 73 sq., 109, 117—120, 174, 182, 212 sq., 216, 224. II, Sex. Tarquinius I, 31 sqq., 73 T. Tarquinius Priscus I, 117, 427. II, 289, 304 Tartareus II, 286 Tarutius I, 259 T. Tatius I, 112, 173, 267 Taurus I, 293 Tautane II, 280 Tellumo I, 159, 303 Tellus I, 159, 274, 302—305, 311 Telxion II, 259 Terentius (scriba) I, 317 Terminalia I, 283

Terminus I, 160, 174 sq., 182 sq., 233, 282 sq., 285 Terra I, 158 Thales I, 322, 328. II, 288— 290, 312 Thara II, 140, 146—150, 163 Theman II, 300 Theodosius I, 238 sq. Theodotion II, 321 Thesbites II, 486 Thessalonicenses I, 240. **448** Thobel II, 95 Thuriacus (Thurimachus) II, 259 sq. Tiberinus (deus) I, 173, 267 Tiberinus fluvius I, 127, 144 Tiberis I, 125, 427. II, 586 Tiberius II, 565 Tibilitanae aquae II, 574 Timaeus I, 337 Titani I, 184 L. Titius I, 87 Tobias I, 23, 587 Torquatus (T. Manlius) I, 38, 224 Traianus II, 338 Triopas II, 265, 269 Triptolemus II, 272 Trismegistus cf. Hermes Tritonia II, 265 Tritonis lacus II, 265 Trogus Pompeius I, 152 sq. Troia I, 6-9, 98-105, 113 sq., 118, 137, 180, 427. II, 276, 280 Troiani I, 7, 9, 96, 99 sq., 102, 111, 378. II, 98, 280 Troianus I, 99, 109, 115, 137, 248. II, 272, 275, 283, 288 Tullianus I, 138 Tullus Hostilius I, 113 sq., 117, 173, 267 Tusculum I, 118 Tutilina I, 155 Tutunus I, 161

Tylos II, 496 Tyndaridae fratres I, 327 Tyrii I, 402 Tyrrhenum aequor I, 7 Tyrus II, 239, 411

#### U.

Ulixes I, 6, 9. II, 277, 279 Utalaam II, 189 Utica I, 38, 145. II, 577 Uticensis II, 75 Uzalensis II, 569 Uzalum II, 577

#### V.

Valens I, 240. II, 339 Valentinianus primus II, 339. Val. alter I, 238. Valerianus II, 338 P. Valerius Publicola I, 123 P. Valerius Publicola, Volesi F. I, 121, 227 (ubi erravit Augustinus in praenomine) Valerius Soranus I, 287 sqq. Vallonia I, 155 Varro I, 101, 105, 126, 146, 157, 172, 180, 185, 246—255, 257 sq., 261, 263, 266 sq., 269, 273, 277, 280 sq., 287, 289, 295—305, 307, sq., 313, 316—319, 327 sq. II, 257, 260, 262, 265-268, 272, 276, 285, 316, 347, 349, 351-353, 355, 386, 392, 498, 504—506, 586, 622 sq. Vaticanus (deus) I, 155, 161, Veientes I, 73, 124, 224 Venerius I, 159 Venilia I, 161, 300 Venus I, 100—102, 111, 113,

137, 159, 180, 260, 263 sq 269, 274 sq., 278, 292—29 **308, 378. 11, 268, 498**—500 **504** Vergilius I, 7, 9, 490, 550, 62 Vergilianus II, 283, 468 Vespasiani I, 233. Vesperugo II, 504 Vesta I, 102, 127, 140, 159 sc 274, 294, 304, 327 Vestalis I, 96, 102, 248, 42 II, 283, 586 Victoria I, 164—166, 171, 17 222Victoriana villa II, 573 Virginiensis I, 161, 264 Virtus I, 169, 172, 176, 21 277 sq. Vitumnus I, 275 sq. Voconia lex I, 133 Volumna, Volumnus I, 171 Volupia I, 155, 161 Volutina I, 156 Vulcanus I, 100, 159 sq., 17 244, 269, 274, 294, 327. 271, 373

#### X.

Xanthus II, 270 Xenocrates I, 339 Xenophanes I, 295. II, 290 Xerxes (Baleus) II, 259

## Z.

Zacharias (Iohannis pater)
254
Zacharias (propheta) II, 2
sq., 307, 311, 481
Zarat II, 90
Zenon I, 373, 375
Zoroastres II, 517
Zubedi II, 572

# INDEX SCRIPTORUM.

# Testamentum vetus.

lenes. 1, 1 — I, 465. 1 sq. — I, 337. 24 — I, 596; II, 134. 26 sq. — II, 132; 381. 27 sq. — II, 46. 28 — II, 27; 44; 609 || 2, 2 sq. — II, 634. 6 — I, 593. 7 — I, 590; 592 sq. 17 - I, 588; II, 169. 21 sq. - II, 594. 25 - II, 39  $\parallel 3$ , 5 - II, 33; 634. 6 - II, 39. 7 - II, 40. 9 — I, 574; 589. 12 — II, 30. 12 sq. — II, 35. 16 - II, 71. 19, — I, 574; 589; II, 454. 23 - II, 406 || 4, 1 — II, 88; 94. 6 sq. — II, 67. 17 — II, 73. 18 sqq. — II, 95. 23 - II, 104. 25 - II, 73; 89; 97. 26- II, 96; 104 | 5, 1 sq. - II, 104. 2 - II, 95. 3 sqq. — II, 76; 81. 4 sq. — II, 72. 4 sqq. — II, 90. 18 — II, 84. 31 — II, 74 6, 1 sqq. — II, 110. 2 — II, 106, 3 - II, 112; 459. 4 - I, 101. 5 sqq. - II, 113. 6 - IIII, 28. 9 - II, 114; 146. 16 - II, 115  $\sqrt{7}$ , 6 - II, 78. 10 sq. — II, 85. 11 — II, 113. 22 — I, 596 | 8, 4 sq. — II, 86. 20 — II, 94 | 9, 21 — II, 123. 25 sqq. — II, 121 || 10 — II, 125 sqq. 9 — II, 130. 25 — II,  $\overline{139}$ ; 143. 31 - II,  $150 \parallel 11$ , 1 - II, 150. 1 sqq. — II, 129. 6 sq. — II, 131 sq. 10 sqq. — II, 139 sq. 27 sqq. — II, 146. 28 — II, 145. 31 — II, 147. 32 — II, 148; 150; 163 || 12, 1 — II, 150; 152; 198. 1 sqq. — II, 149; 153. 3 — II, 198. 4 - II, 150. 7 - II, 155. 7 sqq. - II, 155. 20 - II, 156 | 13, 8 sq. - II, 156 | 10 - II, 506. 14 sqq. - II, 157. 18 - II, 159 | 14, 18 - II, 159; 241 | 15, 1 sqq. - II, 159. 4 - II, 166. 6 - II, 160. 7 sqq. - II, 161 sq. 17 - II, 164. 18 - II, 199 | 16, 3 - II, 179. 6 - II, 165 | 17, 1 sqq. - II, 166 sqq. 5 - II, 160.  $171 \cdot 486 \cdot 5 \cdot 600 - II \cdot 171 \cdot 14 - II \cdot 169 \cdot 16 - II$ 140; 171; 466. 5 sqq. — II, 171. 14 — II, 169. 16 — II, 171. 17 — II, 178 | 18, 1 sqq. — II, 172. 13 - II, 175. 18 - II, 174 || 19, 2 sqq. — II, 173. 11 - II, 599. 24 sq. — II, 174 || 20, 7 — II, 197; 313. 12 - II, 174 || 21, 6 — II, 175. 10 - II, 61; 221. 12 sq. — II, 176; 180; 186 || 22 — I, 35. 2 - II, 36. 10 sqq. — II, 178. 18 - I, 457; II, 392; 466; 556 || 23, 1 - II, 178 || 24, 2 sq. — II, 179. 10 - II, 147 || 25, 1 - II, 180. 5 sq. — II, 180. 7 - II, 86; 180. 23 - II, 181; 193. 27 - II, 184. 29 sqq. — II, 183 || 26, 1 sqq. — II, 182. 24 - II, 182 || 27, 27 sqq. — II, 184. 33 - II, 185 || 28, 1 sqq. — II, 185. 10 sqq. — II, 187 || 30, 37 - I, 553. 37 sqq. — II, 262 || 32, 25 - II, 188 || 35, 28 - II, 87 || 46, 27 - II, 11; 189 || 47, 28 - II, 87 || 48, 19 - II, 193 || 49, 8 sqq. — II, 191. 10 - II, 263; 327 || 50, 23 - II, 190.

Exod. 3, 14 - I, 338;  $514 \parallel 10$ , 4 - II,  $130 \parallel 12$ , 37 - II,  $74 \parallel 13$ , 21 - I,  $429 \parallel 17$ , 6 - I,  $585 \parallel 20$ , 12 sqq. - II, 319. 13 - I, 34. 16 - I,  $34 \parallel 21$ , 24 - II,  $512 \parallel 22$ , 20 - I, 407; 412; II, 392; 394;  $398 \parallel 26$ , 7 - II,  $103 \parallel 31$ , 18 - II,  $195 \parallel 32$ , 3 sqq. - II,  $30 \parallel 33$ , 13 - I,  $423 \parallel 40$ , 34 sq. - I, 429.

Levit. 16, 6 — II, 474; 548 | 26, 12 — II, 631.

Numeri 20, 11 — I, 585.

Deuter. 5, 14 — II, 634 | 34, 7 — II, 87.

Ios. 3, 16 sq. — I, 429 || 4, 18 — II, 505 || 6, 20 — I, 429 || 10, 13 — II, 505 || 24, 2 — II, 146

Iudic. 5 - II, 274 sq. || 11 - I, 36 || 16, 30 - I, 36.

- 1. Sam. 2, 1 sqq. II, 204 27 sqq. II, 213. 30 II, 217 || 4 sqq. I, 430 || 7, 12 sq. II, 223 || 13, 13 sq. II, 219 || 15, 23 sqq. II, 220 || 24, 6 sq. II, 218. 7 II, 229.
- 2. Sam. 7, 8 sqq. II, 224. 10 sq. II, 234. 14 sq. II, 227. 19 II, 233. 27 II, 234. 29 II, 233  $^{\circ}$  12, 1 II, 200 || 15, 24 II, 213.
- 1. Reg. 11, 4 II, 30 | 12, 24 II, 252 | 19, 10 II, 253.
- 2. Reg. 2, 8 II, 505. 14 II, 505 || 5, 26 II, 625 sq. || 18, 4 I, 414.
- Iob 1, 21 I,  $18 \parallel 7$ , 1 II, 368; 403;  $517 \parallel 14$ , 4 II,  $474 \parallel 15$ , 13 II,  $130 \parallel 19$ , 26 II,  $628 \parallel 34$ , 30 I,  $230 \parallel 38$ , 7 I,  $473 \parallel 40$ , 14 I,  $483 \parallel 42$ , 5 sq. II, 627.
- Psal. 3, 4 II, 56. 6 II, 243 || 4, 8 II, 15 || 6, 3 II, 206. 6 I, 569. 7 II, 445 || 9, 19 II, 25. 24 I, 114 || 10, 5 II, 15 || 11, 7 II, 216. 8 sq. I, 533. 9 I, 540 || 12, 1 II, 230 || 13, 1 I, 203; 207. 2 sqq. II, 141 || 15, 2 I, 408; II, 398. 9 sq. II, 245. 10 II, 207. 11 II, 15 || 16, 6 I, 482. 8 —

II, 215. 15 - II, 535 || 17, 2 - II, 57. 44 sq. - II, 240, 482. 46 - II, 188 || 18, 10 - II, 24 sq. 13 - I, 522 | 21, 17 sqq. — II, 242. 27 sq. — II, 242 | 22, 5 — II,  $192 \parallel 24$ , 3 - II, 250. 10 - I, 556. 17 - II,  $365 \parallel 25$ , 2 - II, 21. 8 - II,  $603 \parallel 30$ , 20 - II, 524;  $534 \parallel 31$ , 1 - II, 247. 11 - II,  $15 \parallel 33$ , 2 - I, 506. 3 - II, 584. 6 — II, 628. 9 — II, 534 || 36, 31 — II, 555 || 37, 10 — II, 445 || 38, 3 — II, 445 || 39, 3 — II, 308. 3 sq. — II, 303. 5 — I, 243; II, 105. 6 — II, 333. 7 — II, 249 || 40, 6 sqq. — II, 243 sq.; 485 | 41, 4 — I, 46; II, 445. 7 — I, 586 || 44, 2 sqq. — II, 238. 10 sqq. — II, 239. 17 — II, 240 || 45, 5 sq. — I, 461. 9 — I, 556. 11 — II, 634 || 47, 2 sq. — I, 461. 3 — II, 239. 9 — I, 461 || 48, 12 - II, 105. 13 - I, 356; 560; II, 611 | 49, 1 -- I, 398. 3 sqq. - II, 469. 12 sq. - I, 409. 14 sq. — I,  $409 \parallel 50$ ,  $\bar{5}$  — II,  $\underline{103}$ . 19 sq. — I,  $\underline{408} \parallel 51$ , 10 — II,  $105 \parallel 52$ , 3 sqq. - II,  $141 \parallel 56$ , 6 - II,  $300 \parallel 58$ , 10— I, 519; 586. 11 sq. — II, 329  $\parallel$  61, 12 sq. — I, 205  $\parallel$ 66, 2 sq. — I, 457  $\parallel$  67, 21 — II, 245  $\parallel$  68, 10 — II, 436. 21 - II, 23. 22 sqq. - II, 246. 23 sq. - II, 329 || 71, 8 - II, 225; 343 || 72 - I, 439 sqq. 11 sqq. - II, 478. 18 - II, 33. 20 - II, 105. 28 - I, 407; 411; 431; 525 | 73, 12 — II, 210 | 76, 10 — II, 523; 604. 10 sq. — II,  $532 \parallel 77$ , 7 — II, 110. 47 — I,  $35 \parallel 78$ , 2 sq. — I,  $22 \parallel 81$ , 6 — I, 399; II,  $111 \parallel 82$ , 17 — II,  $34 \parallel 83$ , 3 — I, 440. 5 — II, 630. 11 — II,  $216 \parallel 86$ , 3 — I, 83; 412; 461. 5 - II, 240 || 88 - II, 226 sqq. 2 - II, 633. 33 sq. - I, 12 || 89, 9 - II, 634. 10 - II, 87 || 93, 4 - I, 53. 11 - II, 206; 356; 557; 584. 15 - I, 3. 19 - II, 336 || 94, 3 - I, 398. 5 - I, 510. 6 - II, 130 || 95, 1 sqq. - I, 360. 4 sq. - I, 46; 398. 5 - II, 398 || 96, 7 - I, 508 | 100, 1 - II, 417 | 101, 26 sqq. - II, 467. 28 - II,  $208 \parallel 103$ , 1 - II, 615. 4 - II, 108. 24 - III, 507. 26 - 1, 483 | 104, 8 - II, 421. 15 - II, 227 || 109, 1 — II, 221; 241. 2 — II, 241. 4 — II, 159; 241; 460 || 110, 2 — II, 55 || 111, 1 — II, 597 || 112, 7 — II, 208 || 114, 5 — I, 360 || 115, 3 — I, 226. 10 — II, 624. 15 - I, 22; 564. 16 - II, 302 | 118, 20 - II, 15. 81 — I, 441. 119 — II, 169. 164 — I, 505 || 122, 2 — II, 423 || 125, 6 — II, 533 || 126, 1 — II, 234 || 135, 2 — I, 398 || 137, 3 — II, 45 || 138, 22 — II, 13 || 143, 4 — II, 36; 408. 15 - II,  $402 \parallel 146$ , 5 - I, 542. 12 sqq. - II, 371 || 148, 1 sqq. — I, 473. 4 — I, 543. 5 — I, 471. 8 — I, 595. 11 sq. — I, 77.

Proverb. 1, 11 sqq. — II, 248 | 3, 18 — II, 475 | 6, 26 — I, 59 | 8, 15 — I, 230 | 9, 1 — II, 207. 1 sqq. — II, 249.

6 - II, 249 | 10, 5 - II, 122 | 17, 6 - II, 421 | 1 — II,  $34 \parallel 24$ , 16 - I,  $505 \parallel 25$ , 20 - II, 509

Eccles. 1, 2 sq. — II, 409. 9 sq. — I, 532  $\parallel 2$ , 13 sq.  $409 \parallel 3, 21 - 1, 595 \parallel 7, 3 - 11, 250. 5 - 11, 250$ — II,  $28 \parallel 8$ , 14 — II, 409. 15 — II,  $249 \parallel 10$ , 16

II,  $250 \parallel 12$ , 13 sq. - II, 410. Cantic. 1, 2 — II, 122. 4 — II,  $251 \parallel 2$ , 4 — II, 107.

- II,  $459 \parallel 4$ , 13 - I,  $586 \parallel 7$ , 6 - II, 251.

Esai. 2, 2 sq. — I, 457. 3 — II, 334; 348 | 4, 4 — II, 5, 6 — II, 211. 7 — II, 123 | 7, 14 — II, 328 | 16 — II, 216; 305; 328. 23 — II, 216 | 14, 12 — I, 19, 1 — I, 357 || 26, 11 — II, 436. 19 — II, 456; |29, 14 — I, 447 | 38, 8 — II, 505 | 40, 26 — I, 542 1 sqq. — II, 484 | 45, 8 — II, 444 | 48, 12 sqq. - 481. 20 — II, 277 | 52, 13 sqq. — II, 295 | 53, 1 - II, 295. 7 - II, 469; 481 | 54, 1 sqq. - II, 56, 5 — II, 463 | 57, 16 — I, 595. 21 — II, 17 | 6isqq. — II, 458; 556. 22 — II, 474 | 66, 12 sqq. -457. 15 sq. — II, 458 sq. 17 sqq. — II, 460. 22 — II, 461. 23 — II, 463. 24 — II, 508; 533.

Hierem. 1, 5 — I, 553 || 9, 23 sq. — II, 204 || 16, 19 — 304. 20 — I, 357; 361 || 17, 5 — II, 97. 9 — II, 3 23, 5 sq. — II, 304. 24 — I, 552; II, 626 || 25, 11 — 197; 289 | 29, 7 — II, 402 | 31, 31 — II, 305. 31

— II, 201. — Thren. 4, 20 — II, 304.

Hiezech. 20, 12 — II, 634 || 28, 13 sq. — I, 482 || 33, 6. 16 | 34, 23 sq. — II, 306 | 37, 22 sqq. — II, 307.

Dan. 1, 6 - I,  $25 \parallel 3$ , 25 - II, 448. 57 sq. - I, 47313 sq. — II, 306. 15 sqq. — II, 464 sq. 18 — II, 27 — II, 557 || 9, 5 — II, 382 || 12, 1 sqq. — II, sq.; 557. 13 — II, 466.

Osee 1, 1 — II, 291. 10 — II, 292. 11 — II, 293 | 3, 4 II, 293  $\parallel 6$ , 2 — II, 293. 6 — I, 409; II, 470

Ioel 2, 13 — II, 301. 28 sq. — II, 297. 32 — II, 97. Amos 4, 12 sq. — II, 294 || 9, 11 sq. — II, 294.

Ionas 2, 1 - I, 25; II, 297 | 3, 4 - II, 323; 523. 7 -- II, 533.

Mich. 4, 1 sqq. — II, 296  $\parallel 5$ , 2 — II, 328. 2 sqq — II, 2 6, 6 sqq. — I, 409.

Naum 1, 14 sq. — II, 299  $\| 2, 1 - II, 299.$ 

Abac. 2, 2 sq. — II, 299. 4 — I, 3; 169; II, 356; 381; sq. || 3 — II, 299 sqq.

Sophon. 1, 1 - II,  $304 \parallel 2$ , 11 - II,  $305 \parallel 3$ , 8 - II, 9 sqq. — II, 305.

Aggae. 2, 7 sq. — II, 307. 8 — II, 325; 382. 10 — 325; 332.

ach. 2, 8 sq. — II, 481 | 9, 9 sq. — II, 307. 11 — II, 308 || 12, 9 sq. — II, 482 sq.  $\parallel$  13, 2 — I, 357. Ial. 1, 10 sq. — II, 308  $\parallel 2$ , 5 sqq. — II, 309. 7 — II, 109. '17 — II, 478; 480 | 3, 1 sqq. — II, 309; 472. 13 sqq. - II, 310. 14 sq. - II, 477; 480. 17 sq. - II, 477 | 4, 1 sqq. - II, 310; 477. 4 - II, 477. 5 sq. - II, 479.Esdr. 3, 4 sqq. — II, 311. 'ob. 2, 9 - I,  $23 \parallel 12$ , 12 - I, 23. 19 - I, 587. adith 5, 5 sqq. — II, 148. apient. 1, 9 — II, 476 | 2, 12 sqq. — II, 247 sq. | 4, 11 — I,  $45 \parallel 6$ , 21 - II,  $15 \parallel 7$ , 22 - I, 476. 27 - I,  $464 \parallel 8$ , 1 - 1, 552; II, 62 | 9, 13 sqq. — I, 534. 14 — II, 628. 15 - 1, 575; II, 7; 358; 384; 403 | 11, 21 - I, 505; 542. cclesiasticus (Sirach) 2, 7 — II, 433 | 3, 27 — I, 43 | 7, 13  $\Pi$ , 18. 19 —  $\Pi$ , 509 || 10, 15 (13) —  $\Pi$ , 519;  $\Pi$ , 32 || 11, 29 - I,  $569 \parallel 14$ , 5 - II, 546. 18 - II,  $169 \parallel 21$ , 1 - II,  $169 \parallel 24$ ,  04. 24 - I, 410; II, 546 | 33 (36), 14 sq. - I, 486 | 36 (33), 1 sqq. —  $\Pi$ , 248 | 40, 1 —  $\Pi$ , 517 ar. 3, 26 sqq. — II, 112. 36 sqq. — II, 304.

## Testamentum novum.

[atth. 1, 2 sq. — II, 90. 17 — II, 195. 21 — II, 245. 23 — II, 328  $\parallel$  3, 2 — II, 333. 8 — II, 546. 16 — II, 484  $\parallel$ 4, 9 — I, 508. 17 — II, 333. 19 — II, 482 || 5, 8 — II, 457; 627. 16 — I, 219. 19 sq. — II, 428. 20 — II, 428; 547. 22 — II, 547. 23 sq. — II, 548. 28 — II, 26. 45 - I, 12; 148; 221;  $\Pi$ , 532 | 6, 1 - I, 219. 2 -I, 220.  $12 - \Pi$ , 527; 545; 609.  $14 \text{ sq.} - \Pi$ , 527. sqq. - I, 19. 28 sqq. - I, 424 | 7, 12 - II, 17. 18 -II, 32. 20 - II,  $122 \parallel 8$ , 22 - I, 226; II, 416; 441. — I, 357; 396; II, 406 | 10, 22 — II, 20; 211; 538. 23 - I, 37. 27 - II, 302. 28 - I, 21; 225; 557; II, 335. 30 - I, 542. 32 - I, 564. 33 - I, 219. 34 - II, 459. 12, 27 - II, 413. 29 - II, 426. 32 - II, 516; 531. 41 sq. - II, 412 | 13, 8 - II, 116; 551. 37 sqq. - II, 412. 39 sq. - II, 428. 41 sqq. - II, 487. 43 - II, 599.  $47 - \Pi$ , 833.  $52 - \Pi$ , 411; 428 | 15, 24 -  $\Pi$ , 482 | 16, 16 — I, 357. 25 — I, 564 |  $\overline{17}$ , 1 sq. — II, 485 | 18, 7 — II, 368. 10 — I, 465; 507; II, 624. 15 — II, 66. 18 - II, 430. 23 sqq. - II, 549. 35 - II, 66 ||

19,  $4 \operatorname{sqq}$ . — II, 46. 27 — II, 208. 28 — II, 208; 412; 29 — II,  $421 \parallel 20$ , 22 — II,  $123 \parallel 21$ , 38 — II,  $248 \parallel 22$ , 14 — II, 325; 332. 29 — II, 595. 30 — I, 480; 507; II, 595.  $37 \operatorname{sqq}$ . — I, 406. 39 — I, 34; II, 546. 40, — I, 410. 43 — II,  $236 \parallel 23$ , 3 — II, 428. 26 — I, 441 24, 12 — II, 20; 368; 427. 13 — II, 525. 21 — II, 163. 29 — II, 468. 35 — II,  $467 \parallel 25$ , 21 — II, 462. 30 — II, 462.  $31 \operatorname{sqq}$ . — II, 415. 34 — II, 428; 471; 531; 542. 35 — II, 244. 40 — II, 244. 41 — II, 435; 510; 512; 528; 531; 542. 45 — II, 547. 46 — I, 480; II, 443; 487; 529;  $531 \parallel 26$ ,  $10 \operatorname{sqq}$ . — I, 24. 33 — II, 34. 38 — II, 22. 39 — II, 123. 75 — II, 21;  $34 \parallel 27$ , 5 — I,  $28 \parallel 28$ , 19 — I, 595. 20 — II, 428.

Marc. 1, 2 — II, 109. 24 — I, 396; 398 || 3, 5 — II, 22. 27 — II, 420 || 9, 43 sqq. — II, 508. 44 — II, 533; 543.

Luc. 1, 33 — II, 552. 34 — II, 162. 41 sqq. — I, 357 | 2, 14 — II, 18. 25 sqq. — I, 357. 29 sq. — II, 205; 627 3, 6 — II, 627. 12 sqq. — I, 77 | 5, 10 — II, 482 | 6, 13 — II, 333. 38 — II, 513 || 11, 20 — II, 194 || 12, 4 — I, 22. 7 — II, 598. 9 — I, 219. 49 — II, 459 || 15, 18 — I, 502 || 16, 9 — II, 549 sq. 19 sqq. — I, 21. 22 — I, 22. 24 — II, 490; 511 || 19, 10 — II, 219 || 20, 34 — II, 47; 99. 35 — II, 95 || 21, 18 — I, 21; 583; II, 588; 591; 597; 599 || 22, 15 — II, 22 || 23, 34 — II, 300 || 24, 44 sqq. — I, 458. 45 sq. — II, 334. 47 — II, 343.

loh. 1, 1 sqq. — I, 450. 6 sqq. — I, 405. 9 — I, 474. 14 — I, 438; 450; II, 5; 210. 16 — I, 405. 47 — II, 221. 47 sqq. — II, 187 || 2, 19 — II, 192; 309 || 3, 5 — I, 564; II, 547. 8 — I, 564. 17 — II, 301 || 4, 24 — I, 595 || 5, 17 — II, 610. 22 — II, 484. 23 sqq. — II, 415. 24 sq. — II, 417. 25 — II, 431. 22 sq. — II, 416. 27 — II, 417. 28 sq. — II, 417; 466. 29 — II, 487. 44 — I, 219. 46 — II, 477 || 6, 50 sq. — II, 525; 537. 51 — II, 217. 56 — II, 539. 60 — I, 438. 63 — I, 438. 70 — II, 244 || 7, 39 — II, 482 || 8, 17 — II, 555. 25 — I, 438; 507. 34 — II, 382. 36 — II, 29. 44 — I, 481; II, 8; 378 || 10, 9 — I, 285. 17 sq. — II, 191. 18 — II, 231 || 11, 15 — II, 22. 35 — II, 22 || 12, 43 — I, 219 || 13, 18; 21; 26 — II, 244 || 14, 2 — I, 37. 6 — I, 457; II, 9 || 16, 13 — I, 506 || 19, 30 — II, 192. 34 — II, 115; 594. 38 — II, 302. 38 sqq. — I, 24 || 20, 13 — II, 5. 22 — I, 592 || 21, 15 sqq. — II, 14.

Act. 1, 6 sq. — II, 340. 7 sq. — II, 334; 635 || 2, 3 — II, 459. 17 — II, 297 || 7, 2 — II, 153. 2 sqq. — II, 151. 4 — II, 178. 22 — II, 118; 312. 53 — I, 423; 425 || 9,

4 - II,  $228 \parallel 14 - I$ ,  $432 \parallel 17$ , 28 - I, 335. 30 sq. - II, 343.

Rom. 1, 3 - II, 224; 293. 11 - II, 22. 13 - II, 22. 17 — II, 474. 19 sq. — I, 331; 335. 20 — I, 490; II, 629. 21 - I, 401. 21 sqq. - I, 335; 356; II, 57. 25 I, 183. 26 - II, 49. 31 - II,  $23 \parallel 2$ , 4 sqq. - I, 12. 15 sq. — II, 476 || 3, 2 — II, 206. 7 — II, 9. 9 — II, 116. 20 — II, 4; 10. 20 sqq. — II, 411. 23 — II, 460 || 4, 3 — II, 160. 15 — II, 169. 19 — II, 171 || 5, 5 — I, 525; II, 250. 12 — II, 30; 169; 518. 14 — II, 30 | 6, 4 . — II, 433. 9 — I, 532; II, 231. 12 sq. — II, 67; 608. 13 - I, 410; II, 70. 22 - II,  $371 \parallel 7$ , 12 sq. - I, 562. 17 - II,  $70.^{'}$  23 - II,  $602 \parallel 8$ , 6 - II, 459. 10 - II, 441. 11 - I, 589. 13 - II, 509; 518. 14 - II, 518. 15 - II, 24. 18 - I, 228. 23 - II, 445. 24 - I, 591. 24 sq. - I, 441; II, 96; 362. 25 - I, 3. 28 sq. - I, 17; 589; II, 336. 29 - II, 337; 535; 588; 593 sq. 32 - II, 177; 207; 616. 37 — II, 609  $\parallel$  9, 2 — II, 22; 445. 5 — II, 100. 8 — II, 176; 180. 11 sqq. — II, 181. 14 — II, 406. 21 — II, 59. 22 sq. — II, 61; 105. 23 — II, 519. 26 - II, 292. 27 - II, 305. 28 - II,  $216 \parallel 10$ , 3 - II, 22; 206; 534. 13 - II, -97. 17 - II,  $240 \parallel 11$ , 5 - IIII, 216. 11 - II, 329. 17 sqq. - II, 507. 20 - II, 16. 30 sqq. - II, 535. 32 - II, 524. 33 - I, 44; II, 406 || 12, 1 sq. — I, 410. 2 — II, 593. 3 — I, 588. 3 sqq. — I, 412. 12  $\stackrel{\cdot}{-}$  II, 303; 336. 15  $\stackrel{\cdot}{-}$  II, 22. 16  $\stackrel{\cdot}{-}$  I, 44  $\parallel$ 

13, 10 — II, 539 || 14, 4 — II, 433. 9 — II, 430.

1. Cor. 1, 19 sqq. — I, 447. 25 — II, 124. 27 sq. — II, 249. 30 sq. — II, 534. 31 — II, 303 || 2, 11 — I, 42; 595. 11 sqq. — II, 10 || 3, 1 — II, 10; 602. 2 — II, 192. 3 — II, 10. 4 — II, 11. 7 — I, 552; II, 611. 9 — II, 132. 11 sqq. — II, 526. 13 sqq. — II, 541. 15. — II, 540. 16 sq. — I, 405. 17 — II, 226. 20 — II, 356 || 4, 3 — I, 16. 5 — II, 630. 7 — II, 209. 9 — II, 21 || 5, 12 — II, 430 || 6, 15 — II, 539. 16 — II, 540 || 7, 4 — II, 165. 25 — II, 549. 31 — I, 18; II, 439; 467. 32 sq. — II, 541 || 8, 1 — I, 395. 5 sq. — I, 399 || 10, 4 — I, 585; II, 332. 12 — II, 433. 17 — II, 217; 525; 537; 596. 20 — I, 360 || 11, 19 — II, 122 || 12, 27 — II, 596 || 13, 4 — II, 539; 546. 6 — II, 18. 9 — II, 386; 510; 624. 9 sq. — I, 506; II, 625. 11 sq. — II, 625. 12 — II, 624; 628 sq. 13 — II, 116 || 15, 10 — II, 21; 413. 21 sq. — I, 591. 22 — II, 453. 28 — II, 57; 234; 333; 389; 462; 626; 631. 36 — I, 35; II, 453. 38 — I, 552. 39 — II, 4. 42 sqq. — I, 590 sqq. 44 — I, 584; II, 603. 44 sqq. — I, 598. 46 — II, 58. 46 sq. —

H, 269. 47 sqq. — I, 591 51 — II, 454. 52 — 455 54 — II, 20. 55 sq. — II, 445. 56 — I, 560 — II, 609.

2. Cor. 1, 12 - 1, 215. 21 - II, 21 | 3, 16 - II, 221 - II, 628 | 4, 16 - I, 594; II, 7 | 5, 1 sqq. II, II, 445. 6 - II, 380; 387. 6 sq. - II, 380. 7 402. 10 - II, 210. 14 sq. - II, 416 | 6, 7 sqq. 486. 10 - II, 421. 14 - II, 431 | 7, 5 - II, 22. 6 - II, 19 | 8, 9 - II, 208 | 9, 7 - II, 21 | 10, 12 540 | 11, 2 sq. - II, 22. 3 - II, 16; 24. 14 - II, 18; II, 369; 499. 29 - II, 609 | 12, 5 - II, 21. II, 22 | 13, 4 - II, 124.

Ephes 1, 4 - II, 219; 332; 422. 18 - II, 627. 22 sq II, 597 | 2, 14 - II, 293 | 4, 9 sq. - II, 211 10 sqq II, 596. 12 - II, 594. 13 - II, 588; 592; 594. 14 I, 357 26 - II, 66 | 5, 8 - I, 508. 14 - II, 433. 26 II, 47; 540. 28 sq. - II, 71. 29 - I, 584 | 6, 5 - 402; II, 382

Phil. 1, 18 — II, 123. 23 — II, 15; 22 || 2, 7 — I, 389. — II, 36. 12 — II, 16 13 — II, 555 || 3, 7 eq. — 208. 14 — II, 21 19 II, 459. 20 — II, 429 || 4 — II, 628.

Coloss. 1, 13 — II, 422. 24 — II, 596 || 2, 8 — I, 335 || 3 — II, 293; 433. 1 sqq. — II, 207; 429. 3 — II, 418 sqq. — I, 15. 19 — II, 47.

1. Thess. 4, 4 sq. — II, 38. 5, — II, 540. 13 sqq. — 453. 17 — II, 470 || 5, 5 — I, 470; 509. 14 sq. II, 66.

2. Thess. 2, 1 sqq. — II, 449. 8 — II, 340; 436.

1. Tim. 1, 5 — II, 53; 209 | 2, 2 — II, 402. 5 — I, 591; II, 114; 520. 14 — II, 30 | 3, 1 — II, 14; 388 | 8 — II, 380. 20 — II, 66 | 6, 6 aqq. I, 17. 17 — I, 18.

2 Tim. 2, 19 — II, 337; 422 sq.; 518. 25 sq. — II, 530 2 II, 15. 7 — I, 54. 12 — II, 336.

Tit. 1, 2 sq. — I, 538.

1. Petr. 1, 20 — II, 555 | 2, 5 — I, 360. 9 | 11, 217; 1 11 — I, 27 | 3, 4 — I, 17 | 5, 5 — I, 3; 609; II, 40 2. Petr. 2, 4 — I, 508; II, 108; 406; 528. 10 — II, 32. 19 — I, 150; II, 382 | 3, 3 sqq. — II, 447. 6 — II, 468. 8 — II, 419. 10 sq. — II, 468.

1. Ioh. 1, 8 — II, 20; 23; 446; 473 | 2, 15 — II, 15. 17 — II, 467. 18 sq. — II, 451. 19 — II, 426  $\parallel$  3, 2 — II, 584; 624. 8 - I, 481. 9 - II, 463. 12 - II, 68 II 4,

7 — II, 209. 18 — II, 24; 534. Hebr. 4, 12 — II, 459 || c. 7 — II, 159. v. 27 — II, 474 || 8, 8 sqq. — II, 201 || 11, 11 — II, 171. 17 sq. — II, 176 || 12, 14 — II, 66 | 13, 2 — II, 173. 16 —  $\bar{I}$ , 409.

Iac. 1, 2 - II, 21. 17 - I, 489 | 2, 13 - II, 527; 544; 549. 14 - II, 539. 17 sqq. - II, 403 | 4, 6 - I, 8; 509; II,

208; 403.

Ind. v. 14 - II, 111; 313.

Apoc. 1,  $4 - \Pi$ ,  $206 \parallel 3$ ,  $16 - \Pi$ ,  $598 \parallel 4$ ,  $6 - \Pi$ ,  $444 \parallel 6$ , 11-- I, 434 | 14, 13 - II, 430 | 19, 16 - I, 165 | 20, 1 sqq. — II, 419. 3 — II, 428. 4 — II, 480 sq. 5 sq. — II, 431 sqq. 6 — II, 438. 6 sq. — II, 438. 7 sq. — II, 434. 9 — II, 435. 9 sq. — II, 424. 10 — II, 511; 533; 543. 10 sq. — II, 439; 528. 12 — II, 439. 13 — II, 440 sq. 14 sq. — II, 442 | 21, 1 — II, 448. 2 sqq. — Π, 444.

Apuleius, Asclep. p. 89 (ed. Elmenh.) — I, 355. p. 90 — I, 355; 363. p. 99 — I, 358; 364 sq. — De deo Socr. p. 42

— I, 391. p. 43 — I, 844; 379; 390; 526. p. 43 sqq. — I, 341 sq. p. 44 - I, 377; 383; 389. p. 45 - I, 345; 377. p. 46 — I, 345 sq. p. 48 — I, 370; 376 sq.; 443. p. 48 sq. — I, 345. p. 49 — I, 378. p. 50 — I, 382. — De mundo p. 73 — I, 147. — De magia — I, 349. Cicero, Acad. prior. 2, 1 sq. — II, 355. — Acad. poster. — I, 202 (?). 1, 2 — II, 607. — In Catil. 1, 2 — II, 18. 3, 1 — I, 117. 3, 8 — I, 98. 3, 10 — I, 138. — De deor. nat. 2, 18 — I, 284. 2, 28 — I, 183 sq. 3 — I, 203. — De divin. 2 — I, 202. 2, 37 — I, 183. 2, 54 — I, 125. — De fato? — I, 192. 10 sqq. — I, 203 sqq. — De fin. 2, 21 — I, 231. 3, 12 — I, 371. 5, 21 — II, 607. — Hortens. dial. — I, 117. — De leg. — II, 512. — Pro Lig. 12 — I, 875. — De orat. 1, 11 — I, 875. — De re publ. 1, 25 - I, 81; II, 389. 2, 10 - I, 117; II, 561 sq. 2, 17 - I, 117. 2, 31 - I, 212. 2, 42; 44 - I, 80. 3 - I, 80 sq.; II, 890 sq. 3, 14 - I, 151. 3, 23 - II, 563 sq. 3,  $24 - \Pi$ , 390 sq. 3, 25 (1, 41?)  $- \Pi$ , 48. 4, 9 - I, 70. 4, 10 - I, 62 sq.; 68. 4, 11 - I, 65. 5, 1 — I, 81 sq. 5, 7 — I, 218. 6, 4 — II, 621. — Tusc. disp. 1, 2 — I, 218. 1, 13 — I, 327. 1, 26 — I, 178. 1, 27 - II, 600. 2, 26 - II, 41. 3, 5 - II, 37. 3, 6 - II, 23. 3, 10 - II, 16. 4, 6 - II, 12. 5, 19 (?) \_ I, 241. — In Verr. 2, 1, 15 — II, 363. 2, 5, 14 -I. 93.

Claudianus, paneg. de tertio Honorii consulatu 96 sqq. -

Ennius — I. 81.

Eusebius, Chron. — II, 153 sq.; 257 sqq.; 265 sqq.; 297 sqq. Eutropius 1, 8 sqq. — I, 118. (De reliquis locis ex Eutropio sumptis cf. Pirogoff de Eutrop. Breviarii indole ac fontibus p. 87 sq. Berol. 1873.)

Florus 1, 22 - I, 128 sq. (De aliis quibusdam locis cf. Piro-

goff 1. 1.)

Gellius 19, 1 — I, 372 sq. Hieron. Chron. — II, 265 sqq.; 297 sqq. — Prooem. in Malach. — П, 471.

Homerus, Il. 20, 67 sqq. — I, 184. 20, 302 sqq. — I, 99. 22, 318 — II, 504. — Od. 18, 136 sq. — I, 202.

Horatius, epist. 1, 1, 36 sq. — I, 217. 1, 2, 69 — I, 7. — Od. 2, 2, 9 sqq. — I, 217.

Iustinus 1, 1 — I, 152.

Labeo — I, 66; 69; 137.

Lactantius, inst. 4, 18 sq. — II, 287.

Livius, lib. 77 — I, 87. Lib. 83 — I, 104.

Lucanus 1, 1 sq. — I, 111. 1, 95 — II, 64. 2, 142 sqq. — I, 139. 6,506 - I, 428. 7,62 - II, 41. 7,819 - III, 23.

Oracula Sibyll. VIII, 217 sqq. — II, 285 sq.

Origenes,  $\pi \varepsilon \varrho l$   $\dot{\alpha} \varrho \chi \tilde{\omega} \nu$  —  $\bar{1}$ , 492. — Homil. 2. in Genes. — II, 118.

Persius 3, 37 — I, 61. 3, 66 sqq. • I, 60.

Plato, Conviv. p. 203 A - I, 348 - Phaed. p. 70 sq. - I, 452. p. 108 C - I, 582. - Phaedr. p. <math>247 E; 248 C - I, 582. - De rep. p. 614 B - II, 622. - Tim. p. <math>30 A(interpr. Cic. C. 3) — I, 490. p. 30 B sqq. — I, 449. p. 31 B; 32 B (i. C. c. 4 sq.) — I, 337; II 584. p. 37 C — I, 488. p. 40 (i. C. c. 10) — I, 398. p. 41 A (i. C. c. 11) — I, 575; II, 619. p. 41 B — I, 453. p. 41 C — I, 551; 554. p. 42 D (i. C. c. 13) — I, 580. p. 45 B - I, 580. p. 92 B - 1, 554.

Plautus, Amph. 1, 1, 119 — II, 504.

Plinius, hist. nat. 7, 15 (15) — II, 517. 7, 16 — II, 75. 7, 48'(49) - II, 75; 80. 28, 2 (4) - I, 849. 33, 5 (30) -II,  $493. \cdot 34$ , 14 (42) - II, 500.

Plotinus, enn. 1, 2, 3 — I, 392. 1, 6, 7 — I, 426. 1, 6, 8 — I, 392. 3, 2, 13 — I, 424. 3, 4, 2 — I, 451. 4, 3, 12 - I, 381. 5, 1, 6 - I, 437.

Porphyrius, epist. ad Aneb. — I, 418 sqq. — De regressu animae - I, 449; 455. - Περί τῆς ἐπ λογίων φιλοσοφίας <math>-

II, 393 sqq.

Sallustius, Cat. 1 - I, 381. 2 - I, 107; 114. 5 - I, 75 sq. 6 - I - 100; 107. 7 - I, 211 sq. 8 - I, 278; II, 258. 9 - I, 10; 72; 74. 11 - I, 214; 290. 14 - I, 99. 51 - I, 9. 52 - I, 215; 217. 53 - I, 216. 53 sq. - I, 212. 54 - I, 214. — Hist. 1, 8 — I, 132. 1, 9 — I, 74; 75; 119; 121; 132; 216. 1, 10 — I, 122. 1, 11 — I, 79. 1, 12 — I, 75. — Iug. 17 — II, 154.

L. Seneca epist. 107 — I, 201 sq. — De superstit. — I,

267 sqq.

M. Seneca, excerpt. controv. 6, 3 — II, 156.

Terentianus de metr. v. 2846 — I, 247; II, 257. Terentius, Adelph. 5, 4, 13 sq. — II, 363. — Andr. 2, 1, 5 — II, 52. 2,  $\overline{1}$ , 6 sqq. —  $\overline{II}$ , 18. — Eun. 1, 1, 14 sq. —  $\overline{II}$ , 363. 3, 5, 36 sq.; 42 sq. — I, 61.

Tertullianus ad nat. 2, 9 — I, 273. Valerius Soranus — I, 287 sqq.

Varro, antiqu. I, 248 sqq. — De cultu deor. — I, 287; 317. — De gente pop. Rom. — II, 257; 504; 622. — De philosophia — II, 347 sqq. (De singulis ex Varrone locis consule indicem nominum coll. Ovid. Fast. ed. Merkel p. CVI — CCXLVII, H. Kettner studia Varron.)

Vergilius, Aen. 1, 12 - I, 402. 46 - I, 157. 67 sq. - I, 7. 278 sq. - I, 96. 279 sqq. - I, 213. 281 sq. - I, 110. 284 - II, 98. 416 - I,  $143 \parallel 2$ , 167 sqq. - I, 6. 293 - I, 7. 319 sqq. - I, 7. 351 sq. - I, 84; 100; 103 sq. 501 sq. — I, 6. 694 — II, 468. 761 sqq. — I,  $9 \parallel 3$ , 97 — II, 98. 438 sq. — I, 435  $\parallel 4$ , 449 — I, 374. 487 sqq. — II, 500. 489 — II, 505. 492 sq. — I, 349. 542 — I, 98. 592 — II, 133 | 5, 810 sq. — I, 99 | 6, 278 — II, 19. 434 sqq. — I, 32. 664 — II, 550. 719 sqq. — II, 12. 720 sq. — II, 491. 730 sqq. — II, 8. 733 — II, 16; 19; 490. 733 sqq. — II, 515. 750 sq. — I, 452; 582. 751 - II, 620. 767 - II, 283. 814 sq. - I, 114. 820 sqq. - I, 120; 224. 847 sqq. - I, 213. 853 - I, 4 | 7, 266 - I, 230. 310 - I, 435. 338 - I, 348 | 8, 195 sq. - II, 374. 267 - II, 374. 319 sq. - I, 309. 321 sqq. - II, 275. 326 sq. - I, 107. 406 - II, 54. 646 sqq. - I,  $213 \parallel 9$ , 247 - I,  $104 \parallel 10$ , 464 sq. - I, 109. 821 sqq. - I,  $113 \parallel 11$ , 836 sqq. - I, 109. 12, 899 sq. - II, 75. - Eclog. 3, 9 - I, 244. 60 - II 157; 286 | 4, 4; 13 sq. — I, 445 | 5, 11 — II, 281 | 8, 70 — II, 279. 98 — I, 349. — Georg. 1, 5 sq. — I, 391. 502 — I, 98 | 2, 325 sq. — I, 158. 490 — I, 285 | 3, 136 — II, 49 | 4, 221 sq. — I, 160. 411 — I, 418.

# Corrigenda:

Vol. I, 75, 6 lege militiam pro malitiam.

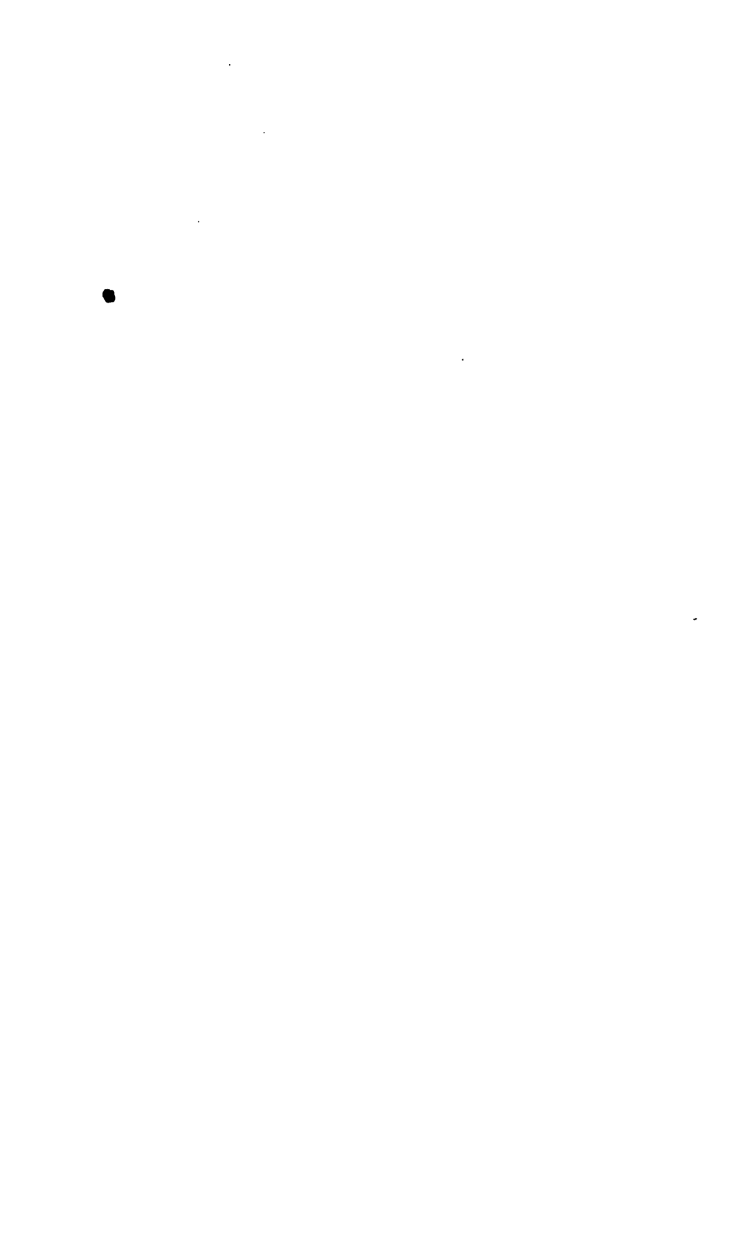
- - 318, 14 lege νεμυομαντ. pro νεμυι**ομ**αντ.

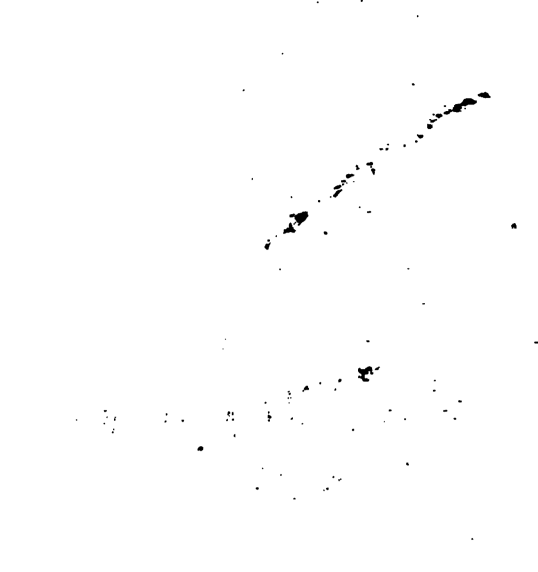
- - 349, 9 in nota lege: Plin. H. N. 28, 2 (4).

- - 416, 10 lege empyria pro empyrea et in nota adde: emphyria AK (444, 2); empyrea v.

- - 424, 25 in nota lege: Sangerman. 1.

- - 592, 6 in nota lege 590, 1 pro 590, 7.









THE BORROWER WILL BE CHARGED AN OVERDUE FEE IF THIS BOOK IS NOT RETURNED TO THE LIBRARY ON OR BEFORE THE LAST DATE STAMPED BELOW. NON-RECEIPT OF OVERDUE NOTICES DOES NOT EXEMPT THE BORROWER FROM OVERDUE FEES.

